





## சித்தாந்தசைவ

# மூன்ருவது மாநாட்டு மலர்

திருவெண்ணெய் நல்லூர் சய — புரட்டாசி — 21. திவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

# மெய்கண்டசாத்திரம்

4. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம்

> ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயஞர் 1954.

திருவாவடு துறையா தீனவெளியீடு — 88.

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

மெய்கண்டசாத்திரம் ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த

சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம்

ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகர் பதவுரை ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள் பொழிப்புரை

மெய்கண்டார் யாண்டு

731.

திருவாவடு துறையாதீன வெளியீடு – 88.

சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்

## மெய்கண்டசாத்திரம்

ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயனர் அருளிச்செய்த

சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் பதவுரை பொழிப்புரை முதலியன

திருக்கயிலாயபரம்பரைத்திருவாவடு துறையாதீனத்து 21–வது குருமஹாசந்நிதானம்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக்கவாமிகள்

திருவாவடு தறையா தீன வித்துவான்

த. ச. மீணுட்சிசுந்தரம்பிள்ளேயால்

பல பிரதிகளேக்கொண்டு பரிசோதித்துப் பதிப்பிக்கப்பெற்றன.

> (உரிமை பதிவு) சய — புரட்டா சி.

### சித்தாந்தசைவ மாகாட்டு மலர்

1951 திருவுக்தியார் திருக்களிற்றுப்படியார்.

1953 சங்கற்பரிராகரணம்.

1954 சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் பதவுரை — பொழிப்புரை.

ஸ்ரீ வெங்கடேஸ்வர் பிரஸ், கும்பகோணம்.

### சிவமயம்.

# இப்புத்தகத்தில் அடங்கியுள்ளவை

| 1. | டைட்டில் முதலியன                    | 1—8          |
|----|-------------------------------------|--------------|
| 2. | முன் னுரை                           | 9            |
| 3. | முகவுரை                             | க—உஅ         |
| 4. | நூலாசிரியர், உரையாசிரியர் வரலாறுகள் | ixvi         |
| 5. | உரையில் எடுத்தாண்ட நூல்கள்          | 1-2          |
| 6. | മിഷ്ധ அட்டவ <sup>ഉ</sup> ഞ്ഞ        | i—xxii       |
| 7. | சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம்           |              |
|    | பதவுரை – பொழிப்புரை                 | 1 - 598      |
| 8. | செய்யுள் முதற்குறிப்பகராதி          | i-vi         |
| 9. | அரும்பதமுதலியவற்றின் அகராதி.        |              |
|    | அரும்பதக்குறிப்பகராதி முதலியன,      |              |
|    | அருந்தொடரகராதி முதலியன              | <b>5</b> —#2 |
| 0. | பிழையும் இருத்தமும்                 | சு ந_ —      |
|    |                                     |              |

#### திருவுருவப்படங்கள்

1

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ 21-வது மஹாசந்நிதானம் மேலகரம் 16-வது — ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த்திகள் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

இப்புத்தகம் வேண்டியவர்கள் ஆதீனம் ஃப.ரெரியனுக்கு ரூ. 1—4—0 தபால் தஃகள் அனுப்பிப் பெற்றுக் கொள்ளவேண்டும்.



திருக்கயிலாயபரம்ப**ரைத் தி**ருவாவ**டுதுறை**யாதீனத்து இருபத்தொன்றுவேது குருமகாசன்னிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக செவாமிகள்

### முன் இ ரை

'சிவைத்துக்குமேஸ் தெய்வம் இல்லே, சி த் தி க் கு மேல் நால் இல்லே' என்பது ஒரு பழமொழி. 'சைவசமயமே சமயம்' எனவும் 'சைவத்தின் மேற் சமயம் வேறிலே அதிற்சார் சிவமாம், தெய் வத்தின் மேற்றெய்வ மில்லெனும் ரான்மறை' எனவும் பெரியோர் அருளினர். பதி பசு பாசம் என்னும் முப்பொருள் ஆராய்ச்சி சித்தார்தே சைவத்தில் செய்யப்படும். முழுமுதற் பாம்பொருளேச் சிவம் எனவும், உயிர்களேப் பசு எனவும், அறியாமையைச் செய்யும் இருளேப் பாசம் எனவும் சைவசமயம் அறுதியிட்டுக் குறைம்.

இனி, மெய்கண்டதேவ நாயஞர் அருளிச் செய்த சிவஞான போத தூலே கன்கு விரித்தத் தடைவிடைகளால் தெளிவிப்பது சிவஞானசித்தியார் என்னும் நூல். இதீன அருளிச்செய்தவர்கள் ஸ்ரீ அருணர்திசிவம். இதுவழி நூல். பரபக்கம் சுபக்கம் என் னும் இரு பிரிவிண யுடையது. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான யோகிகள் இதன் பெருமையைக் கண்டு 'சிவாகமார் த் தங்களுக்கெல்லாம் உரை யாணி' என இத‰ர் போற்றியருளினர். 'பார்விரிர்த நூலெல்லாம் பார்த்தறியச்சித்தியிலே ஓர் விருத்தப் பாதி போதும்' என்பத சுவபோகசாரம். 'பாதி விருத்தத்தால் இப்பார் விருத்தமாக வுண்மை – சாதித்தார் பொன்ன முயைத் தான்பணிவ தெர்காளோ? என்றருளினர் தாயுமான சுவாமிகள், சித்தியார் சுபக்கம் 328 திருவிருத்தங்கீனயுடையது. முதனூலாகிய சுவஞானபோதம் போலவே பிரமாணம், இலக்கணம், சாதனம், பயன் என கான்கு இயல்களாக வகுக்கப்பட்டுள்ளது. இர்தூலுக்கு ஆறு ஆசிரியர்கள் உடைகண்டனர். அவற்றன் இரண்டு ஆசிரியர்கள் செய்தருளிய உடையே இதன்கைண் வைக்கப்பட்டுள்ளன. ஏஜோய 'அறுவருடை' என வேறு தனிப்புத்தகமாக வெளிவாவிருக்கின்றது. இதனேப் பற்றிய விவாங்களேயெல்லாம் முகவுரையிற்காண்க.

#### சிவமயம்

### முகவு ரை

பரசமய கோளரியைப் பாலரு வாயனேப்பூம் பழனஞ் சூழ்ந்த சிரபுரத்துத் திருஞான சம்பந்தப் பெருமானத் தேய மெல்லாம் குரவையிடத் தமிழ்வேதம் விரித்தருளும் கவுணியர்தங் குலதீ பத்தை விரவியெமை யாளுடைய வென்றிமத விளங்களிற்றை விரும்பி வாழ்வாம்.

— ஸ்ரீ மோதவச்சிவஞானயோகிகள்.

'சிவஞானசித்தியார்' என்பது மெய்கண்டசாத்திரங் கள் பதினைக்குறாள் ஒன்று இதின் ' உந்திகளிறாஉயர் போதம் சித்தியார் '' என்னும் வெண்பா நன்குணர்த்தும், மெய்கண்ட சாத்திரங்களேச் சித்தாந்த சாத்திரங்கள் எனவும் பெரியோர் கூறுவர். இத‰த் தமிழகத்துக்குத் தந்தருளிய ஆசிரியர் ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயனர். இவர்கள் சந்தான குரவருள் இரண்டாமவராக வைத்துப் போற்றப்பெறு வார்கள், இவர்களுடைய ஞாஞசிரியர் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவநாயஞர். ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயறருடைய மாணவர் நாற்பத்தொன்பதின்மருள் இவர்கள் முதல் மாணவர். வடமொழி தமிழ்மொழிகளில் வல்லவர், வேத சிவாகமங்களிலும் உபாகமங்களிலும் பெரிதும் வல்ல ராய்க் கற்றுச் சிறந்திருந்தமையின் இவரைப் பெரியோர் இறப்பித்துச் சகலாகமபண்டிதார் என்னும் பட்டம் தந்து பாராட்டினர். பெற்ரோர் இட்டுவளர்த்த பின்ணத்திரு நாமம் இன்னதெனத் தெரியவில்ஃ. அருணைந்தி என்பது தீட்சாநாமம். மெய்கண்ட தேவருடையகாலம் ( கி-பி 1223 ) பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டின் முற்பகுதி யேன ஒருவாறு ஆராய்ச்சியாளர்களால் துணியப்பெற் றுளது. ஆகலின், இவ்வாசிரியர் காலமும் அதுவேயாம். மூன்ரும் இராசராசன் ஆட்சிக்காலத்துப் பதிணந்தாம் ஆண்டுக் கல்வெட்டால் இது குறிக்கப்படுவதென்பர். இவர்களுடைய அவதாரத்தலம் திருத்துறையூர். இவர்கள் சிவபரிபூரணமுற்றதும் இத்தலத்திலேதான். இவர்கள் சமாதிக்கோயிலும், திருமடமும் திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருக்திமரபு மெய்கண்டசக்தானத்துவக்த இத்திருவாவடு துறையாதீனத்துக்கே இன்றும் உரிமையாகவுள்ளன. அக்குருமூர்த்தத்துக்கு நித்திய நைமித்திக பூசைகளும் குருபூசைப்பெருவிழாவும் இவ்வாதீனத்தாராலேயே சிறப் பாக நடந்துவருகின்றன. இவ்வாசிரியர் தமது ஞானுசிரி யருடைய ஆணேப்படி தமிழ்ச் சிவஞானபோதத்துக்குச் சிறந்ததோர் பேருரை விருத்தச்செய்யுட்களாற் செய்து முடித்தருளினர். சிவஞானம் சித்தித்தற் பொருட்டாகச் செய்யப்பட்டமையின் இது சிவஞானசித்தி என்னும் பெயருடையதாயிற்று என்பர். இஃது இந்நூலுக்கு ஆசிரியர் இட்டபெயர்.

திருக்கோவையார், திருவுக்தியார், திருக்களிற்றுப் படியார் என்பன போல இக்நூலும் சிவஞானசித்தியார் என வழங்கிவருகின்றது. இதன் பெருமை கருதிச் சிவ போகசாரம் அருளிச்செய்த ஸ்ரீ குருஞானசம்பக்ததேசிக மூர்த்திகள் '' பார்விரித்த நூலெல்லாம் பார்த்தறியச் சித்தி யிலே, ஒர்விருத்தப் பாதிபோதும் '' என்றருளிஞர்கள், தவயோகிகள் போற்றும் சிவயோகிகளாக விளங்கிய தாயுமானசுவாமிகளும் '' பாதிவிருத்தத்தான் இப் பார் விருத்தமாக வுண்மை, சாதித்தார் பொன்னடியைத் தான் பணிவ தெக்காளோ'' என்று பாராட்டிஞர்கள். 'ஒதரிய

வாய்மைச் சிவாகமங்கட்டுகலாம் உற்றபேராகரமதாய்-ஒங்கு திருவாவடுதுறைப்பதியில் அற்புதத்தொருவடிவு கொண்டருளியே. பேதமுறு சமயவாதிகள் உளமயக் கைப் பெயாக்கும் ரசகுளிகையாகிப் — பிரியமுடனே வந்தடுத்தவர்க்கு இன்பப் பெருங்கருணே மேரு வாகி. ஆதரித் தடியேங்கள் உண்ணத் தெவிட்டாத அமிர்தசாகர மாகியே—மணிவிளக்கென வளர் ' ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான போகிகள் இதணே. ''சிவாகமார்த்தங்களுக்கெல்லாம் உரை யாணி '' எனப் போற்றியருளினர். அடியேங்கள் இச் சிவஞானசித்தியைப் போற்றுவதைத்தவிர்த்துவேறென்ன செய்யவல்லேம். ஞாஞசாரியர்திருவடிகளேச்சென்னிமேற் கொண்டு சிந்தித்திருப்பதே சிவஞானசித்தியை அடையத் தக்க சோதனமாம் என்க தாய் அழகுடையவள் என மைந்தன் கூறமாட்டான். அவள் அழகுடையைவள் எனக் கூறுபவன் மைந்தனுகமாட்டான். தாய் தெய்வக் கற்புடையவள்' என்பதே தகுதி. அதுவே மரபுமாம் ஆசிரியர் புத்திமான் என விணே வழித்தோன்றிய நாம் கூறலாமா ? பண்டை நற்றவத்தால் தோன்றிய பெரி யோரைப்பற்றி ஆராயும் தூயகருவி கரணங்களே நாம் பெற்றிலோமே! அவர்கள் அருீன நிணேந்து நிணேந்து கும்பிட்டிருத்தலொன்றே நாம் செய்யத்தக்கதாம்.

இனி, சிவஞானசித்தியார் என்னும் இந்த ஞான நூல் பரபக்கம். சுபக்கம் என இரு பகுதியீண்யுடையது. பர பக்கம் – 301 திருவிருத்தங்களேயும், சுபக்கம் – 328 திரு விருத்தங்களேயும் கொண்டுளது. பரபக்கத்தில் உலகாயத முதலிய பதின்மூன்று பரசமயங்களின் உண்மையை எடுத்துக்கூறி அவற்றைச் சித்தாந்த சைவநெறியில் நின்று மறுத்துரைக்கும் மறுதலேகளும் உடன் அருளிச்செய்யப் பட்டுள்ளன. சுபக்கத்தைக் கூறவந்த ஆசிரியர் பர மதத்தை நிராகரியாதிருக்கில் தன் மதம் பிரதிட்டை ஆகாது ' என்னும் கியாயத்தால் பரமதங்களேயும் எடுத்து ஆராய்ந்து அவைகளேச் சித்தாக்தப்பார்வையால் மறுத் துரைத்திருக்கிருர்கள், ஏனேய மதங்களேயும் தத்தம் மதத் தோடு வைத்து ஒப்புகோக்கும்போதுதான் அவைகளின் வன்மை மென்மைகள் கன்கு புலப்படும். மிருகேந்திரம் முதலிய உபாகமங்கள் பரசமயங்களேயும் எடுத்து ஆராய் வன என்பர் பெரியோர். இரௌரவ ஆகமத்தின்கண் உள்ள இரண்டரை சுலோகங்களே ஆதரவாகக்கொண்டு ஸ்ரீ சத்தியோதோதி சிவாசாரியர் பரமோக்ஷிரோச காரிகை என்னும் நூல் இயற்றியருளினர். இந்நூல் 60 சுலோகங்களால் செய்யப்பட்டுள் து.

" அந்நியர்களுக்கு அராகம் முதலான மேலானதத்து வங்கள் கூறப்படாமையால் பொருளில் குறைந்திருக்கும் தன்மை யிருக்கின்றது. ஆகையால், அந்நிய மதங்களே அறிந்தவர் மாயையைக் கடவாமைபற்றி உலகங்களிலே இருக்கின்றனர்" என்பதாம். (58 சுலோ.)

(உரை)'' எல்லாப் பிரமாணங்களும் எல்லாவற்றை யும் விடயமாகக்கொள்ளவேண்டும் என்பதில்லே. சிலவிட யங்களேயே விளக்குகின்ற பிரத்தியட்சம் முதலிய வை போல் ஏனோயநால்களும் பிராமாணியங்களேயாம். அவற் நிற்குச் சிலவிடயங்களேயே அறிவிக்கும் தன்மை உண்டு என்பது எவ்வாறு? என்பார்க்கு, ''அராகதத்துவம் முத லிய மேலானதத்துவங்கள் கூறப்படாமையால்'' என்ப தலை விடை கூறப்பட்டது. அராகதத்துவம் முதலிய எல்லாத்தத்துவக் கூட்டங்களேயும் கூருமையால் அவர் களுக்குச் சிலவிடயங்களே அறியும் தன்மையே இருக்கின் றது. இவ்வாருயின், ஏனேய ஆகமங்களால் அடையப்படு வதுயாது?என்பார்க்கு 'ஆகையால்மாயையைக்கடவாமை பற்றி' என்பதனுல் விடை கூறப்பட்டது. அராகதத்துவம் முதலிய மேலான தத்துவங்கள் ஒன்றும் அவர்களால் அறி யப்படாமையால் மாயாதத்துவத்திற்குக் கீழே அறிவை யுடைய அந்நிய மதத்தைச்சார்ந்த முத்தர்கள் தத்துவங் களிலுள்ள புவனக் கூட்டங்களில் ஒடுக்கமடைந்திருக் கின்றனர். எவரெவருக்கு எந்த எந்தத்தத்துவ புவனத்தில் ஒடுக்கம் என்னும் விடயத்தை ஆகமப் பீராமாணியம் என்னும் நூலில் விரிவாகக் கூறப்பட்டுள்ளமை காண்க''.

"இவ்வாறு வாதிகளால் கூறப்பட்ட பயன்கள் அனேத்தும் அவற்றின் சாதனங்களில் மாணவகருக்குப் பிர விருத்தி யுண்டாகாமை என்னும் பயினக்கருதிச் சுருக்க மாய் நம்மால் கூறப்பட்டன" (சுலோ—59)

(உரை) "எல்லாவாதிகளுக்கும் நிச்சயங்களாய் உள்ள முத்திருபங்களான பயன்கள் அனத்தும் சுருக் கமாய்க் கூறப்பட்டன. அவை அனத்தும் எதன் பொருட்டு மறுக்கப்பட்டன? எனில், முத்திப்பயன்களுக் குச் சாதனமான சாத்திரங்களே நிச்சயம் செய்யாமல் தாழ்ந்த பயனில் பிரவிருத்திக்கின்றனர். கிரேயசை (மேலானமுத்தியை) விரும்புகின்றவர்கள் அயோகவியவச் சேதத்தால் (இயைபின்மை நீக்குதல்) இவ்விட (சித்தாந்த சாத்திர)த்தில் பிரவிருத்திக்கத்தக்கது; சிறந்த மோட்சம் இதனுல்தான் அடையப்படு கின்றது. ஆகையால், என்க்' என மேற்கண்ட நூலின் இறுதியில் அறுதியிட்டுக் கூறுவதால் இனிது புலப்படும்.

இனி. ஆசிரியர் அருணந்திதேவேநாயஞர் சுபக்கத்துத் தொடக்கத்தும் விநாயக வேணக்கம் கூறியருளுகின்றுர் கள். இஃது ஆன்ரேர் ஆசாரம் பாதுகாத்தலாம். மங்கல வாழ்த்தில் சிவபிரான் வணக்கம் 2 முதனூற் சிறப்பு. 3 நுதலிய பொருள் முதலியன. 4 அவையடக்கம். 5 ஆசங்கை நீக்கல் ஆக ஐந்து செய்யுட்கள் உள்ளன. பரபக்கத் துள்ளும் இவ்வாசுரியர் காப்புக் கூறிய பின் மங்கலவாழ்த் தில் சிவபிரான். சத்தி, விநாயகக்கடவுள், சுப்போமணியக் கடவுள், மெய்கண்டதேவநாயனர் துதி, அவையடக்கம், நூற்சிறப்பு, நூற்கதிகாரி நூல்வழி நூற்பெயர், நூற்கருத்து மு தலிய பத்துத்திருவிருத்தங்கள் அருளிச்செய் திருக்கின்றமை காண்க. எடுத்துக்கொண்ட பொருள் இடையூறின்றிக்கடைபோக இனிது முடி தற்கும்,இந்நூல் நின்று நிலவுதற் பொருட்டும் விநாயக வணக்கமுதலியன கூறப்பட்டுள. அளவையின் இயல் புகள் பதினைக்கு திருவிருத்தங்களாற் பேசப் பட்டிருக்கின்றன.

பிரமாண இயல் முதல் மூன்றுசூத்திரங்களாலும், இலக்கணஇயல் 4. 5, 6, சூத்திரங்களாலும், சாதனஇயல் 7. 8. 9 சூத்திரங்களாலும், பயனியல் 10, 11, 12 சூத்திரங் களாலும் உணர்த்தப்பட்டன.

'பதி பசு பாசம் எனப்பகர் மூன்றிற், பதி டி ணப் போற் பசு பாசம் அணுதி, பதியிணச் சென்றணு காபசு பாசம், பதியணு கிற்பசு பாசம் நிலாவே' என்பது திருமந் திரம்.

இனி, அளவையிலக்கணம் கூறிய ஆ சிரியர் அவ் வளவைகளான் உரைப்படும் பதி பசு பாசம் ஆகிய முப் பொருள்களது உண்மை முதல் மூன்று சூத்திரங்களான் உணர்த்துவாராயினர். அவற்றுள், முதற்சூத்திரத்திற் பதி யுண்மையும், இரண்டாம்சூத்திரத்திற் பாசவுண்மையும், கூறப்பட்டன. முதற்சூத்திரத்திலே உலகிற்கு நி மி த் த காரணுகிய பதியுண்மைக்கு அளவை கூறிய ஆசிரியர் காரணமாதற்பொதுமையான் துணேக்காரணம் முதற் காரணங்களது உண்மைக்கு அளவையும், அவற்ருற் காரி யப்படுமாறும் இரண்டாஞ் சூத்திரத்திற் கூறுகின்ருர். முதற்காரணம் மாயை, துணேக்காரணம் சிற்சத்தி. பசு வுண்மைக்குப்பிரமாணம் மூன்ருஞ்சூத்திரத்திற் கூறுகின் ருர்.

முதல் மூன்றுசூத்திரங்களாலும் பொருளுண்மைக்கு அளவு கூறிய ஆசிரியர் நிறுத்த முறையானே எதிர் கிரனிறையாகப் பொருளியல்பு கூறுவான் தொடங்கி நான் காஞ்சூத்திரத்திற் பசுவிலக்கணமும், ஐந்தாஞ்சூத்திரத்திற் பாசஇலக்கணமும், ஆருஞ்சூத்திரத்திற் பதியிலக்கணமும் அருளிச்செய்தார்,

வேண்டுஞ்செய்தி முறைமை யெனப்படும் சாதன வியல்பு கூறத்தொடங்கிய ஆசிரியர் மேற்கூறிப்போர்த் முப்பொருள்களுள் சாதித்துப் பெறுதற்குரிய அதிகார முடையது இது என்பது பாரிசேட அளவையின்வைத்து ஏழாஞ்சூத்திரத்திற் கூறினர். சாதித்துப் பெறும் உரிமை தனக்கே உண்டு என்பதை உணர்ந்த உயிர்க்கு அப்பேறு தனக்கு வேண்டற்பால தென்பதும், பிறவும் எட்டாஞ் சூத்திரத்தால் உணர்த்தியருளினர். அப்பேறு பயப்பதாய சாதனம் செய்யுமாறு ஒன்பதாஞ்சூத்திரத்திற் கூறினர்.

இனி, அச்சாதனத்தாற் பெறப்படும் பாசநீக்கமும் கிவப்பேறும் ஆகிய பயனியல்பு கூறத்தொடங்கிப்பேத்த நீக்கம் ஆமாறு பத்தாஞ்சூத்திரத்தானும். கிவப்பேறு எய்துமாறு பதிஞொரஞ்சூத்திரத்தானும் உணர்த்தினர். முறையே பாசநீக்கமும் கிவப்பேறும் ஆகிய பயன்பெற் ருர்க்குச் சீவன் முத்திநிலக்கண் நிகமும் இயல்பு பன் னிரண்டாஞ்சுத்திரத்தாற் கூறியருளினர்.

இனி, முன்னூற் சிறப்புக்கூறும் முகத்தால் தமது ஞாஞசாரியராகிய ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் திருவடி தீட்சை செய்து தம்மை ஆட்கொண்டருளியமையும், சிவஞான போதத்தைத்தமக்கு உபதேசித்தமையும், அக்கெறிபற்றித் தாம் சைவாகமப் பொருட்கூற்றை விளக்குகின்றமையும் அருளியிருக்கின்றனர். சிவபிரானது திருவடி கூடும் ம்தத்ருத்திசமாகிய பயனேக்கூறுமிடத்துச் சாமுசித்தருக்கும் பிராகிருதருக்கும் இந்நூல் பயன்படாது. ஏனெனில் சாமு சித்தராவார் முற்செய்தவ விசேடத்தால் பிறக்கும்போதே நின்மல அந்தக்கரணத்துடன் பிறந்து முதல்வனிடத்தே வீடுகாதலித்துப் பத்திபண்ணுபவர்.இறைவன் அவரை நூல் வழியானன்றிச் சிவகதியிற் சேர்த்துவன். ஏணப்பிராகிரு தர் அறிவும் ஆற்றலும் காதலுமில்லாதவர். ஆகலின், . அவர்க்கும் நூல் வேண்டுவதின்று, மந்ததர முதலிய சத் திரிபாதமுடைய வைநமிகருக்கே இந்நூல் கூறப்படுகின் றது என ஆசிரியர் கூறுகின்றனர். பண்டை நற்றவம் என்றது வீடுபேற்றுக்குரிய தவமாம். அஃது இறப்பில் தவம் என்றபடி; அது சரியை கிரி பை போகங்களின் முடிந்த ஞானம். 'ஞானம் ஈசன்பா லன்பே' என்றமை காண்க. அஃது ஆராய்ச்சியின்றி எழும் எழுச்சியாம். குறிக்கோளின்றி கிகழ்வதும் அது. மு?னத்துத்தோன்ருமை யாகிய 'தாழ்வெனுந்தன்மை' என்பர். 'முன்புசெய்தவத் தினீட்டம் முடிவிலா இன்பமான அன்பிண் எடுத்துக் காட்ட' எனச் சேக்கிழார் சுவாமிகள் கண்ணப்பநாயனர் புராணத்து அருளியமையும் சிக்தித்தற்குரியது.

இனி, தத்துவங்கள் இன்றியமையாமைபற்றி எழுந் தன. தத்துவங்களே நோக்கியே சமயங்கள் உண்டாயின. ''தத்துவஞானம் தஃப்பட்டவர்கட்கே, தத்துவஞானம் தஃப்படலாய் நிற்கும்' எனவும், ''ஆகின்ற தொண் ணூரு டாறும் பொதுவென்பர், ஆகின்ற வாரு றருஞ் சைவர் தத்துவம். ஆகின்ற நாலேழ் வேதார்தி வயிண வர்க், காகின்ற நாலா றையைந்து மாயாவாதிக்கே'' என வும் திருமக்திரம் கூறும். தத்துவாதித சமயம் சித்தாக்த சைவமேயாம். சமயாசாரியர்களேயும் சக்தானுசாரியர் களேயும் வரம்பில் வைத்துச் சிந்தித்துணர்தல் வேண்டும். பிற ஆசிரியர்களெல்லாம் உஜ்ஜீவிக்க வழிகண்டனர். விரிந்த தத்துவங்களேயுடையது சைவம். ஆகலின், 'ஆ<sup>ட</sup>ின்ற ஆருறு **அரஞ்சைவ**ர் தத்துவம்' எனத் திருமூல தேவர் அருளினர். கடவுள், சமயம், ஆசாரியர், சாத்திரம் எல்லாம் சைவசமயத்திற் சிறந்து விளங்குவன. நல்ல குணங்கள் பழக - புதியப் பெரியோரை அணுகவேண்டும். எளியராந்தன்மையொன்றே அரு‰ுப்பெற இன்றியமையா தது. ஆண்டவன் முன் சிறுமையுடையவராய் ஒழுகுதல் வேண்டும். அடியார் முன்பும் அப்படியே நடத்தல் வேண்டும். 'ஆசையொடும் அரனடியார் அடியாரை அடைந்திட்டு, அவர் கருமம் உன்கரும மாகச் செய்து, கூசி மொழிந்து, அருண்ஞானக்குறியில் நின்று, கும்பிட் டுத் தட்டமிட்டுக் கூத்தாடித்திரியே' (பக் - 585) என்னும் பகுதியும் நோக்கியுணர்க, பண்பாட்டால், சமய நலங்களால்தான் மன ஒருமை உண்டாம். சமயாலங்கள் உயிருணர்வில் தோய்க்து தோய்க்து வளர இடக்தர வேண்டும். சமயமே மக்கள் வாழ்வுக்கு உயிராம். சமயாலமில்லாத மக்கள் உயிர் நீங்கிய உடம்புபோன்ற வரே யாவர். மனத்தை ஒருமுகப்படுத்துதலே சமயரெறி. மக்களச் செம்மைசெய்வது சமய ஒழுக்கம். மக்கள் உணர்வில் உறைத்து மிகுவதே சமயம் என்பர். அவ் வெழுச்சியும் உணர்வும் பரிபாகத்துக்குத் தகவே உண் டாம். அருளே உயிரைச் செம்மை செய்யும். அருளாற் றல் பெருக இறைகலம் பெருகச் செய்யவேண்டும். ஆள் வாரிலி மாடாக ஆதலாகாது. சிவஞான விள்வுபெற நன்னெறியைக் கைக்கொண்டு வாழ்தல் அவ சியம். நன்னெறி - சன்மார்க்கம். மிக்காரைக்கண்டு தாழ்தல் வேண்டும். கனமுள்ள பொருளே தாழும். பாசகனம் கூடாது, சித்கனமே வேண்டும்.

இனி, சிவஞானச்செய்தியுடையோர் ஈசன் நேச ரொடும் செறிந்திட்டு, அவர் திருவேடம், ஆலயங்கள் எல்லாம் அரன் எனவே தொழுது, இறைஞ்சி, ஆடிப் பாடி, எங்கும் யாம் ஒருவர்க்கும் 'எளியோமல்லோம் : யாவர்க்கும் மேலானும்' என்று இறுமாப்பெய்தி, திங்கள் முடியார் அடியார் அடியோம் என்று திரிந்திடுவர் (பக் - 583). 'ஈனர்கட்கெளியேனலேன் திருவாலவாயரன் நிற்கவே' என்னும் ஆளுடையபிள்ளோயார் திருவாக்குண் மையும், 'யாமார்க்கும் குடியல்லோம் யாதுமஞ்சோம்'' ் நாமார்க்கும் குடியல்லோம் நமணயஞ்சோம்' இறுமாக் திருப்பன் கொலோ ஈசன் பல்கணத் தெண்ணப்பட்டு என்னும் திருவாக்குக்களும் சிவஞானச் செயலுடையோர் தன்மையை நன்கு விளக்குவனவாம். 'இந்திரிய மெணப் பற்றி' (பக்க - 537) என்னும் திருவிருத்தம் திருநாவுக் கரசு சுவாமிகள் அருளிச்செய்த 'பொய்ம்மாயப் பெருங் கடகிற் புலம்பாகின்ற புண்ணியங்காள்' என்பனபோன்ற தோத்திரப் பெருமையை நன்கு தெளிவிக்கும்.

''இத்தன்மை யரம்பையர்கள் எவ்விதமும் செயல்புரிய அத்தஞர் திருவடிக்கீழ் நினேவகலா வன்புருகு மெய்த்தன்மை யுணர்வுடைய விழுத்தவத்து மேலோர்தம் சித்தநிலே திரியாது செய்பணியின் தலேநின்ருர்''. ''இம்மாயப் பவத்தொடக்காம் இருவினேகள் தமைநோக்கி உம்மாவிங் கென்னகுறை யுடையேன்யான் திருவாரூர் அம்மானுக் காளானேன் அஃபைன்மின் நீரென்று பொய்ம்மாயப் பெருங்கடலுள் எனுந்திருத்தாண் டகம் [புகன்ருர்''

என்ற சேக்கிழார்பெருமான் அருளிச்செயல் சாத்திரவுண் மையை எத்து**ஊ** வலியுடையதாகச்செய்கிறது. விரிக்கிற் பெருகும்,

இனி, சிவஞானசித்தியார் 'ஆகமவுணர்வின் பிழிவு' என்பது மட்டுமல்ல. அநுபவவுணர்வின் சிகரமும் அது. பெரிய புராணத்தை வரலாற்று நூல் என்பேமா? ஒழுக்க நூல் என்பேமா? அஃது அநுபவவுணர்வின் சாரமாகிய நூலின் சிகரம் என்பதே சா லும். சிவஞானசித்தியா ரென்னும் இச்சாத்திரநூலுக்குஉரைகண்டார் ஆறுஆசிரியன் மார். அவ்வுரைகள் 'அறுவருரை' என்னும் தொகுப்புடன். 66 ஆண்டுகட்கு முன் அச்சிடப்பெற்றுள்ளது, ஆயினும், அது கிடைப்பது பெரிதும் அரிதாயிற்று. இதனேயடுத்து அவ்வுரைகளின் தொகுப்பு ஆதீன வெளியீடாக வரவுள்ளது.

சிவஞான சித்திக்கு உரை கண்டார் அறுவரில் ஸ்ரீ மறைஞான தேசிகர் என்பார் ஒருவர். இவர், சிதம் பரம் கண்கட்டி – மறைஞானபண்டாரத்தின் மாணவர். சீகாழிப்பதியினர். பரம்பரைச்சை வேளாண் குலத்தவர் அந்தணர் மரபினர் என்பர் ஒருசாரார். ஆராய்தற்குரியது. வடமொழி தமிழ்மொழியில் வல்லவர். இவர் உரையில் ஆகமங்கள் பலவற்றினின்று மேற்கோள்கள் காட்டப் பட்டுள்ளன. தமிழ் நூல்களிற் பல எடுத்துக்காட்டாக வுள. அளவைநூல் ஒன்று இவர்காலத்துப்பிரசித்தமாக

வழங்கப்பட்ட துபோலும், அளவையிலக்கணவுரைப்பகு தியில் அந்தநூலேப் பெரிதும் இவர் எடுத்தாண்டுள்ளனர். இவர்காலம் பதிஞரும் நூற்ருண்டு என்பர்.

ஸ்ரீ ஸ்கந்தபரம்பரை வாமதேவ சந்தானம் சூரியனர் கோயில் ஆதீனத்து இரண்டாவது குருமஹாசந்நிதானம் ஸ்ரீ சிவாக்கிரயோகிகள் ஓர் உரையியற்றியருளினர். இவர் கள் தொண்டைநாட்டில் அவதரித்தவர்கள். அந்தணர் மரபினர். சூரியஞர் கோயில் ஆதினத்தை யடை ந்து பிரதம பரமாசாரியராகிய ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்தாசாரியர்பால் சிவஞானேபதேசமும், சைவசந்நியாசமும், ஆசாரியாபி ஷேகமும் பெற்றுவிளங்கினர். திருவீழிமிழஃயில் வசித்து வந்தமையின் வீழிச்சிவாக்கிரயோகிகள் எனவும், வருணுச் சிரம அதீதராக விளங்கினமையின் அதிவர்ணுசிரம சிவாக் கிரயோகிகள் எனவும் பெயர் பெற்றனர். இவர்கள் சைவசுந்நியாசபத்ததி, சிவாக்கிரபத்ததி என்னும் கிரியா தீபிகை, வடமொழிச் சிவஞானபோதத்துக்குச் சங்கிரக வியாக்கியானம் என்னும் சிற்றுரை சிவாக்கிரபாஷ்யம் என்னும் பேருரை முதலியன வடமொழியிலேயே இயற்றி யருளினர். சர்வ ஞானேத்தரத்தின் ஞானபாதத்துக்கு அகோரசிவாசாரியர் செய்த சிவசமவாதவுரையை சிவாக் கிர பாஷ்யத்திலே மறுத்தருளினர். சைவபரிபாஷை என் னும் வடமொழி நூலோன்றும் செய்தனர். சர்வஞானேத் தரம், தேவிகாலோத்தரம், அரதத்தாசாரியர் செய்த சுருதி சூக்திமாலே முதலியவைகட்குத் தமிழுரையும் செய்திருக் கின்றனர். இருநூற்றுப்பதிணந்து திருவிருத்தங்கின யுடைய சிவரெறிப்பிரகாசம் என்னும் சித்தார்த நூல் ஒன்றும் தமிழில் அருளிச் செய்தனர். இவர்கள் காலம்— 8-19 1564 என்பர்

சிவாக்கிரயோகிகள் உரையில் வடமொழி நூல்களின் மேற்கோள் சிறைந்துள்ளன. மணிப்பிரவாள நடையில் அமைந்த இவ்வுரையே சித்தியாருக்குள்ள உரைகளில் முற் பட்ட தென்பர் பெரியோர். இதுவும் ஆராய்தற்குரியது.

இனி, திருவண்ணுமில யாதீனத்து ஸ்ரீ ஞானப்பிரகாச முனிவார் என்பவர் ஓர் உரையியற்றியுள்ளனர். ஞானப் பிரகாசமுனிவர் யாழ்ப்பாணத்துத் திருெ எல்வேலியில் அவ தரித்தவர்கள். பரம்பரைச் சைவவேளாளர். பாண்டிமழ ்வர் குடியில் வந்தவர். தந்தையார் காராளபிள்ள என் பவர். யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஸ்ரீ ஆறுமுகநோவலரவர் களின் முன்னேரில் ஒருவர் இவர் என்பர். திருப்புகலார் அண்ணுசாடி சிவாசாரியாரிடம் சிவதீட்சை பெற்றவர் தேவியை உபாசித்து மந்திரசித்தி பெற்றவர். வங்காள தேசத்தை யடைந்து ஒருபிராமண சந்நியாசியிடத்து வட மொழி நூல்களேக்கற்று வல்லவரானர். பின்பு, திருவண்ணும்ல யாதீனத்தை யடைந்து சைவசந்நியாச மும் சிவஞானுபதேசமும் பெற்றுச் சிவாகமங்கள ஓதியுணர்ந்தார். பௌஷ்கர ஆகம விருத்த சித்தாந்த சிகா மணி, பிரமாணதிபிகை, பிராசாததிபிகை, அஞ்ஞான விவேசனம், சிவயோகசாரம், சிவயோகரத்னம், சிவாக மாத மான்மியசங்கிரகம், ஓமாத்திரிகற்பம் முதலியவற்றை வட்டுமாழியில் இயற்றியருளினர். இச்சிவஞான சித்தியார் சுபக்கத்துக்கு ஓர் உரை தமிழிலே இயற்றினர்.

இவ்வுரை மறைஞானசம்பந்தர், சிவாக்கிரயோகிகள் உரைகளுக்குப் பிந்தியது. இவர் இவ்வுரையில் 'திரு மறைஞானதேசிகர். ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்தாசாரியர் என்னும் இவர்கள் சிவஞானசித்திக்குச் செய்தவுரைகள் விரிந்தபடி யிணுலே எழுவாய் பயனிஸ் பொருட்புணர்ச்சி பொள்ளெ னத்தோன்றுவாயினும் தீவிர தீவிரதர புத்திமான்கள் தங்கள் தங்கள் சம்பிரதாயத்துக்கு மாறிச் சில வீரோதித் தன் மாத்திரம் நீக்கி நீர்நீக்கிப் பால்கொளும் அன்னம் போலப் பொருள்கொள்வார்கள் ஆதலானும், மற்றை யோர் உரைத்த வுரைகள் தூரம்போய்ச் சுட்கதர்க்கமாய் முடியுமாதலானும் மந்தமதிகட்கு மயக்கம் போக்கும் பொருட்டுச் சுருக்கமாக ஒருரை சொல்வாம்' என நூல் முன்னர்க்காப்பும் உரையும் வரைந்திருக்கின்றனர்.

இதனுல், மறைஞானசம்பந்தர், சிவாக்கிரயோகிகள் உரைகளேயன்றி இதற்கு வேறுரைகளும் அக்காலத்து உள்ளன என அறியக்கிடக்கின்றது.

இனி, ஞானப்பிரகாசமுனிவர் உரைத்தவுரை பொருர் தாவுரை' எனக்காட்டி இவ்வாதீனத்துத் திராவிடமா பாடிய கர்த்தராகிய ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோக்கள் 'சிவ சமவாதவுரை மறுப்பு' 'எடுத்து என்னும் சொல்லுக்கிட்ட வயிரக்குப்பாயம்' 'சிவசமவாத கண்டனம் என்னும் சிவ சமவாதவுரை மறுப்பு' என்னும் நியாயகண்டனங்கள் செய்தருளினர். சிவசமவாதம் சுருதி உத்தி அநுபவ வீரோதமாமாறும், சித்தாந்த சைவநூலான சி வ ஞா ன சித்திக்கு அவ்வுரை இணங்காதவாறும், பிறவும் இம்மறுப் பினுள் அவர்களால் நன்றுணர்த்தப்பட்டன. இன்னும், சித்தாந்த ரகசியங்கள் பல இயைபுபற்றி வெளிப்படை யான் அதன்கண் எடுத்தோதப்பட்டனவும் உள.

இனி, ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான போகிகள் சிவஞான பாடியத்துப் பொதுவதிகாரத்து இறுதி அதிகரணத்தில், சிவசமவாதம் இயைபுபற்றி எடுத்துத் தடைவிடைகளான் மிக விரித்து மறுத்துச் சித்தாந்த சைவம் நாட்டினர். சிவ சமவாதவுரை மறுப்பினுள் ஆண்டாண்டு விரி வஞ் சிக் கூருது விடுத்த நுண்பொருள்களெல்லாம் ஆண்டும் பிருண்டும் தெளிவாக விளக்கியருளிஞர்கள். ஆண்டுக் காண்க. 'சிவசமவாதவுரை மறுப்பு முதலியன' சிவ ஞான சித்தியார் கற்போருக்கு மிகமிக இன்றியமையா தன ஆகலின் அந்த நூல்களும் அச்சிட்டு விரைவில் வெளிவரச்சித்தமாயுள்ளன.

இனி, நிரம்பவழகிய தேசிகர் செய்தருளிய வுரை மற் ரென்று, அது சிவாக்கிரயோகிகளது கருத்துக்குச் சிலசில இடங்களில் மாறுபடும், நிரம்பவழகிய தேசிகர் வேதா ரணியத்திலே பரம் பரை ச்சைவவேளாளர்குலத்திலே அபிஷிக்தர் மரபிலே தோன்றியவர்கள். வடமொழி தமிழ்மொழிகளில் மிக வல்லவர், கமலேஞானப்பிரகாச ருடைய மாணவருள் ஒருவர். சித்தாந்த சாத்திரப்பயிற்சி மிக்குடையவர், சிவஞானசித்தியாருக்கேயன்றித் திரு வருட்பயனுக்கும் உரை வரைந்துள்ளனர். சேதுபுராண மும் திருப்பரங்கிரிப்புராணமும் செய்தனர். திருப்பரங்கிரி யிலும், மதுரையிலும் நெடுநாள் வசித்துவந்தனர் என்ப. பரஞ்சோதிமுனிவரோடு உடன்பயின்றவர் எனவும் கூறு வதுண்டு. இவர்கள் காலம் பதினரும் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதி என்பர்.

இனி, "பாதிவிருத்தத்தால் இப்பார் விருத்தமாக உண்மை சாதித்தார்" எனத் தாயுமானசுவாமிகள் அருளிச் செய்த 'பாதிவிருத்தம்' யாது ? என ஆராய்தல் இன்றி யமையாததொன்றன்றே! சிவபோகசாரத்திலே "ஆருறு தத்துவமும் ஆணவமும் வல்வினேயும், நீருக முத்திநிலே கிற்போர்க்குப்– பேருகப், பார்விரித்த நூலெல்லாம் பார்த் தறியின் சித்தியிலே, ஒர் விருத்தப் பாதிபோ தும்" என

ஸ்ரீ குருஞான சம்பந்ததேசிகமூர்த்திகளுமன் ரூ !! அரு ளிச்செய்தனர். மேற்கூறிய இரு குரவரும் இரண்டு ஆதீன கர்த்தரன்ரே! தாயுமானவர் ஆதீனம் திட்டைப் புகை வண்டி நிலயத்தின் கீழ்பால் அன்னப்பன்பேட்டையில் உள்ளது. மற்ிருன்று உலகமறியப்பட்டதொன்ருகிய தருமையாதீனமாம். இரண்டு ஆசிரியர்களால் குறிக்கப் . படும் பாதிவிருத்தம் ''அறியாமை அறிவகற்றி அறிவி னுள்ளே அறிவுதனே அருளினுல் அறியாதே அறிந்து, குறி யாதே குறித்தந்தக் கரணங்களோடும் கூடாதே வாடாதே குழைந்திருப்பை யாயின்'' (சித்தி - சூத் - 8, அதி - 2, செய் - 30) என்பது. இதற் கூறிய அகற்றலும் அறிதலும் அருளிலைன்றிக் கூடாது. அருளே வடிவமாக எழுந் தருளிய ஞானுசாரியனது திருவருள்தான் அவ்வருள். அறியாமை என்பது கேவலம். அறிவென்பது சகலம். கருவிகரணங்களோடு கூடாமல் ஆணவத்தில் ஆன்மா அழுந்திரிற்பது கேவலம். கேவலம் - தனி; ஈண்டுக் கருவி கரணங்களோடு கூடாமை. "**கேவலாவத்தையாவது**— தேகாதிகள் ஒன்றுமற்று, குணமற்று, தொழிலற்று, போகமற்று, கர்த்தாவாகையற்று, மைக்குள் மணிபோல ஆணவமலத்திருலே மூடப்பட்டு ஓர் அறிவுமற்று வியாபி யாய் இருக்கும் அவதரம். ச**கலாவத்தையாவது**— பஞ்ச கோசபெத்தனுய் அதனுலே பரிச்சின்னன் ஆகி. கிஞ்சிக் ஞனுய், அநாதிகன்மத்துக்கு ஈடாய், அநேக யோனிகளி லும் சஞ்சேரித்து விடயங்குணப் புசிக்கும் அவகரம்'' என் பது ஞானுமிர்தக் கட்டின். "கேவலமாவது மலமணய நின்ற அவதரம். சகலமாவது எல்லாக் கருவிகளோடும் கூடி நின்று விணப்பயின அநுபவிக்கும் அவதரம்" என் பது சுத்த சிவப்பிரகாசக்கட்டினா. கேவலமும் சகலமும் இருவேகைப்பாசங்கள். பாசங்களின் நீங்கு தற்குக்

குருவருள் வேண்டும். 'அறிவினுள்ளே அறிவுதனே அறி யாதே அறிதற்கும் குருவருள் வேண்டும். இது சுத்தா வத்தை. சு**த்தாவத்தையாவது –** இருவீணே யொப்பும் மல பாிபாகமும் சத்திரிபாதமும் வந்த கா லத்துச் சாியை கிரியா யோக ஞான பாதங்களேயுணர்ந்த குருகடாட்சத் திணை மும்மலங்களயும் நீங்கச் சச்சிதானந்த சிவமாக விளங்கும் அவதரம் "என்பது ஞாணுமிர்தக் கட்ட ஊ. அறிதல் - கேட்டல், குறித்தல் - சிர்தித்தல், கேட்டல் சிர் தித்தல்களின் பயன் தெளிதல், அதீனபே இங்கே 'அறியாதே அறிந்து குறியாதே குறித்து'என்றது.கேட்கும் முறைமையிற் கேட்டலும், சிந்திக்கும் முறைமையிற் சிந்தித்தலும் வேண்டும். பின்பு அன்புசெய்து அடங்கிரிற் கப் பெறுதல் அவசியம். குழைதல் – அன்பு செய்தல். கேட்டல் கூடும், சிந்தித்தல் கூடும், தெளிர் து அன்பு செய்தலும் கூடும். ஆതுல், அடங்கி நிற்கப் பெறுதல் அருமையேயாம். அஃது எளிதன்று, இதணேயே நமது தாயு மானசுவாமிகள் ''ஐந்துவகையாகின்ற பூ தமுதல் நாதமும் அடங்க வெளியாக வெளிசெய்து, அறியாமை அறிவாதி பிரிவாக அறிவார்கள்; அறிவாக நின்ற நிஃயில் கிந்தை யறநில்' என்று 'சும்மா இருத்தி' என அருளிச்செய்தார் கள். சிந்தையற நிற்றலும், சும்மா இருத்தலும் அம்மம்ம! அவ்வளவு எளிதா? 'சிந்தையையடக்கியே சும்மா விருக் கின்ற திறம் அரிது' எனப் பிறிதோரிடத்துக் கூறினமை யும் காண்க. முதல்வன் நிராதாரமாய்த் தோன்றவேண்டி அறியாமையும் அறிதலுமாகிய இருவகைப் பாசங்களும் ரீங்கித் தம் அறிவின் கண்ணே கேட்டல் அறிவினக் கேட் கும் முறையிற் கேட்கச் செய்தவர் ஆசிரியர் அன்ரே! அந்தஞாஞசாரியருடைய திருவருளேயின்றி இவை யாவும் அமையா: ஆகலின், 'அருளினுல்' என இடைநிலேத் தீவக மாக வைத்தருளியமையும் சிந்திக்கத்தக்கது.

இனி, 'அறியாமை யறிவகற்றி' என்னும் திருவிருத் தம் தாயுமானவர் பாடலில் அமைந்து கிடக்கும் முறை வருமாறு:— 1. 'அருளிணல் அறியாமை அறிவு அகற்றி'— 'ஐந்து வகையாகின்ற.....அறியாமை அறிவாதி பிரிவாக அறிவார்கள்; 2. அறிவினுள்ளே அறிவுதஃன அறியாதே அறிந்து' – 'அறிவாகி நின்ற நிலேயில்,; 3. 'குறியா சே குறித்தந்தக் கரணங்களோடும் கூடாதே' - 'சிந்தையற'; 4. 'வாடாதே' – 'கில்லென்று,; 5. குழைந்திருப்பையா யில்' – 'சும்மா இருத்தி'; 6. பிறியாத சிவன்தானே பிரிந்து தோன்றிப் பிரபஞ்ச பேதம் எல்லாம் தா இ ய் த் தோன்றி' – 'வெள்ளம் தேக்கித் திணத்து'; 7. இவை பெல்லாம் அல்லவாகி நெறியாலே நின்று என்றும் தோன்றிடுவன் நிராதாரணுயே'- 'நான துவாயிருக்க' எனப் பிரித்துச் சம்பந்த முண்மை காட்டியிருக்கின்ருர்கள் இவ் வாதீனத்துச் சைவப்பிரசாரகர் ஸ்ரீ பொ. முத்தையபிள்ளே யவர்கள்.

இத்திருவிருத்தக் கருத்து "அறிவறி யாமை யிரண்டு மகற்றிச், செறிவறி வாயெங்கும் நின்ற சிவீனப், பிறிவறி யாது பிரானென்று பேணும், குறியறி யாதவர் கொள்ளறி யாரே" எனத் திருமந்திரத்தில் அமைந்து நின்றமை காண்க

இனி, 'குறியைக் குறியாது குறித் தறியும், நெறியைத் தனிவே ஸேநிகழ்த் திடலும், செறிவற் றுலகோ டுரைசிந் தையுமற், றறிவற் றறியா மையுமற் றதுவே'' எனவும். 'அறிவொன் றறநின் றறிவா ரறிவிற், பிறிவோன் றறநின் றபிரா னலேயோ'' எனவும், ''சும்மா விருசொல் லறவென் றலுமே, அம்மா பொருளொன் றுமறிக் திலனே'' எனவும் ஸ்ரீ அருணகிரிகாதர் தமது கந்தரநுபூதியில் அருளிச் செய் தமையும் இதனோன்குவிளக்குமென்க. இவ்வுபதேச மொழியைக்குநூயன்ளு. ''ஐயா! அருணகிரி யப்பா! உணப்போலை, மெய்யாக வோர்சொல் விளம்பினர்யார்?'' எனத்தாயுமானவர் தம்பாட லில் அருளிச்செய்தனர். விரிக்கிற் பெருகும்.

இந்த நூலே ஆராய்ஈ்து பதிப்பிக்கும் காலத்து உடனிருந்து ஒப்புநோக்குதல் முதலிய உதவிகளேச்செய் தவர்கள் என்னிடத்துத்தமிழ்க்கல்வி பயின்று வருபவர்களா கிய திரு. இராம்மூர்த்தி ஐயரும், சிரஞ்சினி பஞ்சாபகேச நாடாரும் ஆவார். பிரதிகளே யெல்லாம் வைத்து, ஓப்பு கோக்கிச் செப்பஞ் செய்யும் காலத்தும், செய்யுள் முதற் குறிப்பகராதி, அரும்பத அகராதி, அரும்பதக்குறிப்பக ராதி, அருந்தொடரகராதி முதலியவைகளே உடனிருந்து குறிப்பின்வழி நடந்து செய்துமுடித்தவர் என் இளவலும் தமிழ்ப்புலமையும் சித்தாந்த சாத்திரவுணர்ச்சியுமுடைய வரும் ஆகிய சிரஞ்சி வி T.S. இராசகோபால பிள்ளே, வித்துவான், சிரஞ்சிவி V. நடராச பிள்கா, M. திருநாவுக் கரசு முதலியோர். இவர்களுக் கெல்லாம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகா சந்நிதானத்தின் கருணேயும், ஸ்ரீ பஞ்சோக்கரை பரமாசாரியா திருவருளும் பெருக உண்டாவதாகுக எனச் சிர் தித் து வந்திக்கின்றேன். இனி,

'பின்னர்த் தொல்காப்பியப் பரிசோதணக்காகத் தேடியபோது ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ ஆறமுகாவைலரவர்கள் பிரதி அகப்பட்டது. அதுகொண்டு கலித்தொகை அரு மை யுணர்ந்து அதீன எப்படியும் உலகிற்குப் பயன்பட அச் கிடவேண்டுமென்னும் அவாவுற்று ஸ்ரீ ஆதீன மடாதிபதி களுக்கு விண்ணப்பஞ் செய்துகொண்டேன். காருண்ணி யமும் கலா பரி பாலனமுமே தமது திருமேனியாகக் கொண்டு விளங்கும் திருவாவடுதுறைச் சற்கு ரு நா த சுவாமிகள் உடனே தங்கள் மடத்துப் பிரதியுடன் வேறும் இரண்டு பிரதி தென் தேசத்தினின்று வரு வித் தனுப்பி அச்சிட்டபிரதியும் 20 எடுத்துக்கொள்வதாக உத்தரவு செய்தது. இப்பேருபகாரத்திற்கு யானே அங்கு அடிமையாவதன்றி வேறுயாது கைம்மாறுளது?எனவும்,

சர்வஜித்து - ஆவணி - 1887. (கலித்தொகைப் பதிப் புரை - பக்கம் - 27)

"என் முயற்சிக்கு ஸ்ரீ கைலாசபரம்பரைத் திருவா வடுதுறையாதீனத்துச் சற்குருநாத சுவாமிகளாயிருந்து அடைந்துபோன ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பீரமணியதேசிக மூர்த்தி கள் செய்துவந்ததுபோலவும், இப்பொழுது ஷை சுவாமி கள் பட்டத்திற்கு எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகமூர்த்திகள் செய்துவருவதுபோலவும், மற்றைத் தமிழ்நாட்டு ஆதீனங்களில் ஆங்காங்கு எழுந் தருளியிருக்கும் மகாசந்நிதானங்கள் கைகொடுத்து வரு வார்களாயின் இன்னும் பல பண்டைக்காலத்துத் தமிழ் நூல் எடுத்துப் பரிசோதித்துப் பிரசரிப் பதில் அதிக ஊக்கம் உடையவனுவேன்." எனவும்

(தொண்டமான் புதுக்கோட்டை, விரோதி-ஐப்பதி. 1889. இலக்கணவிளக்கம் பதிப்புரை-பக்கம் - 19) யாழ்ப் பாணம் சி. வை. தாமோதரம் பிள்ளயவர்கள் எழுதியமை காண்க. இதனுல் தொடர்ச்சியாகவே தொன்றுதொட்டு இவ்வாதீனம் செய்துவரும் தமிழ்வளர்ச்சி, சமயவளர்ச்சி களே எளிதில் அறியலாம்.

இனி, இவ்வாதீனத்துப் பதிரைவது குருமகாசந்நி தானம் ஸ்ரீ சுப்புரமணியதேசிகமூர்த்திகள் காலம் 1868— 1888. பதினேழாவது மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேதிகமூர்த்திகள் காலம் 1888 — 1920. பதினேழாவது மகாசந்நிதானத்தின் கட்டீர்ப்படி கீழே கண்ட நூல் கள் ஆதீனப்பொருளுதவியினுல் வெளிவந்தன. அவை:

- 1. மெய்கண்டசாத்திரம் முழுவதும் உரையுடன் காஞ்சி - நாகலிங்க முதலியாரவர்கள் பதிப்பு. ஏவிளம்பி -துலா-மீ (கி. பி. 1897)
- 2. டை பதிப்பு சிவஞானசித்தியார் சு பக்கம் பதவுரை. ஏவிளம்பி – மேஷே-மீ (கி. பி. 1897)
- 3. திருவாவடுதுறைக் கோவை சுபகிருது தை (கி. பி. 1903) உ. வே. சா. பதிப்பு.
- 4. மண்ணிப்படிக்கரைப்புராணம் பிலவங்க சித்திரை (கி.பி 1907) உ.வே.சா.பதிப்பு.
- 5. காஞ்சிப்புராணம் இரண்டு காண்டங்கள் கோஞ்சி – நாகலிங்க முதலியார் பதிப்பு சாதாரண (கி. பி. 1910)
- 6. உபதேசகாண்டம் பொழிப்புரையுடன் ஈக்காடு-இரத்தினவேல் முதலியார் பரிதாபி – மகர ரவி (கி.பி.1913)
- 7. திருக்கோவையார் பதவுரை, திருக்கோவையார் உண்மை முதலியன. செந்தில்வேல் முதலியாரவர்கள்,
- 8. காசிகண்டம் பொழிப்புரையுடன் ஈக்காடு இரத்தினவேல் முதலியாரவர்கள் (1895)
- 9. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோக்கள் பிரபந்தங்கள் மதுரை — இராமசாமி பிள்ளேயவர்கள் நந்தன சிங்கமதி.
- 10. தேவாரம் தலமுறை மதுரை இராமசாமி பிள்ளேயவர்கள் விஷு – மார்கழி.

11. ஆதீனசைவப்பிரசாரகர்–தூத்துக்குடி-பொ மு, சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகி கள் அருளிச்செய்த பொழிப்புரையைத்தழுவி யெழுதிய விரிவுப் பொழிப்புரை - முதற்பதிப்பு – 1914,

இவ்வாதீனத்துப் பதினெட்டாவது மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த்திகள் காலம் - 1940-1922.

ஐங்குறுநூறு பழையவுரை ரௌத்திரி – ஐப்ப சி (கி-பி 1920) உ. வே. சா. 2-ஆம் பதிப்பு

சிலப்பதிகாரம் 2-ஆம் பதிப்பு ரௌத்திரி -- (1920) உ-வே-சா.

இனி, 17-வது மகாசுங்கோனம் காலத்திலே யாழ்ப் பாணத்து வண்ணோகர் ஸ்ரீ சுவாமிநாத பண்டி தரவர் கள் சாதாரண – (1911) ஆண்டில் தேவாரம் தலமுறை பையும்; சிவஞான போதச் சிற்றுரை – மாபாடியக் குறிப் புக்களுடன் கூடிய சில பகுதிகளேயும் (பராபவ – 1907) பதித்தார்கள் திருமுறையின் முகவுரை 5-ம் பக்கத்தில் பண்டி தரவர்கள் அடிக்குறிப்பில் எழு துவதாவது "திருக்கைலாச பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆடீனத் துழநீ-ல.ஸ்ரீ மகாசந்கிதானம் யான் திராவிடமாபாடியம் அச் சிட்டு வெளிப்படுத்திய ஞான்று ஐம்பது புத்தகங்கள் பெற்று அவற்றின் கிரயத்தை அளித்து இன்புறுத்திற்று என்பது. பொ, முத்தைய பிள்ளயவர்கள் ப தி த் த போழிப்புரை 200 பிரதிகள் ஆதீனத்தில் வாங்கப்பட்டன. 1926 - ஆண்டில் இரண்டாம் பதிப்புப் பிரதிகளும் 200 வாங்கப்பட்டன என்க.

பத்தொன்பதாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ வைத் தியலிங்கதேசிக்கவாமிகள் காலம் 1922–1937 வரையில் பிள்ளேயவர்கள் பிரபந்தத்திரட்டு அக்ஷைய – 1926. வண்டுவிடுதூது 2-ஆம்பதிப்பு - பிரமோதூத - 1931.

20-வது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீஅம்பலவாணதேசிக மூர்த்திகள் காலம் 1937 — 1951 வண்டுவிடுதூது 3-ம் பதிப்பு. சர்வசித்து – 1947. உ-வே-சா.

மெய்கண்ட நூல்கள் உரைகடை ஸ்ரீ கா. சுப்பிர மணியபிள்ளே M. A., M. L., அவர்கள் எழுதியது. காஞ்சி புரம் திரு. கி. நாராயணசாமி முதலியார் (1938) பதித்தது. இப்பதிப்புக்குரிய பொருள் ஒருபகுதிதரப்பட்டது.

தூத்துக்குடி — ஸ்ரீ ந. சிவகுருநாத பிள்ஃாயவர்கள் எழுதிய சிவஞான சித்தியார் ஆராய்ச்சி (எண் - 30) இவ் வாதீனப் பொருளுதவி பெற்றுள்ளது (1949)

இந்த 20-வது குருமகாசந் நிதானத் தின் காலமுதலாக ஆதீனத் திலுள்ள நூல் கின ஆதீன வித்துவான் கினக் கொண்டு பரிசோதித்து அச்சிட்டு இலவசமாக வழங்கப் பட்டு வருவது உலக நிந்த செய்தி. இவ்வரலா றுகளேச் செவ்வேயறியாமையாற் பலர் இருபதாம் நூற்ருண்டின் செம்பாதி வரையில் திருவாவடு துறை யாதீனம் தமிழ்ப் பணி, சைவசமயப் பணி செய்தில தென்பர். அவர நிந்தபடி அது, இவ்வாதின வரலாறு, அம்பலவாண தேசிகர் நினேவு மலர், சைவப்பேரரசு முதலிய நூல் வெளியீட்டால் ஆதேனம் செய்து வரும் அருந்தொண்டுகள் நன்கு புலனும்.

இனி, காஞ்சி நாகலிங்கமுதலியாரவர்களேக்கொண்டு பதிப்பிக்கப்பெற்ற பிரதி இவ்வாதீனத்திலே பதிஞருவது குருமகாசந்நிதானத்தினிடத்தும், மகாவித்துவான் பிள்ளே யவர்களிடத்தும் முறையே சித்தாந்த சாஸ்திரங்களேயும் இலக்கண இலக்கிய நூல்களேயும் கற்றுச்சிறந்த மதுரை— இராமசாமி பிள்ளேயவர்களால் செப்பஞ் செய்தனுப்பப் பெற்ற ஆதீனப்பிரதி என்பர் பதிப்பாளர்.

ஏட்டுப்பிரதிகளின் துணேகொண்டு பரிசோ இத்த காலத்தில் அச்சிட்ட புத்தகங்களிலெல்லாம் அங்கங்கே சில சொற்களும் சொற்ருடர்களும் விடுபட்டுள்ளன. இப்பதிப்பில் அவை சேர்க்கப்பட்டுள. இப்பதிப்பையும் முன்புள்ளபதிப்புக்களேயும்உடன்வைத்து ஆராய்வார்க்கே அது புலனும். மற்றவர்க்கு அருமை புலப்படாது.

இப்புத்தகத்தைப் படிப்போருக்கு அநு கூலமாக இருக்கும்படி விஷய அட்டவணே முதலியன முன்னே கூட்டப்பட்டிருக்கின்றன.

இந்நூலேப் பதிப்பித்தற்கு உதவியாயிருந்த பிரதிகள் வருமாறு:—

- 1. திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து (சரஸ்வதை மகால்) கல்விக்களஞ்சியத்தில் உள்ள உரையுடன் கூடிய பழைய ஏட்டுப்பிரதிகள் — 3.
- 2. இவ்வாதீனத்து அடியார் கூட்டத்தில் ஒருவரும், ஆதீனம் காறுபாரும் ஆகிய ஸ்ரீ சுந்தரலிங்கத்தம்பிரான் சுவாமிகள் (கி. பி. 1892) கையெழுத்துக் காகிதப்பிரதி - 1
- 3. யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஸ்ரீ த. கைலாச பிள்ளே யவர்களால் (1883) சுபானு ஆனியில் பதிப்பிக்கப்பட்ட சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் பொழிப்புரைமட்டும் உள்ள அச்சுப்பிரதி.
- 4. இவ்வாதீனத்துப் பதினேழாவது குருமஹாசக் நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் கட்ட உள

பிட்டருளியபடி காஞ் சி – ஸ்ரீ நாகலிங்கமுதலியாரவர் களால் (கி–பி. 1897) ஏவிளம்பி – துலாமீ பதிப்பிக்கப் பட்ட மெய்கண்டசாத்திரம் முழுவதும் உள்ள உரைப் புத்தகம். இதில் பதவுரை மட்டும் உள்ளது.

- 5. ஸ்ரீ தாமோதரம்பின் கோயவர்களால் (1917) அச் சிடப்பட்ட பதவுரை மட்டும் உள்ள அச்சுப்புத்தகம்.
- 6. திருநெல்வேலித் தென்னிந்திய சை வ சித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழகத்தாரால் துந்துபி - தை (1923)ல் பதிப் பிக்கப் பெற்ற சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் இருவருரைப் புத்தகம்.
- 7. இவ்வாதீனத்துச் சைவப் பிரசாரகர் தூத்துக்குடி ஸ்ரீ பொ. முத்தையபிள் ஃாயவர்களால் பதிப்பிக்கப்பெற்ற (1914, 1926) சுபக்கம் நூதனப் பொழிப்புரைப் புத்தகம்.
- 8. சென்னே பச்சையப்ப முதலியார் கல்விச்சாஸத் தமிழ் உபாத்தியாயர் ஸ்ரீ ஆ. சிங்காரவேலு முதலியாரவர் களால் பார்வையிடப் பெற்றுப் (1899) பதிப்பித்த சைவ சித்தாந்த சாத்திரம் பதினைகின் மூலம் மட்டு முள்ள புத்தகம்.
- 9. தருமபுரம் ஆதீனப்பதிப்பு மெய்கண்டசாத்திரம் மு ழு வ து ம் மூலம் மட்டு முள்ள (1942) புத்தகம் முதலியன.

இவைகளுள் ஏடெழுதுவோரால் கேர் ந்துள்ள எழுத்துப் பிழைகள் மலிந்திருப்பினும் ஏடுகளில் மூலமும் உரையும் திருத்தமாக உள்ளன. கையெழுத்துக் காகிதப் பிரதி மிகப்பழைய காகிதமாக ஒடிந்து போகும் நிலையில் உள்ளது. ஆயினும் திருத்தமாகப் பிழையின்றியிருந்தது. இனி, ஸ்ரீ கைலாச பிள்போயவர்கள் பதிப்பித்த போழிப்புரைப்புத்தகத்தின் முகவுரை இறுதிப்பகுதியில் அவர்கள் குறித்திருப்பது வருமாறு:— ''ஸ்ரீ நாவலரவர் களிடத்தே நான் பெற்றுக்கொண்ட பிரதி அவர்களால் ஒருதரம் பரிசோதிக்கப்பட்டமையால் அதவேக்கொண் டும், இணுவில், ஸ்ரீ நடராசையரவர்கள் தந்த இரண்டு பிரதிகளேக்கொண்டும் இந்நூல் அச்சிடப்பட்டது. ஸ்ரீ நடராசையரவர்கள் இரண்டு ஏட்டுப்பிரதிகள் தந்தமை யேயன்றி எனக்கு இந்நூலின்கணிருந்த சந்தேகங்களேயும் மாற்றிஞர்கள்...'' என்பது

அன்றியும், அதற்கு மேற்பகுதியில் அவர்களே "வேத வாக்கியங்களே வலியுறுத்துவனவாய சரித்திரங்களக் கூறும் புராணம் முதலியவைகளே சைவசமய நூல்கள் எனவும், அவைகளில் உள்ள வர்ணனேகளும் குறிப்பான் வேறு பொருள் உணருமாறு சொல்லப்பட்ட சரித்திரங் களுமே சைவத்துண்மைகள் எனவும் கொண்டு, சைவர் களுக்கு வேறு சமயநூல் யாதென மயங்குவார்க்கு, அம் மயக்கம் தீர்தற்பொருட்டும், சைவநூலுணர்ச்சி நன் குதித்தற் பொருட்டும் இந் நூலே அச்சிடத்தொடங்கி னேன்" என எழுதியுள்ளமை காண்க.

ழூர் நாவலரவர்கள் சௌமிய ( 1849 ) ஆண்டிலே சென்னேயிலிருந்து தட்கிணதேச யாத் திரை செய்து கொண்டு வந்தார்கள் அப்போது ஸ்ரீ மெய்கண்டசந்தா னத்துப் பிரதம பரமாசாரியராகிய ஸ்ரீ நமச்சிவாயூரர்த்தி களேத்தரிரித்து உபயகுருமகாசந்நிதானங்களேயும் தரிசித் தார்கள். அவர்களுடைய பிரசங்கவன்மையைக்குறித்து குகிழ்ந்து வியந்து, 'நாவலர்' என்னும் பட்டத்தைச் குட்டி, அவர்களே மகாசந்நிதானம் இகளரவித்தது.

(நாவலர் சரித்திரம் 🗕 28–29) மற்றும், நன்னூல் விருத்தி இலக்கணக்கொத்து, தொல்காப்பியச் சூத்திர தூக்கசங்கிரகம் அன்னம்பட்டியம் மொழி விருத்தி, பெயர்ப்பு, சிவஞானசித்தியார் பொழிப்புரை, சிவஞான போதச் சிற்றுரை முதலியவைகளே அருளிப் பதிப்பிக்கச் செய்தருளியது. அவைகணப் பெற்று மகிழ்ந்த நாவல ரவர்கள் (1851) விரோதிகிருது ஐப்பசி மாதத்திலே நன் னூல் விருத்தியுரையை அச்சிட்டு வெளிப்படுத்தினர்கள். பின்பு மற்றைய நூல்குளோயும் நாளடைவில் அச்சிட்டார் கள். எனினும், ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள் அருளிய சிவஞானபோதச் சிற்றுரை, சிவஞானசித்தி முதலியவை கள் ஸ்ரீ நாவலரவர்களால் பதிப்பிக்கப்படவில்லே. அவை களில். ஸ்ரீதை கைலா சம் பிள்~ோயவாக்ளால் ( 1883 ) சிவஞானசித்தியார் பொழிப்புரையும். ஸ்ரீசதாசிவப்பிள் கோ அவர்களால் (1885) சிவஞானபோதச் சிற்றுரையும் அச்சிடப்பட்டன.

மெய்கண்ட சாத்திரங்களேயெல்லாம் தமது ஆதினத் துப் பூர்வாசாரியர்கள் செய்த உரைகளுடன் கன்கு ஆராய்க்து பதிப்பிக்குமாறு பெருங்கருணேயுடன் கட்டளே யிட்டருளி அவ்வப்போது ஆவனவெல்லாம் அநுக்கிர கித்து ஸ்ரீ மெய்கண்டசாத்திரப் பிரதிஷ்டாசாரியராய். தமிழ்ப்புலவராயிளுருக்கெல்லாம் அன்னேயீனயராய், சித் தாந்தமாநாடு – திருமந்திரமாகாடு முதலியவைகளே அடிக் கடி கூட்டியருளிச் சைவப் பெருமக்கட்கெல்லாம் தனிப் பெரு விருக்தாகச் சித்தாந்தத் தேனமுதுமூட்டி இவ்வாதி னத்தில் இப்பொழுது இருபத்தொன்றுவது குருமஹா சக்நிதானமாய், குரவர்மாமணியாய் வீற்றிருக்து சிவஞானச் செங்கோல் செலுத்தும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக சுவாமிகள் பெருங்கொடைத்திறத்தையும், கருணேத்திறத் தையும் என்னென்று புகழ்வேம்! மகாசந்நிதானத்தின் திருவடித்தாமரைகளேச் சிந்தித்திருத்த லொன்றே எளி யேன் செய்யத்தக்கதாம். அறிஞர் குற்றம் பொறுத் தருள்க.

இங்ஙனம்,

திருவாவடு*துறை* } 1—10—54. } <sup>த</sup>ித்தாந்தசைவமணி— த. ச. **மீஞட்சிசுந்தரம் பிள்ளே,** ஆதீன வி*த்துவா*ன்.



திருவாவடுதுறையாதீனத்துப் பதிறைமு வது கு நமஹாசக்கிதானம் மேலகரம் ---

ஸ்ரீ சுப்பிரம்ணியதேசிக மூர்த்திகள்

### நூலாசிரியர்

### ஸ்ரீ அருணந்திசிவாசாரியர் சரித்திரச் சுருக்கம்

செர்தமிழ் காட்டின் ஒரு பகுதியாகச் சிறர்து வீளங்கும் புண்ணிய பூமியாகிய நுகோட்டிலே திருத்துறையூர் என்னும் சிவதலம் பெண்ணேயாற்றின் வடகரையில் னது. அத்தலம் ஸ்ரீ சுர்தாமூர்த்தி சுவாமிகள் திருப்பதிகம் பெற்றது. பதிகம் பதிஞெரு திருப்பாட்டுகளேயுடையது, பண் — தக்கராகம். 'துறையூர்த் தீலுவர்! உண் வேண்டிக் கொள்வேன் தவகெறியே' எனத் திருப்பாட்டுக்கள்தோறம் இறு தியடி அமைர்தாள்ளது. அத்தலத்திலே ஏறக்குறைய எழு நூற்றைம்பது ஆண்டுகளின் முன்னர் ஆதிசைவர்மா**பி**லே சித்தார்த சைவம் தழைத்தோங்குமாறு ஒரு சற்புத்திரர் திருவவ தாரம் செய் தருளினர்.முப்போ தர் திருமேனி தீண்டும் பெருவாழ்வும்,புத்திர பரம்பரையாக ஆசிரியத் தன்மையெய்தும் பெருஞ்சிறப்பும் வாய்ர்த அவர் உரிய பருவத்திற்றுனே உப கயன முதலியனவும் சமய விசேட கிருவாண திகைந்களும் ஆசிரியாபிடேகமும் செய்யப்பெற்ரூர். கிரியாவதியில் சிறி தும் பிறழாமல் ஆன்மார்த்த பாரர்த்த பூஜைகளும் செய்து வர்தார். வேத சிவாகமங்களே முறையே ஒதியுணர்ந்தார். முழுமு தற்பரம்பொருளாகிய சிவபெருமானிடத்து இடை யரு த போன்பு வாவரப் பெருகுவதாயிற்று. சி வாகமப் பொருளேச் சுந்தித்துணர்ந்து அகத்தும் புறத்தும் தாயராய்ச் சிவவழிபாட்டைச் செவ்வே செய்துவருவாராயினர். தம்மை யடுத்த பக்குவர்க்குச் சித்தார் தஉபதேசமும் செய்துவர் தார்.

தேவாரத்திருமுறைகளிலே எல்ஃவில்லாத பத்தி கொத்தை விசுவாசம் வைத்து ரியமமாகத் திருமுறைப் பூசையும் பாரா யணமும் காடோறும் செய்வாராயினர். அதனுல், இவருக்கு சகலாகமபண்டிதர் என்னும் கிறப்புப் பெயரும் காளடைவில் உண்டாயிற்று.

இங்ஙனம் கிகழ்ச் துவருங்காலத் திலே அண்மையில் உள்ள **திருப்பெண்ணுகடம்** என்னும் சிவ*தலத்* திலே பாம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே சிவபக்தி குருபக்தி அடியார் பக்திகளிலும், செல்வத்திலும், கல்வியறிவொழுக்கங்களிலும் மேம்பட்டு விளங்கிய அச்சதைகளப்பாளர் என்பவர் ஒருவர் இருந்தார். அவர் சகலாகமபண்டி தருடைய சீடர், அவருக்கு முன்வேப் புண்ணியத்தால் எல்லாச் செல்வமும் எளிதிலே கிடைத்திருந்தும் பிள்ளேப்பேறில்லாக் குறை பொன்றே இருர்து வர்தது. அதனுல் அவர் பெரிதும் வருர்தித் தமது குலகுருவாகிய சகலாகமபண்டி தரை யடுத்தத் தங்குறை தீர வழியொன்று அருளவேண்டுமெனப் பிரார்த்தித்தார். ஆசிரிய ரும் தமது சேடர் குறையைத் தீர்க்கத்தக்க உபாயத்தைச் சிர்தித்திருர்தார். ஒருநாள் வழக்கம்போலத் தமது ஆன்மார்த்த பூசையையும் திருமுறைப்பூசையையும் செய்து முடித்தார். திருவருளேச்சிர்தித்துத் திருமுறையிலே கயிறு சாத்திப்பார்த்தார். அப்பொழுது திருஞானசம்பர்தமூர்த்தி **நாயஞர் அருளிச் செய்த திருவெண்காட்டுத் திருப்பதிகத்** திலே இரண்டாவது திருப்பாட்டு உதயமாயிற்று. அப்பாடல் வருமாறு:---

"பேயடையா பிரிவெய்தும் பிள்ளேயினே டுள்ளநின வாயினவே வரம்பெறுவ ரையுறவேண் டாவொன்றும் வேயனதோ ளுமைபங்கன் வெண்காட்டு முக்குளநீர் தோய்விணயா ரவர்தம்மைத் தோயாவாக் தீவிணயே". என்பது அத , சகலாகமபண்டி தர் அத்திருப்பாட்டின் பொருளேச் சிக்தித்து மகிழ்ந்தார். சீடரை கோக்கி, 'ஐய! உம்முடைய எண்ணம் நிறைவேறம், திருவெண்காட்டை அடைந்து அங்கேயுள்ள முக்குள்கீரில் விதிப்படி. முழுகிப் பிரமவித்தியாகாயகியாரையும் சுவேதவனப் பெருமா'னயும் போன்புடன் வழிபட்டுவருக'என அச்சுதகளப்பாளருக்கு விடைகொடுத்தருளினர்.

அச்சு தகளப்பாளரும் ஆசிரியர் கட்டீனயைச் சிரமேற் கொண்டு தமது மனேவியாரையும் உடனழைத்துத் திருவெண் காட்டை யடைந்தார். முக்குளதீர்த்தத்திலே முழுகினர். சிவபிராணயும் உமாதேவியாரையும் வி திப்படி வழிபட்டு வரு வாராயினர். சிவபெருமானுக்கு நித்திய கைபித்திகங்களேச் சிறப்பாகச் செய்வித்தார். மகேசுரபூசையையும் விதிப்படி காடோறும் செய்துவர்தார். ஒருநாள் சிவபெருமான் அச்சுத களப்பாளர் கணவிலே தோன்றி, அன்பனே! உணக்கு இப் பிறவியில் பிள்ஃாப்பேற அரிதா. ஆயினும், தேவாரத் திரு முறையிலே சிறந்த பத்திவைத்து, அதீனப்பிரமாணமாகக் கொண்டு ஒழுகிவருவதால், திருஞானசம்பர்தப் பிள்ளேயைப் போன்று சைவசமயத்தை நிலேநாட்டவல்ல ஒரு சற்புத்திரன் உன்னிடத்துத் தோன்று வான். தோத்திரவடிவாயுள்ள தேவாரத் திருமுறையின் மெய்ப்பொருளேச் சாத்திரவாயிலாக வெளியிட்டுச் சித்தார்தசைவ சமயஸ்தாபனம் செய்து தமிழ் நாட்டார் உய்யுமாறு வெழிகாட்டவல்லவஞுவான், கவலற்க!' எனக்கூறி அபயர்தர்து மறைர்தருளினர்.

அச்சு தகளப்பாளர் சிவபெருமான் தமது கனவிலே தோன்றி அருளியமையைச் சிர்தித்து மகிழ்ர்தார். தமது மூனவியாருடன் தாமும் சிவபெருமாண வழக்கம் போலவே வழிபாடாற்றி வர்தார். சிலகாலம் சென்றது. மீனவியார் வயிறுவாய்த்தார். திருவருளேப் பெரிதும் வியர்தார். கிவாகம விதிப்படி செய்யவேண்டிய சடங்குகுளமெல்லாம் செவ்வே செய்துமுடித்தார். பத்துத்திங்களும் கிரம்பின. தமிழகம் செய்தமாதவம் கிறைவேறவும், சித்தார் தசை வ சமயம் தழைத்தோங்கவும் நல்லோரையிலே ஒரு தவப்புதல்வர் திருவவதாரம் செய்தார். இக் குழுர்தைக்குச் சாதகன்ம முதலியன விதிப்படி செய்தார்கள். சுவேதவனப் பெருமான் திருவருளால் தோன்றினமையின் சுவேதவனப்பெருமாள் எனப் பிள்ளத்திருரோமம் இட்டழைத்தனர். அச்சுதகளப் பாளர் அருமையாக இப்பிள்ளேயை வளர்த்து வர்தனர்.

இங்ஙனமாக, திருவெண்ணெய்கல்லூரிலிருந்த சுவேத வனப் பெருமாளது கன்மாமனுர் வந்து குழந்தையைக் கண்டு பெரிதும் மகிழ்ந்தார். சைவப்பெருவாழ்வைத்தாம் அழைத் துச்சென்று தம் ஊரிலே செல்வமாய் வளர்ப்பாராயினர். சுவேதவனப்பெருமாளும் நாளொருமேனியும் பொழுதொரு வண்ணமுமாக வளர்ந்துவந்தார். இளம்பருவ விளேயாட் டினுல் யாவரையும் மகிழ்வூட்டினர். ஆயினும், மெய்யுணர் வின் முற்றுப்பேறுடையராகலின்உலக கிலேயை விரும்பாமலி ருந்துவந்தார். இரண்டு ஆண்டுகள் சென்றன. சிறுபருவச் செயலெல்லாம் சிவபுண்ணியச் செயலாகவே மலிந்தன.

அர்காளிலே, திருக்கயிலாயமிலையிலே கல்லால மா கீழலிலே தென்முகப்பாமாசாரியாாக வீற்றிருக்க சிவபெரு மான்பால் எல்லா ஆகமப்பொருள்களேயும் மூலவற விளக்கும் சிவஞான போதப்பொருள் உபதேசமுறையிற் பெற்ற திரு குக்திதேவர் மாபிலே வக்க பாஞ்சோதி மாமுனி வர் திருவெண்ணெய் கல்லூரையடைக்கு சாமுசித்தாரக விளங்கும் சுவேதேவனப் பெருமாளுக்குத் தீகைஷ் செய்து குருமாபில் தாம் சத்திய ஞான தரிசினிபால் கேட்டவாறே சிவஞான 3

போதத்தை உபதேடுத்தத் தமிழகமுப்படித் தமிழிலே மொழி பெயர்த்த வார்த்திகப் பொழிப்பும் உரைக்குமாறு கட்டளே யிட்டருளினர். சித்தார்தசைவமாகிய மெய்ச்சமய உண்மை உணர்க் அதனே கில காட்டு தற்கும், பொய்ச்சமய இருளேச் கடி தற்கும், தமது ஆசிரியர் திருப்பெயருக்கிணங்கத் காரணப் பெயராக மெய்கண்டதேவர் எனத் தீக்ஷாகாமும் சாத்தி வழிச்சென்றனர். மெய்கண்டதேவர் தமதாசிரியர் பால் கேட்ட சிவஞான போதப் பொருளாத் திருவெண்ணெய் கல்லூரிலே திருவருட்டுறையிலுள்ள பொல்லாப்பிள்ளயார் சர்கிதியிலே இருத்து சிக்தித்துத் தெளித்து கிட்டைகடினர். ஆசிரியர் ஆணப்படி தாம் பெற்ற வடமொழிச்சிவஞான போதத்தைத் தமிழிலே மொழிபெயர்த்து வார்த்திகப் பொழிப்பும்அருளிச்செய்தனர். தம்மையடைத்த உத்தமோத் தம பக்குவமுடையாருக்கு உண்மைப்பொருள்யுபதேசித்துச் சித்தாத்தசைவஸ்தாபனம் செய்து கொண்டு வீற்றிருத்தனர்.

இச் செய்திகளே யெல்லாம் குலகுருவாகிய சகலாகம பண்டி தர் கேட்டு மகிழ்க்திருக்கனர். மெய்கண்ட தேவரை கேரிற்காணுமாறு அவர் திருவெண்ணெய் கல்லூருக்கு வக்த சேர்க் தனர். அப்பொழுது மெய்கண்டதேவர் தமது மாண வர்கட்குப் பதி பசு பாச்மாகிய முப்பொருளுண்மையை உப தேசித்துக் கொண்டிருக்தார். அதீனச் செவி மடுத் த சகலாகம பண்டி தர் இருவினே யொப்பு மலபரிபாகம் சத்தி கிபாத முற்றவராகலின் அடியற்றமாம் போல் மெய்கண்ட தேவர் திருவடிகளில் வீழ்க்து வணக்கித் தம்மையாட் கொண்டருளுமாறு பிரார்த்தித்தார். மெய்கண்டதேவரும் அவருடைய சத்திகிபாத கிலேயைப்பார்த்துத் திருவடி தீகைஷ செய்து, தாமருளிய சிவஞானபோதத்தை யுபதேசித்து. அருணக்கி எனத் தீக்ஷாநாமம் சூட்டி அதுக்கிரகம் செய் தனர். 'இச்சிவஞானபோத தூற்பொருளே விரித்துட்டு பிற் காலத்தார்க்கு இனிது விளங்குமாற ஓர்நூல் செய்க<sup>9</sup> எனச் கட்டுளாயிட்டருளினர். அவ்வாணையைச் சொமேற்கொண்டு சிவஞான சித்தியார் என்னும் இவ்வரிய நூலச் செய் தருளினர். அருணர்திசிவாசாரியர் அருளிச்செய்த இர்நூல் சிவாகமங்களுக் கெல்லாம் உரையாணி போன்ற தெனப் பெரியோர் கூறுவர். சிவஞான சித்தியார் பாபக்கம் சுபக்கம் என இரண்டு பெரும் பிரிவி'னே யுடைய*த*ை. இர் நூலயன் றி இவ்வாசிரியர் இருபா இருபஃது என்னும் சிறர்த நூஃயும் அருளினர். பின்பு, அருணர்திசிவாசாரியர் தமதாசிரியர்பால் கேட்டவாறே சிவஞானபோதத்தையும், தாம் அரு ளிய இரு நூல் களேயும் திருப்பெண்ணூகடத்தில் அவதரித்த ஸ்ரீ மறைஞான சம்பர்தருக்கு உபதேசித்தருளினர். இடை யரு த சிவானர் த நிட்டையிலெழுர் தருளியிருர் த அருணர் தி தேவ நாயஞர் புரட்டாசிப் பூரநாளில் திருத்துறையூரிலே சிவபரிபூரணமாயினர்.

திருச்சிற்றம்பலம்.



### உரையாசிரியர்

#### ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள் வரலாறு

பாண்டி நொட்டி லே பொதியில் மஃச்சாரகிலே பாவ நாசம் என்னும் தலம் உள்ளது. அதனருகே விக்கிரம சிங்கபுரம் என்னும் சிற்றார் உண்டு. அவ்வூரில் ஆனர்தக் கூத்தர் என்னும் ஒருவர் இருந்தார். அவர் பரம்பரைச் சைவவேளாளர். சிவபத்தி குருபத்தி அடியார் பத்திகளிற் சிறந்தவர். அவர் மண்னியார் மயிலம்மையார் என்பார் அருந்ததியன்ன பெருந்துதிக்குரிய கற்புடையவர். அக் குடும்பத்தினர் தமிழ் முனிவராகிய அகத்திய முனிவர் பால் தவங்கிடந்து ஏழுதஃழைமைளவும் அருட்புலமை காம் பிய புத்திரப்பேறுண்டாக வரம் பெற்றனர். ஏழாவது தஃமுறையிலே தமிழ்நாடு செய்ததவப்பயனுக ஆனந்தக் கூத்தருக்கு மயிலம்மையார் வயிற்றில் ஒரு சற்புத்திரர் திருவவதாரம் செய்தார். பெற்ரோர்கள் அப்புதல்வருக்கு முக்களாலிங்கர் என்னும் பிள்ளோத்திருநாமம் இட்டு வளர் த்து வெந்தனர். முக்களாலிங்கர் சிறுபிராயத்திலேயே ஒழுக்கம், அன்பு, அருள், ஆசாரம், தவம் முதலியன வளர வளர்ந்து வருவாராயினர்.

முக்களாலிங்கர் சிறுபிராயமாயிருக்கும்போது பள்ளி யிற் சென்று படித்துவிட்டு ஒரு நாள் வழக்கம்போலத் திரும்பிப் பகற் போசனம் செய்ய வீட்டுக்கு வந்தார். அப்போது வழியிலே திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து முனி வர்கள் சிலர் முக்களாலிங்கரைச்சந்தித்தனர். முக்களா லிங்கர் முனிவர்களே வணங்கித் தமது வீட்டிற்கு எழுந் தருளித் திருவமுது செய்தருள வேண்டுமெனக் குறை யிரந்து வேண்டி நின்றுர். முனிவர்கள் அவர் பேரன்புக்கு இசைந்து அவருடன் வீட்டுக்குச் சென்றனர். அச்சமயத் திலே அவர் தந்தையார் வீட்டில் இல்லே. ஆயினும், மயி லம்மையார் அம்முனிவர்களே உபசரித்துத் திரு வமுது செய்வித்தார் அதீனக்கண்ட முக்களாலிங்கர் தமது தாயைப் பெரிதும் பாராட்டினர்.

'அருந்ததியென் னம்மை அடியவர்கட் கென்றும் திருந்த அமுதளிக்கும் செல்வி — பொருந்தவே ஆனந்தக் கூத்தர் அகமகிழத் தொண்டுசெயும் மானந் தவாத மயில்'

என்னும் ஒருவெண்பாவைப்பாடி மகிழ்க்தார். ஆனக்தக் கூத்தர் தமது வேலேகளே முடித்துவிட்டு வீட்டுக்கு வக்து சேர்க்தார். நிகழ்க்தவற்றை அறிக்தார். மிகவும் மகிழ்ச்சி கொண்டார்,

பின்பு. அம்முனிவர்களே ஆனந்தக் கூத்தர் வணங்கி நின்ருர். முக்களாலிங்கர் தாமும் அம்முனிவர்களோடு செல்ல வேண்டுமெனத் தந்தையார் பால் தெரிவித்தார். தந்தையாருக்கு மைந்தரைவிட்டுப் பிரிய மனம் வர வில்லே. திருவருளால் சிறிதுமனம் தேறிஞர். ஒருவாறு இசைந்து முனிவர்கள் பால் ஒப்படைத்தார். ஆதீனத்து முனிவர்களுடனே முக்களாலிங்கர் சிவதல யாத்திரை செய்து வழியிலுள்ள சிவாலயங்களேயெல்லாம் வணங்கித் தரிசனம் செய்துகொண்டு திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தை யடைந்தார். 'மூர்த்திதலம் தீர் த் தம் முறை யாய் த் தொடங்கினர்க்கோர்—வார்த்தை சொல்ல சற்கு ரு வும் வாய்க்கும் பராபரமே' என்ற பெரியோர் வாக்கிற்கிணங்க ஆதீன மடாலயத்தையடைந்து ஆதீன முதற்குரவராகிய ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகளே விதிப்படி தரிசித்தார். பின்பு சின்னப் பட்டத்தில் வீற்றிருந்தருளிய பேருர்—வேலப்ப

தேசிக சுவாமிகளேத் தரிசித்துப் பேரன்போடுவணங்கினர். முக்களாலிங்கருடைய இளமைப் பீராயத்தையும் முதிர்ந்த பக்குவ நில்பையும் ஆசிரியர் கண்டு வியந்தார். தீவிரதர சத்திரிபாதமுடைய முக்களாலிங்கருக்கு சைவசர்ரியாசம் கொடுத்து ஞானதீட்சையும் செய்தருளினர். மெய்கண்ட நூல்களேயும், பண்டார சாத்திரங்களேயும் உபதே சித் தருளினர், 'சிவஞானயோதி'எனத்தீட்சாநாமமும் செய் தனர். மகத்துவமுடைய அகத்தியமுனிவர் வரத் தால் அவதரித்தவராகலின் வடமொழிக் கடலும் தென்தமிழ்க் கடலும் எளிதிலே நிலகண்டுணர்ந்தார், சிவஞானியாக வீற்றிருந்தருளினர்.

சிவஞானயோக்கள் உலகோபகாரமாகச் சிவஞான போதத்திற்குத் திராவிடமாபாடியம் என்னும் பேருரை யும், இலகு வியாக்கினமாகிய சிற்றுரையும் செய்தருளினர். பின்பு. சிவஞான சித்தியொருக்கு உள்ள உ ரைகளில் பொருந்தாதவற்றைக்களேயத் திருவுளங் கொண்டு ஒரு பொழிப்புரை வரைந்தருளினர், இப் பொழிப்புரை யோன்றுமே சிவஞான சித்திக்குள்ள உரைகளில் சிரத் தானமாய் விளங்குவது, சிவஞான சித்தியாருக்குத் திருவண்ணுமல் யாதீனத்துமுனிவர் கூட்டத்துள் ஒருவரா கிய ஞானப்பிரகாசருரை சித்தாந்தசைவ நூலுக்குப் பொருந்தாத சிவசமவாதவுரை ஆகலின் அதற்கோர் மறுப்பும் அருளினர். சிவசம வாதவுரை மறுப்பு, எடுத்து என்னும் சொல்லுக்கிட்ட வைரக்குப்பாயம், சிவசமவாக கண்டனம் என்னும் சிவசமவாதவுரை மறுப்பு முதலிய வற்றையும் செய்தருளினர். இவையல்லாமலும், 1. தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தி, 2. சோமேசர் முது மொழி வெண்பா, 3. திருவேகம்பரக்தாதி, 4, வட திரு முல்லே வாயிலர்தாதி, 5. குனத்தூர்ப்பதிற்றுப்பத்தர்தாதி 6. கலேசைப்பதற்றுப்பத்தந்தாதி, 7. செங்க மு நீர் விநாயகர் பின்னேத்தமிழ், 8 அமுதாம்பிகை பின்னேத்தமிழ், 9. கச்சி ஆனந்தந்திரேசர் பதிகம், 10. செப் பறை அகிலாண்டேசுவரி பதிகம், 11. திருவேகம்பர் ஆனந்தக் களிப்பு, 12. திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை, 13, பஞ்சாக்கர தேசிகர் மாலே, 14. தருக்கசங்கிரக அன்னம் பட்டீயங்களின் மொழிபெயர்ப்பு, 15. சித்தாந்தமரபு கண்டன கண்டனம். 16. ஹரதத்தாசாரியர் செய்தருளிய சுலோகபஞ்சகத்தின் மொழிபெயர்ப்பு, 17. அப்பயதீக்ஷி தர் செய்த சிவ தத்துவ விவேக மொழிபெயர்ப்பு, 18.காஞ்சிப் புராண முதற்காண்ட மொழிபெயர்ப்பு, 19. சித்தாந்தப் பிரகாசிகை மொழிபெயர்ப்பு, 20. கம்பராமாயண முதற்செய்யுட் சங்கோத்தரவிருத்தி, 21. இலக்கண வினக் கச் குருவளி, 22. நன்னால் விருத்தியுரை முதலியவற்றையும் அருளிச் செய்தார்கள்.

ழூ சிவஞானயோக்கள் மாணவருட் சிறந்தார் கவி ராக்ஷஸ—கச்சியப்ப முனிவர், மதுரகவி-தொட்டிக்கலே-சுப்பிரமணியமுனிவர், இராமநாதபுரம் — சோமசுந்தரம் பிள்ளே, இலக்கணம்—சிதம்பரநாத முனிவர், காஞ்சீபுரம் சிதம்பர முனிவர் முதலியோர். இவர்கள் வரலாறு முழுவ தும் திருவாவடுதுறை ஆதீன வரலாறு, குருபரம்பரை விளக்கம் முதலியவற்றுல் அறியலாம்.

தவமே பொருதிருவுருக் கொண்டு விளங்கிய ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான யோகிகள் தமது முப்பத்திரண்டாம் வயதில் சிவானந்த நிட்டையில் வீற்றிருந்து மெய்கண்டார் யாண்டு 562 விசுவாவசு - சித்திரை – ஆயிலிய நாளில் திருவாவடுதுறையிலே சிவபரிபூரணமடைந்தருளினர்.

#### மேலகரம்

### ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் சரித்திரச் சுருக்கம்

பாண்டிவள நாட்டிலே திருக்குற்றுலத் திருத்தலத் துக்கு அருகிலேயுள்ள மேலகரம் என்னும் ஊரிலே பரம் பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே ஒருசற்புத்திரர் அவ தாரம் செய்தருளினர். அவர் குற்ருலலிங்கர் என்றும் பிள்ீனத் திருநாமமுடையவர்.திருக்குற்ருலத் தலபுராண முதலியை பல நூல்களூச் செய்தருளிக் கேர்த்தி மிகப் படைத்த திரிகூடராசப்பக்கவிராயருக்கு நான்காம் தஃ முறையிலே தோன்றியவர் சுப்பிரமணியக் கேவிராசர் என் பவர். அவருடைய இரண்டாம் புதல்வரே குற்ருலலிங் கர் ஆவார். அவர் சாலிவாகன சகம் 1755 விசய - தை -முதல்தேதி ஞாயிற்றுக்கிழமையும் அவிட்ட நாண்மீனும் மீன லக்கினமும் கூடிய சுபதினத்திலே தோன்றியவர். இளம்பருவத்திலே வித்தியாரம்பம் செய்வித்தனர். இவர் அக்கால வழக்கப்படி தமிழ் சம்ஸ்கிருதம் ஆகிய இரு மொழியும் பயின்று வந்தார். பன்னிரண்டு வயதளவிலே திருவாவடுதுறை யாதீனத்துச் சின்னப் பண்டாரச் சந்நிதி கள் வீற்றிருக்கும் கல்லிடைக்குறிச்சித் தளிகை மடால யத்திற்கு இவர் தக்தையார் இவரை அழைத்து வக்தார். அப்போது அங்கே வித்துவாகை இருந்த இலக்கணம்-அம் பலவாணத்தம்பிரானிடமும், வித்துவான் தாண்டவராயத்

தம்பிரானிடமும் தமிழ்க்கல்வி பயின்று வருமாறு குற்ருல லிங்கரை ஒப்படை செய்தார். ஆதீன வடமொழி வித்து வான் வேதாந்த சாஸ்திரிகளிடமும் வடமொழிப் பயிற்கி செய்வித்தார். குற்ருலலிங்கர் சிறிது காலத்தில் தமிழ்ப் புலமை யும் வடமெரழிப் புலமையும் மிகப்பெற்ருர், மாணவர் யாவரினும் மிகமேம்பட்டுவிளங்கினர்.

இங்ஙனமாக, அப்பொழுது மகாசந்நிதானமாக எழுந் தருளியிருந்த பதினேந்தாவது ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் தக்ஷிண தேச யாத்திரையாக எழுந்தருளிவந்து திருநெல்வேலி ஈசானபடத்திலே வீற்றிருந்தார்கள். அப் போது குற்ருலலிங்கர் தமது தந்தையாருடன் சென்று தரிசித்து வணங்கிநின்ருர். குற்ருலலிங்கருடைய கல்வியறி வொழுக்கங்களயும் தீவிர சத்திநிபாதத்தையும் கண்டு ஆதீன சம்பிரதாயப்படி ஞானவதி தீட்சை செய்து சைவ சந்நியாசமும் கொடுத்தருளினர். பின்னர் கல்லிடைக் குறிச்சிக்கெழுந்தருளியபொழுது அவரைச் சின்னப் பட்டமாக அபிஷேகம் செய்து சுப்பிரமணியதேசிகர் என்னும் தேஷோநாமமும் சாத்தியருளினர், பின்பு, ஞாண சாரியருடனிருந்து ஆதீன சம்பிரதாய சாஸ்திரங்களே ஐயந்திரிபற ஓதியுணர்ந்தனர், முன்னே பேட்டையில் தோன்றி இளம்பருவத்திலே திருவாவடுதுறையை அடை ந்து ஸ்ரீ அம்பலவாணதேகிகரிடத்தே சைவசந்நியாசமும் மூவகைத் தீட்சையும் பெற்று வடமொழி தமிழ்மொழி களில் வ ல் ல வராய்த் திகழ்ந்த நமச்சிவாயத்தம்பிரான் சுவாமிகளும் ஆதீனத் திலே சிறப்புடன்விளங்கினர். க-பி. 1845-முதல் 1868-வரையில் பதினேந்தாவது குருமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகருக்குப்பின் 1868—முதல் 1888—வரை பீடத்திலைமுந்தருளியிருந்தனர், நமசிவாயதேசிகர் சின்னப்பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்த காலம் கி-பி. 1871 — 1883-வரையில், அதற்கு முன் நமசிவாயதேசிகர் தம்பிரானுக்க் காசியில் 12-ஆண்டுகள் வசித்திருந்தனர். அந்தக்காலம் 1859 முதல் 1871 வரை என்பர்.

ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் சின்னப்பட்டத்திலிருந்த காலத்திலேயே மகாவித்துவான் படீடைசிசுந்தரம் பிள்ளோய வர்கள் ஆதீனவித்துவானுகவும், மகாவித்துவானுகவும் விளங்கினர். ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகருடைய மாணவர் மிகப்பலர். சாஸ்திரபாடங்களேத்தாமே பாடம் சொல்லு வார்கள். தமிழ் வித்துவான்கள், வடமொழிவித்துவான் களுடைய சல்லாபமே இவர்கள் சந்திதியில் கிறைந்திருக் கும். சங்கீதத்திலும் மிகவல்லவர்கள். இவர்கள் வரலாறு மகாமகோபாத்தியாய ஸ்ரீமத் ஐயரவர்கள் எழுதியுள்ள பிள்ளேயவர்கள் வரலாறுகள், என் சரித்திரம் மு தலிய நூல்களால் அறியக்கிடப்பன. ஆண்டுக் காண்க. சிவஞான சித்தியாருக்குப் பொழிப்புரையைச் தழுவி இவர்கள் பதவுரை செய்தருளினர். அது மிகப்பயனுடை யது.

## சிவஞானசித்தியார் பதவுரைச் சிறப்புப்பாயிரம்.

--0--

மஹாவித்துவான் – ஸ்ரீ **மீஞட்சி சுந்தரம்பிள் ளேயவர்கள்** இய*ற்* மிய**தை**.

- '' ஒருபரைரேர் தரவுலகத் துயிர்பலவும் விருத்தியுற ஒம்பி மீட்டும்
- கருமலவே ரறுத்தருளித் தானுக்கும் பெருங்கரு‱க் கடவுள் ஞானப்
- பெருவலிய கௌமக்கௌியன் பேணுதார் தமக்களியன் பெருகா னந்தம்
- தருதிருவா வடுதுறைச்சுப் பிரமணிய தேசிகன்பொற் சரணம் சார்வாம். '' (1)
- '' முற்றுணர்ந்த வருணந்தி சிவனருள்செய் சித்தியெனும் முடிபா நன்னூற்
- குற்றுணர்ந்த சிவஞான மாமுனிவ இரைத்தபொழிப் புரையிம் மண்மேற்
- கற்றுணர்ந்த சிலர்க்கன்றிப் பலர்க்குமுப காரமுருக் கருத்தா ழத்தைச்
- சற்றுணர்ந்த வெம்மனேர் களுமிடர்தீர்ந் தெளிதுணரும் தன்மை யோர்ந்து,''

- ் வளர் இருவா வடு துறையும் பலவாண தேசிகன் கண் மணியாய் நாளும்
- தளர்வறவர் தருள்பொழிசுப் பிரமணிய வெங்கள்குரு சாமி யென்பான்
- விளர்தபுமப் பொழிப்புரையின் விரோதமுருப் பதவுரை விளக்கர் தர்தான்
- கௌர்தருமற் றவர்க்கியாது புரிதுமென்றும் பணிதலன்றிக் கௌக்குங் காலே,'' (3)
- "'நல்லானக் துறைசையிற்சுப் பிரமணிய குருசாமி நவிறல் போன்முன்
- இல்லாமை யானன்ரே சமவாதப் படுகுழிவீழ்ந் திழிந்தார் சில்லோர்
- ஒல்லாத மாயாவா தக்கரிய சேறழுந்தி உழன்ருர் சில்லோர்
- பொல்லாத விணுமுளபல் புகர்மதக்கோட் பாட்டழுந்திப் போஞர் சில்லோர்,'
- ''இனியாது மெண்ணூராய்த் திகழ்திருவா வடுதுறையை எய்தி யாரும்
- தனியானு மவனடியார்க் கடியாராய்ச் சித்தாந்த சைவ ராகி
- நனியாருஞ் சிவானந்தப் பெரும்பரவையிடை த்தோய்க்து காளும் வாழ்வார்
- பனியாம லிவரிணய ரேலவற்காட் படுமெஞ்சீர் பகரொ ணதே,'' (5)

்கயிலாய ப**ரம்பரை**யிற் சிவஞான போத**ெ**நி காட்டும் வெண்ணே

பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக்

குயிலாரும் பொழிற்றிடுவா வடு துறைவாழ் குருகமச்சி வாய தேவன்

சயிலாதி மரபுடையோன் றிருமரபு நீடூழி தழைக மாதோ."



# ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்

# உரையில் எடுத்தாண்ட நூல்கள்

| இருக்குறன் 11, 55, 66, 74, 123, 158, 181, 183, 22 | 20,             |
|---------------------------------------------------|-----------------|
| 243, 341, 587                                     |                 |
| ிரிகடுகம்                                         | 37              |
| ிருச்சிற்றம்பலக்கோவையார் 54, 253, 4               | 94              |
| வஞானபோதம் 55, 57, 320, 340, 383, 553, 5           | 92              |
| நாளுமிர்தம்                                       | 66              |
| தொல்காப்பியம் சொல் 66, 92. 196, 307, 4            | 71              |
| ., பொருள் 1                                       | 85              |
| வைப்பிரகாசம் 89, 156, 252, 5                      | 19              |
| இரத்தினத்திரயம்                                   | 85              |
| போற்றிப்பஃஞெடை 1                                  | 11              |
| தூர்வேததாற்பரியசங்கிரகம் 1                        | 11              |
| தசலார்நாய <b>ூர் புராண</b> ம்                     | 25              |
| ம்பக்தர் தேவாரம் திருப்பாசுரம் 128, 1             | 56 <sup>°</sup> |
| நெநாவுக்கரசு தேவாரம் 5                            | 23              |
| <b>ந</b> த்ததிருப்பதி <b>கம்</b>                  | 85              |
| இருவாசகம் 217, 474, 478, 519, 540, 5              | 47              |
| பாயுசங்கிதை                                       | 41              |
|                                                   |                 |

| வா துளர்கமம்                          |           | 142 |
|---------------------------------------|-----------|-----|
| ம் வகாடகுவ                            |           | 446 |
| அம்மைதிருவந்தாதி                      |           | 567 |
| துகள றுபோதம்                          | 156, 320, | 417 |
| கன் னூல்                              |           | 177 |
| நாலடி <b>.</b> பார்                   |           | 340 |
| சர்வஞானேத்தரம்                        |           | 345 |
| அசிந்திய விசுவ சாதாக்கியம்            | *         | 359 |
| சிற்றம்பல நாடிகள் கலித்துறை           |           | 364 |
| சோமசம்புபத்ததி வருணபத்ததி             |           | 428 |
| சிவதருமோத்தரம்                        | *         | 460 |
| சங்கற்ப <del>நி</del> ராகரண <b>ம்</b> |           | 480 |
| உண்மை விளக்கம்                        | 518, 519, | 564 |
| உலகுடையநாயளுர் கழிநெடில்              |           | 516 |



# ഖിഷുധ அட்டவ‱

#### முதற்சூத்திரம்

உலகாயதன் மதம் பற்றி ஙிகழும் ஆசங்கையைப்பரி கரித்து முத்தொழில் உண்மை சாதித்தல் 2.

உலகாபதரில் ஒருசாரார் மதம் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரி கரித்தல் 4.

சவுத்திரார்திகர், மாத்திமிகர், சமணர் மதங்கீன ஆசங் கித்துப் பரிகரித்துச் சற்காரிய வாதத்தை வலியுறுத்தல் 7.

மீமாஞ்ச**க**ர் மதம் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்தல் 8, 9, 10.

அணுகாரண வாதம் தலேமைபற்றித் தார்க்கிகர்மேல் வைத்து மறுத்தது 11.

தார்க்கொள் மதம் பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்தல் 16. சாங்கியர் மதம்பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்தல் 17,18.

மாயாவாதி, சமுதாயவ**ா**தம்**, ஆ**ரம்பவாதம் முதலிய வற்றை மறுத்தல் 27.

மாயாவாதி மதம் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்தல் 28. புத்தர் மதம் பற்றி ஆசங்கித்தலும் பரிகரித்தலும் 33. பௌராணிகர் மதம் பற்றிப் பரிகரித்தல் 35.

பாஞ்சராத்திரி மதம் இரணியகருப்ப மதங்களேப் பரிகரித்தல் 35.

#### மூன்ருஞ்சூத்திரம்

உயிர் சூனியம் அன்ற, உடம்பும் உயிரன்ற, ஐம்பொறி களும் உயிரன்ற, சூக்கும உடம்பும் உயிரன்ற, பிராணவாயு வும் உயிரன்ற, பிரமமும் உயிரன்ற, அணேத்துங்கூடிய சமுதாயமும் உயிரன்ற எனக்காரணங்கூறி இந்த உடலின் கண் இவையணத்திற்கும் வேறுக உயிர் என்பது ஒன்ற உளது எனல் 1.

இவ்வுடம்பின்வேறுய் உயிர் ஒன்ற உண்டு என்பது எற்றுக்கு? உடம்பே அறியும் எனில், அவயவத்தால் ஒன்றும் குறைபாடில்லாத பிணத்தினிடத்து உடம்பில் அறிவின்று, உறக்கத்தினும் அறிவின்ற ஆகலின் உடம்பு அறிதலில்ஃல என்பது 2.

இந்திரியங்கள் ஒன்றறிந்தது ஒன்றறிதல் இல்லே இவ் வைந்தினு ஹம் ஐம்புலன் கீள யும் அறிவதொன்றாள தா என்பது 3.

கரணங்களேயும் தன்ளேயும் கொண்டு அறிவதாகிய உயிர் வேறுண்டு என்பது 4.

### நான்காஞ்சூத்திரம்

சவுத்திராக்திகா் மதம் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்து வலியுறுத்தல் 5. அந்தக்கரணங்கள் கருத்தாவல்லவாமாறும், கரு வி யாதற்கட்படு முறைமைகளும் அவை உயிரின் வேருமாறும் உணர்த்துதல் 2–5.

பரமதங்களே எடுத்தோதிப் பரிகரித்து ஆன்மாவிற்கு இலக்கணம் கூறுதல் 6-32.

உயிருண்மைகொண்டு ஆணவமலத்துண்மை கொள் ளாத சமயிகள் தத்த மதத்துக் கேற்பக்கூறும் உயிரிலக்க ணங்களும் அவை பொருந்தாமையும் கூறுதல் 19.

உயிருக்கு இலக்கணமாவது மற்றென்ணேயோ என்னும் ஐக்கியவாத சைவரை நோக்கிச் சித்தார்தங்கூறுதல் 20.

உயிருக்கு அநாதி நிஃயாகிய தன்னுண்மை கூறல் 20.

பசுத்துவவுபாதிபான் மறைப்புண்டு நின்ற அவ்வறி விச்சை செயல்கள் பின் ஒருபுடை விளங்குதல் 21,22,23.

விஞ்ஞானமயகோசம், ஆனந்தமயகோசம் இரண்டும் முறையே சிவான்மாவும் பரமான்மாவுமாம் என்பார் மதத் தை மறுத்தல்—28.

ஐங்கோசங்களே ஆன்மாவென்னும் உபகிடதத்திற்குத் தாற்பரியம் கூறல்–29.

பரமதங்களேப் பரிகரித்து ஆன்மாவுக்கு இலக்கண**ம்** கூறியது 31.

துரியாதீதத்தில் காரணசரீரமாத்திரையேயன்றிக் கஞ் சுக சரீரமில்லே என்றது 33.

ஐந்தவத்தை என்றவற்றின் பெபரும் வகையும் இட மும் அவற்றதியல்பும் இவையென்பது 33-36. அவத்தைகட்குக் காரணமிவை பென்பதூஉம் அவற்ற தியல்பும் 37.

தன்னுண்டை கேவலமாதல் 38.

மெய்பொறிகளெல்லாம் காவலன் கொடுத்தபோது சகலைதல் கூறப்பட்டமை 39.

மலங்களெல்லாம் ஒவினபோது சுத்தமுடையமை ற வகுத்துக்கூறல். 40.

#### ஐந்தாஞ்சூத்திரம்

கன்மத்தோடும் கூடிய வுயிரே காரணமா, தலமையும் வேறு மோரிறைவன் எற்றுக்கு? என்பாரை மறுத்தல் 2.

சாங்கியர் மதம் பரிகரித்து வலியுறுத்தியது 3.

மாயேயமே அமையும் இறைவ**ன்** எற்றுக்கு என்பாரை மறுத்தல் 3.

முறையே கன்மமும் உயிரும் மாயேயமும் என்னு மிவையே அமையும் என்னும் ஆருகதர் மீமாஞ்சகர் சாங்கியர் முதலியோரை மறத்து வலியுறத்தல் 2—4.

அறினித்தல் பற்றி இறைவனுக்குத் தடக்கின்மை 6. அவ்வருளே இறைவனுக்கு அணிகலமாதல் 9.

### ஆருஞ்சூத்திரம்

பதிப்பொருளுக்கிலக்கணம் கூறப்படுகிறது. சொரூப லக்கணம் எனப்படும் சிறப்பியல்பு 1.

அறிபொருளணத்தும் அசத்தென்பது அவ்வைறி வியல்புபற்றித் தார்க்கிகரைநோக்கித் தெரித்துணர்த்தல் 2.

இந்திரசாலம், கணுக்காட்சி, கழு திரதம் உவமையாதல் 3.

சற்காரியவாதத்தில் அறிபொருள் அசத் தாமாறு உவமையொடு படுத்துச்சாங்கியரை கோக்கிக்காட்டல். 3.

அறிபொருள் அசித்தசத்தாமென்பது 3.

அஙிருவசனீய மென்னது சித்தொடுசத்தாய் ஙிற்கு மென்றது யாங்ஙன? மென்னும் மாயாவாதியை கோக்கிக் கூறல் 5.

அறிபொருளுமன்ற அறியாத துமன்ற என விடுப்பதூ உம் அஙிர்வசனமாய் முடியுமன்றே! என்னும் மாயாவா தியின் ஆசங்கையை நீக்கு தல் 6.

யோகபாவனே செய்து காணவே அமையும் என்னும் பாதஞ்சலர் மதம்பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்தல் 7.

பரம்பரன் அருளினுலே பாவிக்கப்படுவது என்னுது மலமாசு தீர்ந்தவழிச் சிவத்தோடு ஒப்பதாய உயிரறிவே அதணேயறியும் என்னும் சமவாத சைவரை நோக்கிக் கூறல் 8.

ஒன்ருப் வேருப் உடனுமாப் அச்சிவம் நிற்பதொன்று என்பது எற்ருற் பெறுதும்? என்னும் சிவ சமவாதி மதம் பற்றி ஆசுங்கித்துப் பரிகரித்து வலியுறுத்தப்பட்டது 9.

#### ஏழாஞ்சூத்திரம்

நாலாஞ்சூத்திர முதலிய மூன்*ருனு*ம் பொருளியல்பு கூறப்பட்டது. சாதனங்களதியல்பு மேல் மூன்ற சூத்திரங் களால் கூறப்படும்.

மேற்கூறிப்போர்த முப்**பொருள்களுட் சா தித் து**ப் **பெ**றுதற்குரிய அதிகாரம்உடையது பசுப்பொருளே **என்பது** பாரிசேடவளவையால் கூறப்படுதல்.

உயிர் அவ்விரண்டின் வேறுயும் அதவதுவாய் நிற்ப தொன்றும், ஆன்மா அவ்விரண்டணேயும் அறியுமுகத்தான் அறியப்படுவதாம் என்பது 2.

சுவனெதர் முணத்து நிற்றல் ஆற்ரு **த அ**சத்துச் **சிவ** ஞல் அறியப்படுவதாய் அதனெதிர் முணத்துநிற்றல் ஆற்று தற்குக்காரணம் 3.

உயிருக்குச் சத்தசத்து இரண்டிஃனயும் அறியும் உரிமை யுண்மையும், அதற்குக் காரணமும், அஃதாண்டுளதாமாறும் தெரித்துணர்த்தி வலியுறத்தல் 2—4.

### எட்டாஞ்சூத்திரம்

சாதித்துப் பெறம் உரிமை தனக்கே உண்டு என்பது உணர்ந்த உயிர்க்கு மனவெழுச்சி சேறற்பொருட்டு அப் பேறு தனக்குவேண்டற்பாலது என்பதும், சிறந்த சாதன மாவது இது என்பதும், அது வருவாயும் உணர்த்துவது இவ்வெட்டாஞ்சூத்திரம். தீக்கை இருவகைத்து என்பதும், அவ்விருவகைக்கும் உரியார் இவர் என்பதும் 2.

சாதாரதீக்கையிற்படும் பாகுபாடும் இயல்பும். சாம்பவ தீக்கை, ஈயனதீக்கை முதலிய ஆறும் இருவகைப்படுதல் 3.

நிர்ப்பீசதீக்கை என்பது 4.

சபீசதீக்கை என்பது – சாதாரதீக்கைக்குரியார் முத் திறப்படுவர் என்பது – ஒளத்திரி தொகையான் ஒன்று, வகையான் இரண்டு, விரியான் நான்கு ஆதல் – சாதாரதீக் கையின் வகையும் அவற்றியல்புகளும் 3—5.

ஆசிரியன் தீக்கைசெய்யுமாற தொகுத்துக் கூறதல் 6.

தீக்கை செய்தற்கண் அத்துவாக்கள் ஒன்றினென்று வியாத்தியாதல் அறிக்கு அடக்குதல் 7—9

இறைவன் குருமூர்த்தியை அதிட்டித்து நின்றசெய் யும் தீக்கையில் ஏணமலசுத்திகளே ஒழித்து அத்துவசுத் தியே மிகுத்துக் கூறியதன்காரணம்.

பருவமடையாதார்க்குத் தீக்கை செய்தலும் அடைந் தார்க்கு அது செய்யாமையும் பழுதாம் எனல்.

அத்துவசுத்திச் சிறப்புக் கூறியவாறு 10.

உயிர் பருவமடையும் முறைமை கூறமுகத்தால் வகையும், அவற்றிற்குவாயில் இவை என்பதும் கூறல் 11.

புறச்சமய கெறிநிற்றல் முதலியன எல்லாம் சைவத் திறத்தடைதற்குச் சோபான முறையான் வாயிலாமாறு 12. எல்லாம் அருமறையாகமத்தே காணப்பட்டடங்கும் என்பது 14.

சிவாகமத்தின் சிறப்பு 15.

பல சனனங்களிலும் ஆகாதவற்றை பெல்லாம் ஒரு சனனத்திலேதானே செப்யுமாறு வலியுறுத்தியபடி 17.

சைவத்திறத்தடைந்தாரால் செலுத்தப்படும் சரியை முதலிய நான்கும், முத்திநெறியாதற்கட்படும் பேதமும், அவற்றின் பயனும் கூறியது 18.

சரிபை முதலிய நான்கிற்கும் இலக்கணம் கூறப்பட் டது 19,20.

கீழுள்ளவற்றைக் கேடு வக்கண்டு கழித்தாலன்றி மேலுள்ளன பயன்படா என்பது 22.

கன்மவேள்வி முதலிய நான்கும் போகத்தையூட்டுவன, ஓதன்முதல் ஐவகைத்தான ஞானவேள்வி யொன்றமே வீடு பேற்றைத்தாநம் என்பது 23.

ஞானமாவது இத்துணேப்பகுதித்து என்பதும், அவற் றட் பொதுச்சிறப்பு ஆமாறம், அவற்றிற்குரிய பயன் வேற பாடும் கூறல் 24.

சரியை முதலிய பதமுத்தி மாத்திரையேயன்றி இயற்றினேர் முடிவின்கண் எவ்வாற்று அம்ஞான செறியைத் தீலப்பட்டே வீடெய்துவர் எனல் 25 எக்கெறியில் கின்*ருே*ர்க்கும் வீடுபேறு எய்துத*ற்*கண் ஞான கெறியாகிய சன்மார்க்கம் இன்றியமையாச் சிறப்பிற்று என்பது 26.

ஞானத்தின் இயல்பும் அதன் பயனும் பொதுவகை யாற் கூறியது 27.

கேட்டலாமாறும், அதன்கண் கிகழும் அதுபவமும் 28.

சிந்தித்தலாமாறும், அதன்கண் நிகழும் அநபவமும் 29.

தெளிதலாமாறும்,அதன்கண் ஙிகழும் அநுபவமும் 30.

நிட்டையாமாறம் அதன் பயனும் 31.

நிட்டைமேவினேர்களது ஆசாரம் 33

நிட்டைமேவப்பெருதார்க்கு அது பெறம் உபாயம் கூறல் 34.

சாக்கிரத்தே அதீதத்தைப் புரிந்தவர் பெருமை 35.

சிவசங்கிராந்தவா திகள் மறப்பு 36.

இறைவன் ஒப்ப நிற்பினும் ஏகதேசப் பொருள் ஏக தேசப் பொருளே வியாபகப் பொருள வியாபகப் பொருளே என்பது 37.

சுவாத்து விதசைவரை கோக்கி ஒப்படிற்கும் வழியும் வேற்றுமை யுண்டென்பது உவமை முகத்தால் விளக்கு தல் 38.

#### ஒன்பதாஞ்சூத்திரம்

பேற முதலியவற்றை யுணர்க்தானுக்கு அப்பேறு பயப்பதாகிய சாதனம் செய்யுமாறு வகுத்துக்கூறவது.

வாதஃனபற்றிச் சலியாமைப் பொருட்டுத் திருவைக் தெழுத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க எனல் 1.

ஞாயிற்றைக் காணப் பெருதாருக்கு இருள் நீங்காத வாறுபோல, சிவணேபறியப்பெருதாருக்கு மலம் தவிராது 3.

பதிஞானம் ஒன்*ளு*னே பதிப்பொருளே அறியற்பாற் றென்பது 4

திருவஞ்செழுத்தை விதிப்படி உச்சரிப்பார்க்கு வேண் டும் பாவணே 7.

வேண்டப்படும் மக்திரமும் கிரிபையும் 8.

ஆசனம், மூர்த்தி, மூர்த்திமான் 9.

ஆன்மசுத்திக்கு ஏதுவாதலான் அந்தரியாகம் ஒரு தஃயான் வேண்டப்படும் முத்திசாதனமாதல் 10.

புறத்தேயும் ஒருகுறியில் இறைவீனப் பூசித்தல் வேண்டும். உபகேரணம் அயாசகமாய் வந்த அமுத முதலாயினவாம்.

புறப்பூசையும் அங்கமாதல் 11.

#### xiii

இந்தனத்தின் எரி. பாலின் நெய், பழத்தின் இரதம், எள்ளின் கண் எண்ணெய் உயமையாதல். சிவானந்த மேலீடு 12.

#### பத்தாஞ்சூத்திரம்

வேண்டுஞ்செய்திமுறைமைகள் மூன்றசூத்திரங்களாற் கூறப்பட்டன. ஆகலின், அது சாதனஇயல் எனப்பெயர் பெற்றது. அச்சாதனத்தாற்பெறப்படும் பயன் பெத்தநீக்க மும் முத்திப்பேறம் ஆவன. ஆகலின், இது பயனியல் எனப் பெயர் பெற்றது. இருவகைப் பயனுள் முதற்கண் பெத்த நீக்கம் இச்சூத்திரத்திற் கூறப்படுகின்றது.

பதிஞானத்தாற்காணப்பட்ட இறைவன் ஆன்மாவேயாய் ஒற்றமைப்பட்டுப் பெத்திலேயில் கின்றமைபோல, ஆன்மா அவ்விறைபணியின் அவனேடு ஒற்றமைப்பட்டு வழுவாது கிற்கப்பெறின் யானெனதென்னும் செருக்கறும். அக்காலத்து இவன்செய்யும் இதமகிதங்களெல்லாம் யான்செய்ததென முதல்வன் உடனுய் கின்ற ஏன்று கொள்வன். அரன்பணியில் கிற்றலான் பாதக்திரியம் ஒழியும். இவன்செய்யும் இதமகிதங்கள் இவனுக்குப் பணியாய் முடியும். இவன்செய்யும் இதமகிதங்கள் இவனுக்குப் பணியாய் முடியும். இவன்செய்யும் இதமகிதம் செய்தார்மாட்டு அவ்வளவினன்றி மிகுதிப்படுதற்குத் தேணைக்காரணமாய் இயையும். ஆர்ச்சிப்பும் இவணேப் பக்தியாதொழியும். சஞ்சிதமும் மாயையும் ஆண வ மும் இவணேப்பக்திக்கமாட்டா, விண்டொழியும் என்பது 1.

யானெனதென்னும் செருக்கு அறுதியின் பொருட்டு ஏகதை நிற்கும் ஞானம் ஒருதஃவான் வேண்டற்பாற்று 2.

பாடிகாவலர் அரசன் ஆணேவழி நின்ற பிழை செய் தாரைத் தாம் ஈர்த்தவழியெல்லாம் பரதர்திரமாய்க் கிடக்கச் செய்வர். அவர் அவ்வாறு செய்தல் அரசன் ஆணேயின் ஆற்றலே, பிறிதன்று. பிழைசெய்தார் அரசணத்தலேக்கூடி அவன் கருத்தின்வழி பொழுகின் பாடிகாவலரையும் தம் ஆ‱யின் வழி நிற்கச்செய்யும் சுதர்திரராவார். அதுபோல, இந்திரியங்கள் தம் வழி ஆன்மாவை ஈர்த்தற்குக் காரணம் முதல்வன் ஆணேயேயன்றிப் பிறிதில்லே. இந்திரியங்களேயும் தன்ணயும் உடையனுகிய அம்முதல்வன் தாள்களேச்சார்ந்து அவன்பணியில்உறைத் தாநிற்க அவ்விக் திரியங்களேயும் அவன் ஆணேயின் வழிச் செலுத்தும் சுதர்திரன் ஆவன். உறைத்து கிற்புழியும் பயிற்சிவயத்தான் ஒரொருகால் இந்திரியங்களின் குறம்புநிகழுமாயின் அது முந்தனுடைச் செயலென்ற கொண்டு பணியின் வழுவாது ஒழுகுதல் வேண்டும். விண கள் சத்திமடங்கி ஒழியும். இறைவன் அடிமைத்திறத்து உறைத்து நின்றேன் மறித்துப் பொறிகளின் வழிப்பட்டு அப்பொறிகட்கு அடியவைானல்லன் 3.

உலகத்தின்கண் மனவாக்குக்காயங்களால் செய்யப் பட்ட புண்ணிய பாவங்களெல்லாம் முதல்வளுல் கற்பிக்கப் பட்டனவே.அந்தர்யாமியாகத் தம்மிடத்திலேநின்ற இச்சை யாதியாற் செலுத்தியும், ஞானேந்திரியங்களினுலே விஷயங் கீளப் பற்றுவித்தும், கன்மேந்திரியங்களினுலே தொழில் கீளச் செய்வித்தும் செய்கின்றுன். கிரியாசத்தியே செய் விப்பது, எவ்விடத்தும் எச்செயலும் முதல்வன் செயலே, அவனன்றி ஓர் அணுவும் அசையாது எனக்கொண்டு தம்மை இழந்து நிற்கப்பெறுவார்மாட்டு அஞ்ஞா னகன் மம் பேரவேசிக்கமாட்டா. மெய்யுணர்வான் அடைக்கலம் புக்கா ரைத்தன்ஃனப்போலச் சுத்தராகச்செய்து பாதுகாப்பன். இறைவன் சலமுடையனல்லன். அரன்பணியில் நின்றிடல் இதுவாம் என்பன 4.

எத்துணேப் பெரும்பேற்றையும் அளிக்கவல்ல எத்துணே நன்மைகளும், அரன்பணியில் நிற்றலாகியமெய்த்தொண்டால் விளேயும் ஞானத்தால் காப்படும் பேற்றைத் தரத்தக்கன வல்ல. இறைபணியில் நிற்கும் ஞானத்தோடொப்பதாகிய கிறப்புடையது ஒன்று மின்று என்பது. அரன்பணியில் நிற் கும் ஆற்றல் கூறியபடி 5.

அங்கித்தம்பனம் செய்யவல்லார் அக்கினியின் மூழ்கிக் கிடப்பார், அதனைல் அவருக்குத்துன்பமில்லே. விடகாரிவிடத் தின் வலியைக்கெடுப்பர், அவர்க்குக் கொலூத் தொழில் நிகழாது. அதுபோல இந்திரியங்களேத் தம் வழிப்படுத்த வல்ல ஞானிகள் எக்கருமம் செய்தாராயினும் இருவிணகள் அவரைச் சென்றணேயா என்பது 6.

#### பதிஞெராஞ்சூத்திரம்

பெத்தத்தினின்ற நீங்கப்பெற்றோர்க்கு முத்திப்பயன் பெறுமாற வகுத்துக்கூறுவது இச்சூத்திரம்.

கண்ணிந்திரியம் ஒருருவத்தைக் காட்டுதன் மாத்திரை யின்றி அவ்வுருவத்தைக் காணுதலும் செய்து உபகரிக்கும். அதுபோல முதல்வன் உயிர் அறியும்படி ஒரு விடயத்தை அறிவித்தன் மாத்திரைபேயன்றி அவ்வுயிருணர்வுடன் அத் துவிதமாப்ச் சென்று அறிதலும் செய்து உபளித்து வரு வான். முதல்வன் இங்ஙனம் அத்துவிகமாப் நின்று உப கரித்துவரும் உரிமைபை உள்ளபடி அறிந்து நிற்பாளுயின் முதல்வன் திருவடிகளேத் தலேப்படுதற்கண் இச்சை இடை யறுது நிகழும். அறிவிச்சைகள் முதல்வன் திருவடிக் கண்ணவாப் ஒருங்கு நிகழவே காயத்தோடு நிற்புழியும் சுத்தனுப் அம்முதல்வன் திருவடிபைத்தலேக்கூடப்பெற்றுச் கி வாற பூ தி யே சுவாதபூதியாகக்கொண்டு வாழ்வான் என்பது 1.

பாஞானத்தால் அதனேத் தெளியகோக்கி அன்புசெப் யப்பெற்றூர் அவ்வொன்றணயே உணர்க்துகொண்டு நிற்பர். ஏணப்பதார்த்தங்களேச் சிறிதும் காண்பாரல்லர். அளவை ஞானங்கள் விக்துஞானம், பேதஞானம் என்பன பாவணே ஞானமே; அதபூதிஞானமன்று. சிவஞானமொன்றே சிறப் புடைய ஞானம். சிவஞானத்தைப்பெற்ற சிவன்முத்தர் சிவமொன்றே கண்டிருப்பர். பிராரத்தவாதணேயிற் படுவா

உருவசிவசமவாதிகள் உடம்பாவது அநாதியாய் உயி ரைப்பற்றி நீரோட்டம்போல் வருவன. அதற்கொரு முடி வில்லே முத்தியினும் நித்த சுத்த மங்களமயமான திப்பிய வுடல் உண்டு என்பர். உடம்புளதாகவே மாயை உண்டு, கண்மம் உண்டு. ஆணவமலமும் விட்டு நீங்குதல் இல்லே, அதுவும் துன்பமே. ஆகலின், அதனே முத்தி என்றதற்குத் தாற்பரியம் பதமுத்தியே எனக் கூறி அவரை மறுத்து மாயாமலம் பற்றறக்கழியுமாற கூறப்பட்டது 3.

#### xvii

'இரசகுளிகை பரி சித் த மாத்திரத்தில் செம்போடு சகசமாய் நின்ற களிம்பு நீங்கும், செம்புஉருவேற்ற நிற்கும். அதபோல, மெய்ஞ்ஞானம் சேர்ந்த மாத்திரத்தில் உயிரோடு சகசமாய் நின்ற ஆணவமலம் நசிக்கும்' எனக்கூறி; முத்தி மினும் சகசமலம் நீங்குமாறில்ல என்னும் பாடாண வாத சைவரையும், 'அருக்கன் ஒளிமேவினும் அருக்கன் ஒரிமேவினும் அருக்கன் ஒளி கண் ஒளி கலந்தாலன்றி இருள் பற்றறக்கழியாது. அதபோல, மெய்ஞ்ஞானம் சேரினும் சிவம் பிரகாசித்துத் திருவடியை உயிர் பொருந்திலைன்றி ஆணவமலம் பற்றறக் கழியுமாறில்லே' எனக்கூறி; மெய்ஞ்ஞானம் சேர்ந்தமாத் திரையே மலம் நீங்கப்பெறும். அதுவே முத்தி,அதன்மேனும் திருவடியைக் கலத்தல் வேண்டா என்னும் பேதவாத சைவரையும் தடை விடைகளால் மறுத்தது 4

அரிசியொடும் சகசமாய்ஙின்ற முனே தவிடு உடு கள் கெட்டொழிய அரிசி கேடின்றி ஙிஃபெறுதல் கண்டாம். அவ்வரிசி முன்போல வேரொரு செல்லுக்கோன்றுதற்குக் காரணமாதல் இல்லே. ஏன்? அவை அரிசியின்கண் இல்லே என்பது தெளிவு. அதுபோல, அநாதியே உயிர்களோடு சகசமாய்ஙின்ற மும்மலங்களும் முத்திஙிலக்கண் விண் டொழியும் விண்டொழியினும் ஏனேப் பெத்தரிடத்துக் காணப்படும். ஆகலின், அவை நித்தப்பொருளேயாம் என்பது 5.

ஆணைவமலத்தின் நீங்கி வேறுநின்றஉயிர்கள் இறைவணே விட்டுத்தனித்து நிற்றல் ஒரிடத்துமில்லே என உவமை முகத் தால் விளக்கியது 6. முதல்வன் அத்துணேக்கலப்புடையனும் எங்கும் செறி ந்து நின்று உபகரித்துவரினும் அஃத அருட்கண்ணுடை யார்க்கே அறியவரும். ஏணயோர்க்கு அறியவாராது. அருட் கண்ணும் பக்குவமுடையார்க்கன்றிக் கிடைக்கப்பெருது. அவ்வருட்கண்ணே முதல்வன் பருவம் பார்த்திருந்து கொடுக் கப்பெறுவர். அவருக்கே முதல்வன் அறிவுக்கறிவாயிருந்து உபகரித்துவரும் அத்துவிதநிலே இனிது விளங்கும் என்பது7.

ஈசு ச அவிகாரவாதி, பரிணுமவாதி, ஐக்கவாதிமதங்கள் அடாதெனக் கூறிப்பரிகரித்தல் 8.

முதல்வனே இரதகுளிகைகளோடு ஒப்புறுத்து தலன்றிப் பொன்னேடு ஒப்புறுத்தல் கூடாது. உயிர் சிவாறுபவம் ஒன்றற்கே உரித்து. ஐக்தொழில் எல்லாவற்றிற்கும் சுதந்திர ஒகிய முதல்வனேடு ஒத்து ஒன்முதல் இல்லே என்பது 9.

கண்ணெளிக்கும் ஞாயிற்றினெளிக்கும் வேற்ற மை பெரிதானற்போல இருபொருளும் சித்தாயினும் சித்திரண் டற்கும் அக்தரங்க வேற்றுமை பெரிதாம். ஐக்கவாதிகளே மறுத்தற் கெழுந்த இரண்டு செய்யுட்களும் இங்கே அருவ சிவசமவாதிகளே மறுத்தற்கும் ஆயின. ஒத்து ஒன்ருய் கிற்கும் என்பர் அருவ சிவசமவாதிகள் 10.

காக்தம் விகாரமின்றி நின்றே இரும்பைவலிக்கும். அது போல இறைவனும் விகாரமின்றியே உயிரைத்தன் வழிப் படுத்துநிற்பன்.எரி இரும்பைக்கெடுத்தலின்றித்தன்வண்ணம் ஆக்கித், தன்வண்ணம் ஆக்குதற்குரித்தாகாது இரும்பின் கண் உடன்தோன்றி நிற்கும் கறைமாத்திரம் கெடச் செய்யும். அதுபோல, இறைவனும் உயிரைத் தன்வண்ண மாகச்செய்து தன் வண்ணம் ஆக்கு தற்குரித் தாகா து உயிரின் கண் உடன்தோன்றி நிற்கும் மலம்மாத்திரம் கெடச் செய் வன். நீரோடு சேர்ந்த உப்புத் தன் சுவைமுழுவதும் அந் நீர்**க்**சூ ஆ**க்கி**த் தன்னேடு ஒப்பச் சமம் செ**ய்து**நிற்கும். அதுபோல, உயிரைச் சேர்ந்த இறைவனும் தனக்குரிய எண் குணங்களேயும் அவ்வுயிரின்கட் பதிப்பித்துத் தன் ேடு டு ஒப்பச் செய்து நிற்பன். இரதகுளிகை செம்பையுருக்கித் தன்னேடு கூட்டி வேதித்துப் பொன்னைச்செய்தும் பொன் னியல்பைக்கோட்டாது தன்னுள் அடக்கி நிற்கும். அது போல, இறைவன் உயிரை அவ்வாறெல்லாம் செய்தும் அதன் இபல்பு சிறிதும் தோன்முது அறிவிறர்து ரிற்குமாறு தனது வியாபகத்துள் அடக்கி நிற்கும். உம்பர்பிரான் ஒரு வனே உற்பத்தியாதிகளுக்குரியன். கருப்பஞ்சாறு முதலிய சுவைப் பொருள்கள் எல்லாம் ஒன்றுகக் கலந்தவழி உள தாகிய சு வை இவ்வியல்பிற்று எனப்பிரித்தறியவாராது. இறைவனும் உயிரின்கண் அங்ஙனம் கலர்தவழி இவ்வியல் — . பிற்று எனப்பிரித்தறியவாராது ஆனக்தசொரூபமாய் கிற்பன். உயிர்தானும் சிவாதபவம் ஒன்றினுக்குமே உரித்து என்பது 11.

#### பன்னிரண்டாஞ்சூத்திரம்

பாசநீக்கமும் கிவப்பேறம் ஆகிய பயன் பெற்றூர்க்குச் சீவன் முத்தி நிலக்கண் நிகழும் இயல்பு கூறுவது இப் பன்னிரண்டாம்சூத்திரம். விளக்கற்றம் பார்க்கும் இருள். அதபோல, அறிவற்றம் பார்க்கும் மும்மலங்கள். ஆகலின், மலங்களேயஞ்சிப் பரிகரித் தலும், பரிகரித்தற்குத் துணேயாகிய மெய்யன்பரொடுபயிற லும், பயிற்சி நிஃபெறும்படி அவரது திருவேடத்தையும் சிவாலயத்தையும் அரன் எனக்கண்டு வழிபடுதலும் உடைய ராய் வாழ்தல் சீவன் முத்தர்க்குரிய இயல்பாம் 1.

கழிகாமமுடையராயினர்க்கு அத்தொடர்புடையாரது இணக்கம் கழிபேருவகையைத்தரும். அல்லாரது இணக்கம் வெறுப்புமிகு தியைத்தரும். அதுபோல, சுவாதுபவமுடை யாருக்கு அத்தொடர்புடையாரோடு இணங்கு தல் உவகை மிகு தியைத்தரும். மிறரோடு இணங்கு தற்கண் வெறுப்பு மிகு தி இயல்பான் அவருக்கு உளதாம் என்பது 2.

பாசப்பற்றுடையாரது பற்று விட்டொழிதற்பொருட்டுத் திருவேடமுடைய மெய்யன்பரை அரனெனவே தேறி வழி படுக் என்பது 3.

சிவலிங்கம் முதலிய திருமேனியே சிவமெனக்கண்டு வழி படுவர் சரியையாளர். அவர்க்குச்சிவன் ஆண்டுவெளிப்படாது நின்று அருள் செய்வன். மந்திரங்களால் வழிபடும் கிரியையாளர்க்கும், சாத்தியமந்திரங்களால் வழிபடும் யோகி களுக்கும் அவரவர் விரும்பியவடிவாய் அவ்வத்திருமேனி களில் அப்போதப்போது தோன்றிநின்று அருள்செய்வன் அன்பு மாத்திரையான் ஆண்டுவழிபடும்ஞானிகட்கு அன்பே தானப் எப்போதும் ஆண்டுவெளிப்பட்டு நின்று அருள்செய் வன், ஆகலான், அஃதேறிந்துவழிபடுதல்வேண்டும் என்பது. தொழுப்படுவாரது கருத்துவகை பற்றியும், தொழுவாரது கருத்துவகைபற்றியும் கூறியது 4,

#### xxi

உட்டொழில்செய்வார் புறத்தொழில் செய்தற்கும் உரியர். ஏணயோர் தக்தம் தொழிற்கே உரியர். நாலுபாதத் தின் நிகழும் கிரியையெல்லாம் கர்த்தாவினது உண்மைப் பணியாம். உலகின் மருவாத இன்பத்துள்ளைத்த குருவின் உபகாரத்தைக்கருதி நால்வகைத்தொழிலும் ஞானிசெய்தலே கடப்பாடாம். ஞானகுருவே தஃவாயகுரு. தாவரசங்கமங் களும் இக்குருவடிவின் வேறல்ல. ஆகலின், அவ்விரண் டினும் வழிபடுக எண்பது 5.

ஏண்ஞானங்கள் எல்லாம் ஆசாரியணே இன்றியும் அமையும். திருவடிஞானம் ஆசிரியண்டின்றி ஒரு வாற்று ஹம் அமையாது. ஆகலின், இவனே ஈசன் என்ற இறைஞ்சி ஏத்துக் என்பது 6.

சுவபேதம் அணக்கும் குரு மூர்த்தமே எனத்தேறி ஞாஞசாரியணே வழிபடுக, அங்ஙனம் வழிபடப்பெறின்சிவன் இக்குருவை ஆவேசித்து நின்று நாடோறும் செய்யும் பரிசம் முதலியவற்றுன் அவ்வுயிரைத் தன்வண்ணமாகச் செய் தருளுவன். ஏத்தினேர்க்குவரும் பயன் கூறியது இது. 7.

> விஷைய அட்டவ‱ன முற்றிற்று

#### உரைப்பாயிரம்

பண்ணிசைவெம் பரிதிமதி திலதயிலக் தீயிரும்பு பாணி யுப்பு

விண்ணனில முடலுயிர்நீர் நிழலுச்சிப் பளிங்குபகல் விளக்குப் பானீர்

கண்ணிரவி யுணர்வொளிபோற் பிறிவரிய வத்துவிதக் கேலவி காட்டித்

தண்ணளிவைத் தெண்யாண்ட துறைசை நமச் சிவாயகுரு சரணம் போற்றி.

— ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள்.

#### சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்.

மூலமும் – உரையும்.

ஸ்ரீசுப்பிரமணியதேசிகர் பதவுரை — ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள் பொழிப்புரைகள்.

சிவஞானபோ தநூற்பொருள் பிற்காலத் தார்க்கு இனி து 'விளங்குமாறு விரித்தல் யாப்பான் நூல்செய்வான் புகுர் தவாசிரியர் எடுத்துக்கொண்டபொருள் இடையூறு தீர்ர்தினி தமுடி தற்போருட் டும், இர்நூ னின்று நிலவு தற்பொருட்டும், முதற்கட் செய்து கொண்ட கடவுள் வாழ்த்த மாணுக்கர்க்கு அறிவுறுத் தற்பொருட்டுச் செய்யுளாற் றெரிக்கின் முர்.

காப்பு.

#### விநாயகர் வணக்கம்.

ஒருகோட்ட னிருசெவியன் மும்மதத்த குல்வாயைய் கரத்த குறை தருகோட்டம் பிறையிதழித் தாழ்சடையான் றருமொருவா ரணத்தின் ழுள்கள் உருகோட்டன் பொடும்வணங்கி யோவாதே யிரவுபக ஆணர்வோர் சிந்தைத் திருகோட்டு மயன்றிருமால் செல்வமுமொன் மேருவென்னச் செய்யுந் தேவே.

#### சுப் \_\_ பதவுரை.

ஆறு - கங்கையும், — தரு கோட்டு அம் பிறை - தன் ுற்றரப்பட்ட வளேவான் அழகுபெற்ற பிறையும்,— இதழி – கொன்றை மாஃயும் (அணிந்த),— தாழ் சடை யான் தரும் - தாழ்ந்த சடையையுடைய சிவபிரான் அளித் தருளிய,—ஒரு கோட்டன் - ஒற்றைக் கொம்பையுடைய னும்,—இரு செவியன் - இரண்டு (முறம்போலுஞ்) செவி கீளயுடையேனும்,—மும்மதத்தன் - மூன் று மதங்களே யுடையனும்,—நால்வாய் ஐங்கரத்தன் – நான்ற வாயை யுடையனும் ஐந்து கரங்களே யுடையனுமாகிய, — ஒரு வாரணத்தின் தாள்கள்-ஒப்பற்ற வாரணமுகத்தானுடைய திருவடிகள்,— உருகு ஓடு அன்பொடும்-உருகுதலுடன் ஓடப்பெற்ற பேரன்பான், — ஓவாதே வணங்கி — இடை யருது (தம்மை) வழிபட்டு.—இரவு பகல்-இரவும் பகலும், —உணர்வோர் சிந்தை-தியானிப்போர் அறிவின்கண்ண தாகிய,— திருகு ஓட்டும் - மலக்கோணத் துரக்கும் (அது . வேயுமன்றி),-அயன் திருமால் செல்வமும் ஒன்ருே என்ன -அயன் அரி முதலியோர் வாழ்வும் ஒரு பொருளன்றென வெறுப்ப,—தேவே செய்யும் - சிவமாக் தன்மைப் பெரு வாழ்வையுக் தரும் என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை.

என்பது: கங்கையும் பிறையுங் கொன்றையு மணிந்த சடையா னளித்தருளிய ஒருகோடு முதலியவற்றையுடைய வதைய வாரணமுகத்தானுடைய திருவடிகள், பேரன்பா னிடையருது தம்மை வழிபட்டுத் தியானிப்போ ரறிவின் கண்ணதாகிய மலக்கோணத் துரக்கும்; அதுவேயுமன்றி; அயனரிமுதலியோர் வாழ்வு மொருபொருள ன்றென வெறுப் பச் சிவமாந்தன்மைப் பெருவாழ்வையுக் தரு மென்பதாம். சிக்தைத் திருகோட்டித் தெய்வத் தன்மை செய்யவல்ல தாள் களுக்கு இடையூற்றை யோட்டி இர்தான் முடிவுபெறச் செய்தல் அருமையன் றென்பது கருத்து.

கங்கையின் செருக்கடக்கிப் பிறையை வாழ்வித்த பெருமான் மகனுதலானும் அச்சீலமுடைமை தெளியப்படுமென்பார், ஆறுதரு கோட்டம் பிறையிதழித் தாழ் சடையான் றருமொரு வாரண மென்முர்.

இதழியு முடன்கூறிஞர், திருவடையாள மாலேயாதலின்.

இதழித்துணர்போலத் தாழ்ர்தசடையானென உவமத்தொகை யாகக்கொண்டுரைத்தலு மொன்று.

தருகோட்டம்பிறை தன்ஞற்றாப்பட்ட வளேவா **ன**ழகுபெற்ற பிறை.

இரு செவிய னென்றது, இசையெச்சத்தால், இரண்டு முறம் போலாஞ் செவிய னெனப் பொருடந்து நிற்றலின், ஒரு கோடு முதலியேனபோலப் பிறி தினியைபுகீக்கிய விசேடேணமாதற் கிழுக் கின்மை யுணர்க.

யானேயுறுப்புக்கழுத்திற்கு மேலன் நியின்மையான் மும்மதத்த ஞதல் யாங்ஙன மென்பார்க்கு, மும்மதம் யானேக்கு அடையென் பாரும், ஒருகோட்டன் முதலியன போல மும்மதத்தனென விசாயகப்பிரானுக்கே யடையாய் நிற்றலின் யானேக்கடை யாமாறு யாங்ஙனமென மறுத்த இச்சா ஞானக் கிரியைகள் ஈண்டு மும்மத மேன உருவகஞ் செய்யப்பட்டன வென்றுரைப்பாரும்; ஒருகோடு முதலிய வேண யடையெல்லாம் உறுப்பிணயே யுணர்த் தி நிற்றலின் இதமாத்திர மினம்பற்மு தருவகமாதல் செல்லாமை யானும், உருவகஞ் செய்தற்குரியதோரியைபுவிசேடமின்மையானுக் கந்தன் முதலியோரையு மக்கருத்தப்பற்றி மும்மதத்தனெனல் யாண்டுமின்மையானும், அதுவுமுரையன்றென மறுத்துப் பஞ்சாக் காத்தின் பேதமாகிய எட்டெழுத் தாறெழுத்து நாலெழுத்த முதலியனவும் பஞ்சாக்காமென வழங்கப்படுமாறு போல மும்மதத் தின் வகையாகிய ஒருமதமு மிருமதங்களு மும்மதமென வழங்கப்படு மாகலின் அது பற்றி ஆசங்கை யென்'னேயென் ரெழிவாரு முளர்.

வாரணமுஞ் சிர்தையும் ஆகுபெயர்.

திருகு முதனிஃப்பெயர்.

ஒகாரம் எதிர்மறை.

இஃசெண்ணலங்காரம்.

ஈண்டு ''இறைவ'னயு மிறைவனு லியம்புதாறு மீண்டளவும் பொருளியல்பும் வேண்டுஞ் செய்தி—முறைமைகளும் பெத்தமொடு முத்தியெல்லாம்'' என்றெடுத்துக்கொண்ட முறையே வைத்துப் பாபக்கங்களே எடுத்தோதி மறுத்த வாசிரியர், இனி யம்முறையே சுபக்கம் கூறுகின்றுர். ØĽ.

சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்.

# மங்கலவாழ்த்து.

## பாயிரம் மங்கலவாழ்த்து.

#### சிவபெருமான்.

அறவகைச் சமயத் தோர்க்கு மவ்வவர் பொருளாய் வேருங் குறியது வுடைத்தாய் வேதா கமங்களின் குறியிறந்தங் கறிவினி லருளான் மன்னி யம்மையோ டப்ப தைசெச் செறிவொழி யாது நின்ற சிவனடி சென்னி வைப்பாம்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை.

அறுவகைச் சமயத்து - (புறப்புறம் புறம் அகப்புறம் அகமென்னு நான்கனுள் அகச்சமயமொழித்து ஒழிந்த முக்கூற்றுப் புறங்களிலே தனித்தனி) அறுவகைப்பட்ட சமயங்களி னின்றுகொண்டு,—ஓர்க்கும் - (அவற்றுள்ளும் பல வேறுவகைப்பட) ஆராய்ந்தறிகின்ற,—அவ்வவர் பொருளாய் – அவரவர்கொண்ட முதற்பொருளாய்.— வேருங் குறியது உடைத்தாய் – அவரின் வேருகிய (பாடாணவாத முதலியே அகச்சமயத்தார்க்கு இலயம் போகம் அதிகாரமென்னு மூன்றவத்தையின் முறையே சத்தியும் உத்தியோகமும் பிரவிருத்தியு மென்னந்தொழில் வேறுபாடுபற்றிச் சிவன் சதாசிவன் மகேசனென்னும் பெயருடைய அருவம் அருவுருவம் உருவமென்னுர் தடத்தக்) குறியே குறியாக வுடைத்தாய்,— வேதாக மங்களின் குறி இறந்து – (சித்தாந்தசைவர்க் கத்தடத்தக் குறியேயன்றி) வேதாகமங்களின் கருத்திற் கதிதமாய்,— அறிவினில் அருளான் மன்னி – உயிர்க்குயிராய், — அங்கு

அம்மையோடு அப்பன் ஆகி - (உயிர்கட்கெல்லாம் அறிவைப் பிறப்பிக்கும்) அம்மை அப்பனுமாகி,—செறிவு ஒழியாது நின்ற—(எங்கணும் எக்காலமுஞ்) செறிந்து வியாபகமாய் நின்ற,— சிவன் அடி சென்னி வைப்பாம் —சிவபிரான் றிருவடியைச் சிரமேற் கொள்வாம் என்க.

## சி**வ** \_ பொழிப்புரை.

எ-து புறப்புறம் புறம் அகப்புறம் அகம் என்னு நான்கனுள் அகச்சமயமொழித்தொழிந்த முக்கூற்றுப்புறங் களிற் றனித்தனி பறுவகைப்பட்ட சமயங்களி னின்று கொண் டவற்றுள்ளும் பலவேறுவகைப்பட வோர்த்துணர் கென்ற அவரவர்கொண்ட முதற்பொருளாய், அவரின் வேருகிய பாடாணவா தமுதலிய அகச்சமயத் தார்க்கு இலயம் போகமதிகாரமென்னு மூன்றவத்தையின் முறையே சத்தியு முத்தியோகமும் பிரவிருத்தியுமென்னுர் தொழில் வேறு பாடுபற்றிச் சிவன் சதாசிவன் மகேசனென்னும் பெயருடைய அருவம் அருவுருவம் உருவமென்னுர் தடத்தக்குறியே குறியாகவுடைத்தாய்ச், சித்தார்தசைவர்க்கு *அத்தட*த்தக் சூறியேயன்றி வேதாகமங்களின் கருத்திற்கத்கமாய், உயிர்க் குயிராய், உயிர்கட்கெல்லாமறிவைப் பிறப்பிக்கும் அம்மை யப்பனுமாகி, எங்கணுமெக்காலமுஞ் செறிர்து வியாபகமாய் ஙி**ன்**ற சிவபிரா**ன்** றிருவடியைச் சிரமேற் கொள்வாமென் பதாம்.

பரபக்கத்துட் புறப்புறச்சமயத்தானாயும் புறச்சமயத்தா ரையுமறுப்பவே, அம்முறைபற்றி அகப்புறச்சமயத்தாரும் மறுக் கப்பட்டாரேயாவ பென்னுங் கருத்தான், அவரையுமுடன்றழுவ அறுவகைச்சமயத்தெனப் பொதுப்படக்கூறிஞர். ஒர்த்தல்—ஆராய்தல்.

விசேடியமடியாகலின் உடைத்தாயென்றுர்.

சிவனடி யென்றது உபசாரம்.

இதனுள், அறுவகைச்சமயத்தோர்க்கு மவ்வவர்பொருளாயென வே மேற்கூறிப்போர்க பாபக்கத்துப்பொருளும், வேருங்குறியது வுடைத்தா யெனவே முதற்குத்திர முதலிய வைர்துசூத்திரத்திற் பெறப்படுர் தடத்தப்பொருளும், வேதாகமங்களின் குறியிறர்தென வே இரண்டுமன்றி யேடீனச்சொரூபலக்கணங்கூறம்ஆருஞ்சூத்திரப் பொருளும், அறிவினிலெனவே ஆன்மசொரூபங்கூற மேழாஞ்சூத் திரப்பொருளும், அருளான் மன்னி யெனவே ஞானதரிசனங்கூற மட்டாஞ் சூத்திரப்பொருளும், அம்மையோ டப்பதையெனவே ஞானமு தேயமு ஞாதிருவுமாகக் காணப்படு மொன்பதாஞ் சூத் திரப்பொருளும், செறிவொழியாத நின்ற வெனவே எகதைகிற்றல் கூறும் பத்தாஞ்சூத்திரப் பொருளும், சிவனடி சென்னி வைப்பா மெனவே அரன்மலரடிக்கீழிருத்தல் கூறும் பதினென்றுஞ் சூத் திரப்பொருளும், சென்னிவைப்பா மென்னுஞ் செர்ல்லியல்பான் அணேச்தோர்தன்மை கூறும் பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரப்பொருளுங் குறிப்பானறியக் கிடுக்கன.

இங்ஙனர் தொகுத்தக் காட்டுதல் மங்கலவாழ்த்துக்கு இலக் கணமென உணர்க.

இனி, இதனுட் கூறப்படு மறுவகைவி‱ யெச்சங்களானும் முதல்வனுடைய அறுவகைக் குணங்களுங் கூறப்பட்டன வென் அமைத்தேலு மொன்று.

அதுகாட்டு தம்: அவ்வவர் பொருளாயென்ற தஞல் அங்ஙனம் பல வேறுவகைப்பட நிற்கு மகர்தசத்தியாகிய அளவிலாற்ற லுடை மை கூறப்பட்டது; வேருங்குறியது வுடைத்தா யென்ற தஞல் அநாதிபோத மநாதி முத்தத்தன்மை யெனப்படும் இயல்பாகவே பாசங்களினீங்கு தல் கூறப்பட்டது; கிராமாயான்மா வெனப்படும் இயற்கை யுணர்வினனு தலுமீண்டே யடங்கும்; வே தாகமங்களின் குறியிறுந்தென்ற தணுற் சுதுந்திர வெனைப்படுக் தன்வயத் ததைல் கூறப்பட்டது; அறிவினி லருளான் மன்னி யென்ற தனுற் சருவஞ் ஞத்து வமெனப்படும் முற்று முணர் தல் கூறப்பட்டது; அம்மையோ டப்பனுகி யென்ற தனுல் அலுத்தசத்தி மெனப்படும் போருளுடை மைகூறப்பட்டது; விசுத்த தேகமெனப்படுக் தாயவுடம்பினனு தலு மீண்டே அடங்கும்; செறிவொழியா தென்ற தனுற்பூர்த் தியெனப் படும் வரம்பிலின்பமுடைமை கூறப்பட்டதென்றுணர்க. இன்னும் வீரிப்பிற் பெருகும். (1)

### முன் னூற்சிறப்பு.

என்ணயிப் பவத்திற் சேரா வகையெடுத் தென்சித் தத்தே, தன்ணவைத்தருளினுலேதாளிண தஃமேற்சூட்டு, மின்னமர் பொழில்சூழ் வெண்ணெய் மேவிவாழ் மெய்கண் டானூல், சென்னியிற் கொண்டு சைவத் திறத்திணத்தெரிக்க அற்மும்.

## சுப் — பதவுரை.

என்னே— ( ப வ மா யக் கடலிலையுந்தாகின்ற ) என்னே,—இப்பவத்திற் சேராவகை அருளிணுலே எடுத்து— அதன்கணையுந்தா தவண்ணம் கருணேக்கைகயா லெடுத்து,— என் சித்தத்தே தன்ன வைத்து—என்னறிவின் கண்ணே தற்சொரூபத்தை விளக்குதற் கெயுந்தருளி வந்து,—தாள் இணே தேலமேற் சூட்டும் — திருவடிகேளேச் சென்னியிற் குட்டித் தீக்கை செய்தருளிய,—மின் அமர் பொழில் குழ் வெண்ணெய் மேவிவாழ்–மின்னஃயுடைய மேகந்தங்கு தற்கிடமாகிய சோஃகள் சூழ்ந்த திருவெண்ணெய் நல்லூ ரென்னுர் திருப்பதியில் விருப்பமுற்று வாழ்கின்ற,—மெய் கண்டான் நூல் – மெய்கண்டதேவன் (மொழிபெயர்த் துரைத்தருளிச்செய்த) சிவஞானபோத நூஃ,—சென்னி யின் கொண்டு – (ஏஃனயாசிரியன்மார் செய்த பிரமாண நூல்கட் கெல்லாஞ்) சிரத்தானமாகக்கொண்டு,—சைவத் திறத்திணத் தெரிக்க லுற்ரும் — (அதனிற் கூறப்படுஞ்) சைவாகமப் பொருட்கூற்றை விளக்குவாம் என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. பவமாயக்கடலிலமுக் துகின்ற வென்னே அதன்க ணழுக்தாத வண்ணங் கருணேக்கையா லெடுத்து என்னறி வின் கண்ணே தற்சொருபத்தை விளக்கு தற்கெழுக்கருளி வக்து திருவடி சென்னியிற் சூட்டித் தீக்கைசெய்தருளிய வெண்ணெய் மெய்கண்டதேவன் மொழிபெயர்த்துரைத்தரு ளிச்செய்த சிவஞானபோத நூல், ஏணேயாசிரியன்மார் செய்த பிரமாண நூல்கட்கெல்லாஞ் சிரத்தானமாகக் கொண்டு அத னிற் கூறப்படுஞ் சைவாகம்ப் பொருட்கூற்றை விளக்குவா மென்பதாம்.

இர்நூலுக்கு வழிகூறியவாறு.

எடுத்தென்றது குறிப்புருவகம்.

வைத்தென்றது உபசாரவழக்கு; "அன்போடியைர் தவழக்கு" (திருக்குறள் — அன்புடைமை — 3.) என்முற்போல.

சென்னியின் இன் உவமவுருபு.

#### நுதலியபொருண் முதலியன.

பண்டை நற் றவத்தாற் றேன்றிப் பரமணேப் பத்தி பண்ணுக் தொண்டரைத் தானே தூய சுதியினிற்றெருகுப்பன் மார்க்கர் கண்ட நூ லோதி வீடு காதலிப் பவர்கட் கீசன் புண்டரி சுத்தாள் சேரும் பரிசிணப் புகல அற்கும்.

#### சுப் — பதவுரை.

(சாமுசித்தர் வைகயிகர் பிராகிருத ரென்னு பிவருள் ஆற்றலு மறிவுங் காதலு பில்லாத பிராகிருதரை யொழித்து ஒழிந்த இருவரின்) பண்டை நற்றவத்தால்-முற்செய் தவவிசேடத்தால்,—தோன் றி-(சாமுசித்தராய்ப்) பிறர்து,—பரமீனப் பத்தி பண்ணும் தொண்டரை- முதல் வனிடத்தே (வீடுகாதலித்துப்) பத்தி பண்ணுகின்ற சிவ பத்தரை,— தானே — (விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலரைப் போல நூல் வழியாலன்றித்) தானே,—தூய கதியினில் தொகுப்பன் - சிவகதியிற் சேர்த்துவ கைலின் (அவர்க்கு நூல் வேண்டாமையான்),— மார்க்கர் — ஞானிகளெல் லாம்,— கண்ட நூல் ஓதி - பிரமாணமென்றறிந்து கைக் கொண்ட நூலே ஓதி (அதன்வழியான்),—வீடு காதலிப் பவர்கட்கு-(முறைமையின் மந்ததர முதலிய சத்திநிபாத முடையராய்) முத்திபெற விரும்பும் வைகயிகராயினர் க்கு,— ஈசன் புண்டரிகத் தாள் சேரும் பரிசிண—சிவபெரு மானுடைய செந்தாமரை மலர்போன்ற திருவடி கூடு முறைமையிண்,— புகலலுற்ரும் — (ஈண்டு வகுத்துக்) கூறுகின்றும் என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. சாமுகித்தர் வைகயிகர் பிராகிருதரென்னுமிவ ருள், ஆற்றலு மறிவுங் காதலுமில்லாத பிராகிருதரையொழி த்து, ஒழிக்தவிருவரின் முற்செப் தவவிசேடத்தாற் சாமு கித்தராப்ப் பிறக்து வீடு காதலிக்குஞ் சிவபத்தரை விஞ் ஞானுகலர் பிரளபாகலரைப்போல நூல்வழியா னன்றித் தானே சிவகதியிற்சேர்த்துவதைகலின் அவர்க்கு நூல் வேண் டாமையான், முறைமையின் மக்ததா முதலிய சத்திகிபாத முடையவராய் நூல்வழியான் முத்திபெறவிரும்பும் வைகமிக ராயினர்க்குச் சிவகதி கூடுமுறைமையினே ஈண்டு வகுத்துக் கூறுகின்று மென்பதாம்.

சன்மார்க்கரை மார்க்கரென்றது த‰க்குறை. சன்மார்க் கராவார் ஞானிகள்.

கண்டதூல் அவர்களெல்லாம் பிரமாணமென்றறிந்து கைக் கொண்டதூல்.

நுதலியபொருளுங் கேட்போரும் பயனுங் கூறியவாறு. (3)

#### அவையடக்கம்.

மறையினு லயனன் மாலான் மனத்தினைல் வாக்கான் மற்றுங், குறைவிலா வளவி ஹைங் கூருணு தாகி கின்ற, விறைவனர் கமல பாத மின்றியா னியம்பு மாசை, கிறையினர் குணத் தோர்க் கெல்லா ககையிண கிறுத்து மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

மறையினுல் — வேதங்களினுலும், — அயனுல் — அயனுல், —மாலால் – மாலாலும், — மனத்தினுல் – மனத் தினுலும், — வாக்கால் – வாக்கினுலும், — மற்றும் குறைவு இலா அளவினுலும் – வேறுங் குறைவில்லாத அநுமானப் பிரமாணத்தாலும், — கூற ஒணுது ஆகி நின்ற — அறிதற் கரிதாய் நின்ற, — இறைவனர் கமல பாதம் – முதல்வனது கமலமலர்போலும் பாதமென்றுபசரித்துக் கூறப்படும் இயல்பை, —இன்று யான் இயம்பும் ஆசை – இன்றுயான் சொல்லுவலென் றெழுந்த எனது புல்லியவாசை, —நிறை யினர் குணத்தோர்க்கெல்லாம் – சால்புடையராய குணத் தின்யுடையாரெல்லார்க்கும், — நகையினே நிறுத்தும் அன் நே – ஏ ஏ இஃதோ இவனறிவென்றெள்ளி நகையாடுதற் கேதுவாம் என்க.

இனி, மறையினல் – வேதங்களாலும், — அயனல் – அவ்வேதத்திற் கங்கமாய் அயனற் செய்யப்பட்ட பதினெண்புராண நூல்களாலும், — மாலால் – மாயோன வதாரமாகிய வியாசனுற் செய்யப்பட்ட இதிகாச நூலா லும், — மனத்தினல் — மநு முதலிய விருடிகண் மனத் தானின்க்து செய்யப்பட்ட மிருதி நூல்களாலும், — வாக்கால் அவ்வேதத்தைக் கருமகாண்டம் ஞானகாண்டமென் நிருவகைப்படுத் தெடுத்துக்கொண்டு அதன் பொருள சிச்சயித்துரைக்குஞ் சாத்திரமாகிய பூரு வ மீமாஞ்சை உத்தரமீமாஞ்சைகளாலும், — மற்றுங்குறைவு இலா அளவினுலும் – வேறுங் குறைவில்லாத அளவை நூலாகிய தருக்க சாத்திரங்களாலும், — கூற ஒணுது ஆகி நின்ற இறைவனர் கமலபாதம் — சொல்லு தற்கரிதாய் நின்ற சிவபீரான் கமலபாத மென்றலு மொன்று.

### சிவ \_ பொழிப்புரை.

எ-து. வேதமுதலியவற்றுனு மறிதற்கரிய முதல்வன தியல்பை யான் சொல்லுவலென்றெழுந்த என து புல்லியவா சை, சால்புடையாரெல்லாரும் ஏயேயிஃதோவிவனறிவென் றெள்ளி நகையாடுதற் கேதுவா மென்பதாம்.

அயஞன் மாலான் மனத்திஞல் வாக்காலென்புழி, ஆலாருபு முன்னேயவிரண்டும் விணமுதற்பொருண்மையினும், பின் டோ ய விரண்டுங்கருவிப்பொருண்மையினும் வர்தன; சாத்தஞற் கண்ண ஞேக்கப்பட்ட தென்முற்போல.

ஈண்டள வென்றது அனுமானப் பிரமாணத்தை.

அயன்மா லென்றது உபலக்கணம். கூ*ெரு*ணு தென்றது உபசாரம்.

இனி, அய சென்ன நத அவ்வேதத்திற்கங்கமாய் அயனுற் செய்யப்பட்ட பதிகெண்புராண நூலயும், மாலென்றது மாயோ னவதாரமாகிய வியாதனுற் செய்யப்பட்ட இதிகாச நூலையும், மன மென்றது மனுமுதலிய இருடிகளான் மனத்தானிணேக்து செய்யப் பட்ட மிருதி நூலையும், வாக்கென்றது அவ்வேதத்தைக் கருமகாண் டம் ஞானகாண்ட மென்றிருவகைப்படுத்தெடுத்துக்கொண்டு அதன் பொருளே நிச்சயித்துரைக்கும் சாத்திரமாகிய பூருவமீமாஞ்சை உத்தாமீமாஞ்சைகளேயும், அளவென்றது அள வை நூலாகிய தர்க்க சாத்திரத்தையும் ஆகுபெயரானுணர்த்தின வெனக்கொண்டு வேதத்தானு மதற்கங்கமான புராண மிதிகாச மிருதி மீமாஞ்சை தருக்கங்களானும் கூடுருணுதபாதமென்றுரைத்தேலு மொன்று.

அவையடக்கங் கூறியவாறு.

#### ஆசங்கை நீக்கல்.

அருளினு லாக மத்தே பறியலா மளவி னு அந் தெருளலாஞ் சிவண் ஞானச் செய்தியாற் சிந்தை யுள்ளே மருவெலா நீங்கக் கண்டு வாழலாம் பிறவி மாயா விருவெலா மிரிக்க லாகு மடியரோ டிருக்க லாமே.

#### சுப் — பதவுரை.

(இறைவனியல்பு அப்பெற்றித்தாயினும்) சிவின – அவ்விறைவின், —ஆகமத்தே - (அவனருளிய நூலெனப் படும் வே தசாரமாகிய) சிவாகமத்தின், — அருளிஞல் அறியலாம் – (அநுபவமுடைய தேசிகர்) அருளிச்செய்யும் உப தேசத்தாற் கேட்டறியலாம், — அளவினுலும் தெருளலாம் – (கேட்டதின அதற்கனுகூலமான) அளவையாற் சிந்தித்து மறியலாம், — சிந்தையுள்ளே — (சிந்தித்ததீனத்) தன்னறிவின்கண்ணே, — ஞானச்செய் தியால் மருளேலாம் நீங்கக் கண்டு வாழலாம்-சிவ ஞானத்தான் மாசறத் தெளிந்து மறியலாம், — பிறவி மாயா இருளேலாம் இரிக்கல் ஆகும்-(அதனுற்) பிறவி மாயா மைக் கேதுவாகிய பாசக்ஷயமும் பண்ணலாம், — அடிய ரோடு இருக்கலாமே – (அதனுல்) அவனடியாரோடு கலந்து (நிட்டைகூடிச் சிவானந்தானுபூ தியும் பெற்றிருக்கலாம் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து இறைவனியல்பு அப்பெற்றித்தாயினும் அவணே அவ்விறைவனூலெனப்படும் வேதசாரமாகிய சிவாகமத்தின னுபவமுடைய தேசிகாருளிச்செய்யும் உபதேசத்தாற் கேட்டறியலாம்; கேட்டதண அதற்கனுகூலமானவளவை யாற் சிக் தித் து மறி யலாம்; சிக்தித்ததணேத்தன்னறிவின் கண்ணே சிவஞானத்தான் மாசறத் தெளிக்துமறியலாம்; அதனைற் பாசக்ஷயம்பண்ணி நிட்டைகூடிச் சிவானக்தானு பூதியும் பெறலாமென்பதாம்.

உம்மை எண்ணின்கண் வந்தது.

மேல் அவையடக்கத்துட் கூறியதுபற்றி நிகழு மாசங்கையை நீக்கிற்று.

இக்கடவுள்வணக்க முதலாயின வெல்லாம், பாபக்கத்த நோன் முகத்தாற் கூறிப் போர்தனவே யாயினும், பாபக்கஞ் சுபக்கமென விதீண இருநாலாதலுங் கொள்ள வைத்தமையின், ஈண்டும் டீவறு கூறிஞர்.

அறுவகைச்சமயத்தென்னு முதற்செய்யுளிற் கடவுள் வணக்கங் கூறுமுகத்தாற் சுபக்கத்தி னிறைவனுவா னிவனென்பதாஉம், எ'ன நான்கு செய்யுளினும் வழிமுதலியன கூறுமுகத்தான் அவ் விறைவனு லியம்பப்படும் நூலிவை யென்பதாஉம், அவற்றுட்பொது நூல் சிறப்புதூலென்னும் வேறுபாடு முணர்த்தப்பட்டன. (5)

மங்கலவாழ்த்து முடிந்தது.

ஆகத்திருவிருத்தம் – 6.

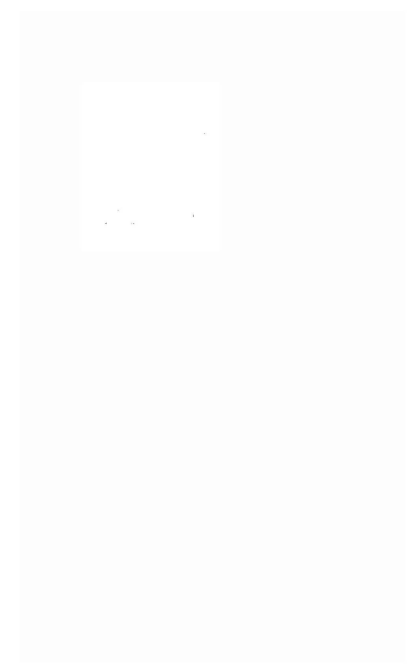
**a** 

சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்.

# அளவையிலக்கணம்.



## அளவையிலக்கணம்.

இனி, நிறத்தமுறையானே பொருளுண்மைக்களவு கூறுவான் ரெடங்கி, அவ்வளவையி னியல்புணர்ந்தார்க்கன்றி அதீணபெடுத் தாக் காட்டலாகாமையின், முதற்கண் அளவையி னியல்பு பதிஞன்கு செய்யுளாற் கூறுகின்முர்.

அளவை காண்டல் கருதலுரை பபாவம் பொருளொப் பாறென்ப, ரளவை மேலு மொழிபுண்மை பைதி கத்தோ டியல்பெனநான், களவை காண்ப ரவையிற்றின் மேலு மறைவ ரவையெல்லா, மளவை காண்டல் கருதலுரை பென்றிம் மூன்றி னடங்கிடுமே.

#### சுப் — பதவுரை

அளவை – பிரமாணமாவது,—காண்டல் – காட்டியும்,—கருதல் — அனுமானமும்,—உரை – ஆகமமும்,—அபாவம் – இன்மையும்,—பொருள் - அருத்தாபத்தியும்,—ஒப்பு (என) — உவமையு மேன,—ஆறு என்பர் - அறு வகைப்படுமென்பாரும்,—அளவை மேலும் — அவ்வறு வகைப் பிரமாணங்கட்கு மேலும்,—ஒழிபு — பாரிசேட மும்,—உண்மை – சம்பவமும்,—ஐதிகத்தோடு — உலக வாதமும்,—இயல்பு என – சக சமு மென,—நான்கு அளவை காண்பர் – நான்கு பிரமாணமுள வென்பாரும்,—அவையிற்றின் மேலும் அறைவர் – அப்பத்துக்கு மேலும் (பிரமாணங்களுள்) வென்பாருமுளர்,—அவை யெல்லாம் அளவை – அவையெல்லாம் பிரமாணமேயாயினும்,—காண்டல் — காட்சியும்,— கருதல் — அனுமானமும்,— உரை

என்ற - ஆகமமு மென்ற,—இம்மூன்றின் அடங்கிடுமே
—இம்மூன்றனு எடங்குவன (வன்றி வேருவனவல்ல) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து பிரமாணமாவது காட்சிமுதல் அறவகைப்படு மென்பாரும், அவ்வறவகைப் பிரமாணங்கட்குமேலும் பாரி சேடமுதலிய நான்கு பிரமாணமுள வென்பாரும், அப்பத் துக்குமேலும் பிரமாணங்களுள வென்பாருமுளர். அவை பெல்லாம் பிரமாணமேயாயினுங் காட்சிமுதலிய மூன்றனு ளடங்குவனவன்றி வேறுவனவல்லவென்பதாம்.

இம்முறைபற்றி ஆகமமு மனுமானத்தி லடங்குமெனப் புத்தர் முதலாயினர் கூறுப; அஃதேதனுளடங்காதென்பது ''நூலுரைத் தாஞெருவனுளன்'' என்னும் பாபக்கத்துச் செய்யுளானுணர்க.

இத சொற்பொருட் பின்வருநிலே.

இதனுனே பிரமாண மிணத்தென்பத கூறப்பட்டது. (1)

மாசறு காட்சி பையர் திரிவின்றி விகற்ப முன்ன வாசற வறிவ தாகு மனுமான மவின பாவம் பேசுறு மேதுக் கொண்டு மறைபொருள் பெறுவ தாகுங் காசறு முரையிம் மானத் தடங்கிடாப் பொரு?ளக் காட்டும்.

## சுப் — பதவுரை.

( அம்மூன்றனுள் ) விகற்பம் முன்ன – நிருவிகற்ப வுணர்வைத் தனக்கு முன்னுகக்கொண்டு,—ஐயம் திரிவு இன்றி – ஐயவுணர்வும் விபரீதவுணர்வு மின்றி,—ஆசு அற

அறிவது – ( விடயங்களே ) சேரே யறியப்படுவதாகிய ஆன்மாவினது ஞானசத்தி,—மாசு அறு காட்சி ஆகும் —குற்றமற்ற காட்சியளவை யெனப்படும்,—மறை பொருள் - (அங்ஙன நேரே யறியப்படுவதன்றிச் சாதித்துப் பெறற் பாலதாய்) மறைந்து நின்ற பொரு**ோ,—அவி**ரை பாவம் பேசுறும் ஏதுக்கொண்டு — சொல்லப்பெற்ற (அதீன) விட்டு நீங்காது (யாண்டு முடையை நிகழும்) ஏது வைக் கொண்டு.—(விகற்பம் முன்ത ஐயம் திரிவு இன் றிப்) பெறுவது—அவ்வாறு நிருவிகற்ப வுணர்வைத் தன க்கு முன்கைக்கொண்டு ஐய விபரீதக் குற்றமின்றி யுணர் வதாகிய ஆன்மாவினது ஞானசத்தி,–அனுமானம் ஆகும் -கருதலளவை யெனப்படும்,-இம்மானத்து அடங்கிடாப் பொருளே — இவ்விரண்டு பிரமாணங்களாலும் அறியப் படாத (பரலோக பாதானலோக முதலிய)பொருள்க‱,– (ஆத்த வாக்கியங்கொண்டு) (விகற்பம் முன்னு ஐயம் திரிவு இன்றிக்) காட்டும்—அவ்வாறு நிருவிகற்பத்தைத் தனக்கு முன்கைக்கொண்டு ஐய விபரீதக்குற்றமின்றி யுணரச்செய்வதாகியஆன்மாவினது ஞானசத்தி,— காசு அறும் உரை—குற்றமற்ற வுரையளவை யெனப்படும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. அட்மூன்றனுள், நிருவிகற்பவுணர்வைத் தனக்கு முன்னுகக்கொண்டு ஐயவுணர்வும் விபரீ தவுணர்வுமின்றி விட யங்களே நேரேயறிவதாகிய ஆன்மோவினது ஞானசத்தி காட்கி யளவையெனப்படும். அங்ஙனம் நேரேயறியப்படுவதன்றிச் சாதித்துப் பெறற்பாலதாய் மறைந்து நின்ற பொருளே அதனே விட்டுநீங்காது யாண்டு முடனுய்நிகழு மேதுவைக் கொண்டு அவ்வாறுணர்வதாகிய ஆன்மாவினது ஞானசத்தி கருதலளவையெனப்படும். இவ்விரண்டானுமறியப்படாத பொருள்களே ஆத்தவாக்கியங்கொண்டு அவ்வாறுணரச்செய் வதாகிய ஆன்மாவினது ஞானசத்தி உரையளவையெனப்படு மென்பதாம்.

அடங்கிடாப்பொருள் பாலோக பாதாளலோக முதலாயின.

இம்மானத் தடங்கிடும் பொருளேயும் ஆத்தவாக்கியங்கொண் டறிவது அருத்தவாதம்.

ஐயர்திரிவின்றி விகற்பமுன்னு வென்பத°ன யாண்டுக் கூட்டி யுரைத்துக்கொள்க.

விகற்பமென்றது தூலக்குறை.

இதனை அம்மூன் றற்கும் இலக்கணங் கூறப்பட்டது. (2)

கண்டபொருள பிரட்டுறவே கருத ஃவர் திரியவே, கொண்டறிரிவாம் பெயர்சாதி குணமே கன்மம் பொருளென வைர், துண்ட விகற்ப வுணர்வினுக்குப் பொருளி னுண்மை மாத்திரத்தின், விண்ட லில்லா வறிவாகும் விகற்ப மில்லாக் காட்சியே.

### சுப் — பதவுரை.

( மேற் கூறிப்போர்த நிருவிகற்பமுதலிய நான்க துள் ) விண்டல் இல்லா – ( பெயர்முதலியவற்ருற் ) பகுத்தறித லின்றி,—பொருளின் உண்மை மாத்திரத்தின் அறிவு – ( இஃதொன்ற தோன்ரு நின்ற தெனப் ) பொருளுண்மை மாத்திரையே அறியு ஞானசத்தி—விகற் பம் இல்லாக்காட்சியே ஆகும்-கிருவிகற்பக்காட்சி யெனப் படும், —கண்டபொருள் — அங்ஙனமறிந்த பொருள், — இரட்டுறவே கருதல் — இஃது யாதோவென ஒன்றிற் றுணிவு பிறவா தாராயு ஞானசத்தி, —ஐயம்—ஐயக்காட்சி யெனப்படும், — திரியவே கொண்டல் — அதனே யதனே டோப்புமையுடைய வேறு பொருளாக மயங்கி நிச்ச யிக்கு ஞானசத்தி, —திரிவு ஆம் - திரிவு காட்சியெனப் படும், —பெயர் சாதி குணமே கன்மம் பொருள் என ஐந்து —பெயருஞ் சாதியுங் குணமுங் கன்மமும் பொருளுமாகிய ஐந்தும் (பொருடோறும் உண்மையின் அவ்வைந்தும் அப்பொருட்கணுள்ளவாறு இனிதுவிளங்க வுணரு ஞான சத்தி), —அவிகற்ப உணர்வினுக்கு உண்டு — அந்தச்சவி கற்பக்காட்சிக்கு உண்டுடன வுணரப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. மேற்கூறிப்போக்த கிருவிகற்பமுதலிய கான் கனுள், பெயர் முதலியவற்றுற் பகுத்தறிதலின்றி இஃ தொன்று தோன்று நின்றதெனப் பொருளுண்மை மாத்திரை யே யறியும் ஞானசத்தி கிருவிகற்ப மெனப்படும். அங்ஙன மறிக்த பொருளே இஃதியாதோவென ஒன்றிற்றணிவு பிற வா தாராயும் ஞானசத்தி ஐயமெனப்படும். அதஃன அதனே டொப்புமையுடைய வேறுபொருளாக மயங்கி கிச்சயிக்கும் ஞானசத்தி திரிவெனப்படும். பெயர்முதலிய வைக்தும் பொரு டோறமுண்மையின் அவ்வைக்தும் அப்பொருட்கண்ணுள்ள வாறினிது விளங்க வுணரும் ஞானசத்தி சவிகற்ப மெனப்படு மென்பதாம். முன்கண்ட வாதீனபற்றித் தோற்றுவதாகிய நிணவுணர்வு இவ்விடத்துக் கண்ட பொருளின்க ணிகழ்வதன்மையின், அதீன மீண்டெடுத்தோதி விலக்காராயிஞர்.

இதனை கோட்சிமுதலிய மூன்றினுஞ் சேறற்குரிய கிருவி கற்ப முதலிய நான்கினிலக்கணங் கூறப்பட்டது. (3)

காண்டல் வாயின் மனந்தன்வே தணயோ டியோகக் காட்சியென, வீண்டு நான்கா மனுமானந் தனக்கும் பிறர்க்கு மென்றிரண்டா, மாண்ட வுரைதர் திரமந்திரத்தோ டுபதே சச்சொலெனமூன்றும், பூண்ட வளவைக் கெதிர்புலன்றன் னியல்பு பொதுவென் றிரண்டாமே.

#### சுப் — பதவுரை.

(அம்மூன்றனுள்) காண்டல்—காட்சியளவையாவது,— வாயிற் (காட்சி) — வாயிற் காட்சியும்,—மன (க்காட்சி)— மானதக் காட்சியும்,—தன்வேதனே (க்காட்சி) யோடு — தன் வேதணக் காட்சியும்,—யோகக்காட்சியென—யோகக் காட்சியு மென.—ஈண்டு நான்காம் — இங்ஙன நான்கு வகைப்படும்,—அனுமானம் — கருதலளவையாவது,— தனக்கும் பிறர்க்கும் என்று — தன்பொருட் டனுமான மும் பிறர்பொருட் டனுமானமுமென,—இரண்டாம் — இரண்டு வகைப்படும்,—மாண்ட உரை - மாட்சிமைப் பட்ட வுரை யளவையாவது,— தந்திர (ச்சொல்) — தந்திரக்ஃயும்,— மந்திரத்து (ச்சொல்)லோடு — மந்திர க்ஃயும்,— உபதேசச்சொல் என—உபதேசக்ஃயுமென,— மூன்ரும் — மூன்று வகைப்படும்,-பூண்ட அளவைக்கு எதிர் புலன் — பொருந்திய இப்பிரமாணங்களான் அறியப்படும் பிரமேயங்களதியல்பு,—தன் இயல்பு பொது (இயல்பு) என்று — சிறப்பியல்பு பொதுவியல்பென,— இரண்டாமே — இரண்டு வகைப்படும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. அம்மூன்றனுள், காட்சியளவை வாயிற்காட்சி முதல் நான்கு வகைப்படும்; கருதலளவை தன்பொருட்டுப் பிறர்பொருட்டென இருவகைப்படும்; உரையளவை தக்திர கீல முதன் மூவகைப்படும். இப்பிரமாணங்களான றியப்படும் பிரமேயங்கள தியல்பு சிறப்பியல்பு பொதுவியல்பென இரு வகைப்படு மென்பதாம்.

இதனுகோட்சிமுதலியை மூன்றம் படும் பாகுபாடும், அவற்று னளக்கப்படும் பொருள்களின் பாகுபாடும், தொகுத்தாக் கூறப்பட் டன. (4)

அன்னிய சாதி யுந்தன் சாதியு மகன்று நிற்ற றன்னியல் பன்னி யத்தைத் தவிர்ந்துதன் சாதிக் கொத்த றுன்னிய பொதுவி யற்கை சொன்னவிவ் விரண்டி னுள்ளே மன்னிய பொருள்கள் யாவு மடங்கிடு மான முற்றுல்.

#### சுப் — பதவுரை.

( சிறப்பியல்பு பொதுவியல்பென்ற விரண்டனுள் ) அன்னியசாதியும் – (ஒரு பொருட்கு) வேற்றுச் சாதிப் பொருளினும்,—தன் சாதியும்—தன் சாதிப்பொருளினும்,— அகன்று நிற்றல் – செல்லாது ( தனக்கு மாத்திரையே யுரித்தாய் ) நிஃபைறுக் தன்மை,—தன் இயல்பு – சிறப் பியல்பெனவும்,—அன்னியத்தைத் தவிர்ந்து – வேற்றுச் சாதிப்பொருண் மாத்திரையிற் செல்லாது,—தன் சாதிக்கு ஒத்தல் — தன் சாதிப்பொருட் கெல்லாம் ஒப்ப நில் பேறுந் தன்மை,— துன்னிய போது இயற்கை – பொருந்திய போது வியல்பெனவுங் கூறப்படும்,—மானம்-காட்சிமுதலிய பிரமாணங்களால்,— மன்னிய பொருள் கள்—பொருந்திய பிரமேயப்பொருள்கீள, — உற்ருல்—அறி யலுறுமிடத்து,—யாவும் — அவையெல்லாம்,—சொன்ன இவ்விரண்டி துள்ளே அடங்கிடும் — சுண்டுக் கூறிய இவ் விரண்டியல்பினுள் ஒன்று பற்றி அறியப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. சிறப்பியல்பு பொதுவியல்பென்ற இரண்டனுள், ஒருபொருட்கு வேற்றுச்சாதிப் பொருளினுக் தன்சாதிப் பொருளினுக் தன்சாதிப் பொருளினுக் தன்சாதிப் பொருளினுக் செல்லாது தனைக்குமாத்திரையே யுரித்தாய் கிலேபெறுக்தன்மை சிறப்பியல் பெனவும், வேற்றுச்சாதிப் பொருண்மாத்திரையிற் செல்லாது தன்சாதிப்பொருட்கெல் லாம் ஒப்ப கிலேபெறுக்தன்மை பொதுவியல்பெனவுக் கூறப் படும். காட்சிமுதலிய பிரமாணங்களாற் பிரமேயப்பொருள் கீன யறியனுறுமிடத்து அவையெல்லாம் இவ்விரண்டியல் பினு ளொன்றுபறறி அறியப்படுமென்பதாம்.

என@வே, இவ்விரண்டின் வேருகிய வேற்றியல்புபற்றி அறியப் படுமாயின், அவ்வறிவு பிராமாணியம் அன்ருய்ப் போடுமென் பதாயிற்று.

பிரமேயத்தை யறிர்தவறிவே தான் பிராமாணிய மென்ப தீனயு மறியுமெனவும், தான் பிராமாணியமாகா தவழி அவ்வாகாமை மாத்திரையே பிறிதொன்று னறியப்படுமெனவும், இவ்வாறன்றித் தனதை பிராமாணியம் பிறிதொன்றுனறியப்படுவதேயென்னுர் தார்க்கிகர் முதலியோர் மதம் அடாதெனவுங் கொள்க.

இவற்றை வட நூலார் சுதத்துவம் பாதத்துவமென வழங்குப.

சாதியாவது ஒரு கிகானவாகிய பலபொருட்குப் பொதுவாவ தோர் தன்மை,

இதனுனே மேற்றன்னியல்பு பொதுவியல்பென் றவற்றி னிலக் கணங் கூறப்பட்டது.

இச்செய்யுள் சூசிகடாக சையம்பற்றி முன் வைத்தவாறு. (5) உயிரினே டுணார்வு வாயி லொளியுரு வாதி பற்றிச் செயிருறு விகேற்ப மின்றித் தெரிவதிர் திரியக் காட்சி அயர்விலிர் திரிய ஞான மைம்புலன் சார்ந்து யிர்க்கண் மயர்வற வந்த ஞான மானதக் காண்ட லாமே.

#### சுப் — பதவுரை.

( மேற்கூறிப்போர்த காட்சி நான்கனுள்ளும் ) உயி ரின் – (தன்னே நோக்கி நிற்கு மறிவாகிய) ஆன்மாவினின் றும்,—ஒடு உணர்வு – (விடயங்களே நோக்கி) ஒடு மறிவாகிய சிற்சத்தி,—வாயில் – கண்முதலிய பொறிகளே யும்,—ஒளி (ஆதி) – (அவற்றிற்குத் துணேயாய் வலிசெய் துடனிற்குர்) தேயுமுதலிய பூதங்களேயும்,—உரு ஆதி பற்றி → (அப்பூதங்களுக்கு முதற்காரணமாய் அவற்றை விட்டு நீங்குதலின்றி யுடணுகிய) உருவமுதலிய தன் மாத்திரைகளேயும் அதிட்டித்துக்கொண்டு,—செயிர் – ஐய விபரீதக்குற்றங்களும்,—உறு விகற்பம் இன்றி – பொருக் திய பெயர் சாதிமுதலிய விகற்பமுமின்றி,—தெரிவது— (உருவமுதலிய வைம்புலன்களே நிருவிகற்பமா) யறியு மறிவு,—இக்திரியக் காட்சி – வாயிற் காட்சியெனப்படும், —ஐம்புலன் சார்க்து - அங்ஙன மைம்புலன்களே இயைக் தறிக்த பின்னர்,—அயர்வு இல் — மீன மறத்தலின்றி,— இக்திரிய ஞானம் — (சித்தத்தாற் சிக்திக்கப்பட்டு நில பெறுவதாகிய அவ்)வாயிற் காட்சியறிவு,—மயர்வு அற— (பெயர் சாதி முதலியவற்ருன்) விபரீதமாதலின்றி (நிச்சய மாய்),— உயிர்க்கண் — புத்தி தத்துவத்தின்கண்,— வக்த ஞானம்—வருதலாஞகிய சவிகற்பவுணர்வாய் உயிரினேடு ணர்வு தெரிவது,—மானதக் காண்டல் ஆமே – மானதக் காட்சி யெனப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எ-து. மேற்கூறிப்போக்த காட்சி கான்கனுள்ளும், தன்னே கோக்கிகிற்கு மறிவாகிய ஆன்மாவினின்றம் விடயங்களே கோக்கியோடுமறிவாகிய சிற்சத்தி, கண்முதலிய பொறிகளேயும், அவற்றிற்குத் துணேயாய் வலிசெய்துடனிற்குக் தேயுமுதலிய பூதங்களேயும், அப்பூதங்களுக்கு முதற்காரண மாய் அவற்றைவிட்டு நீங்குதலின்றி உடயைவுருவமுதலிய தன்மாத்திரைகளேயு மதிட்டித்துக்கொண்டு, ஐய விபரீதக் குற்றங்களும் பெய்ர் சாதி முதலிய விகற்பமுமின்றி, உருவ முதலிய வைம்புலன்களே நிருவிகற்பமாயறியுமறிவு வாயிற்காட்சியெனப்படும்; அங்ஙனமைம்புலன்களே இயைக்குறிக்க பின்னர் மீள மறத்தலின்றிச் சித்தத்தாற் சிக்திக்கப்பட்டு நிலேபெறுவதாகிய அவ்வாயிற்காட்சியறிவு, பெயர் சாதி

முதலி பவற்றுன் விபரீதமாதலின்றி நிச்சயமாய்ப் புத்திதத் தவத்தின்கண் வருதலாஞகிய சவிகற்பவுணர்வாய் உயிரினே டுணர்வு தெரிவது மானதக்காட்சியெனப்படுமென்பதாம்.

ஐம்புலன்சார்ச் தயர்விலிச்திரிய ஞானமென மாறாக.

இன் ஐர்தா முருபு.

ஒடுணர்வு வினேத்தொகை,

ஒளி ஆகுபெயர். ஆதியென்ப தீண ஒளியோடுங் கூட்டுக,

சார்ந்தபினென்பது சார்ந்தெனத் திரிந்து காரியத்தின் மேனின்றது.

உயிர்க்குப் பற்றுக்கோடாகிய புத்தியை உயிரென்றுபசரித்தார்.

வெர்தஞானமென்னும்பெயரெச்சம் 'ஆறுகைசன்றவெயர்' என் ருற்போல நின்றது.

மனத்தின் செழிற்பாடு முன்னை நிகழ்தலின் மானதக்காட்சி யெனப்பட்டது.

அதிகாரமுறைமை பென்னுமுத்தியான் உயிரினேடுணர்வு தெரிவதென்பதீண அளவையதிகாரமுழுதினு முய்த்தாரைக்க.

இதனுனே வாயிற்காட்சி மானதக்காட்சிகள தியல்பு கூறப் பட்டது.

அருந்தின்பத் துன்ப முள்ளத் தறிவினுக் கராக மாதி தருந்தன்வே தணேபாங்காட்சி சமாதியான் மலங்கள் வாட்டிப் பொருந்திய தேச கால விபல்பகல் பொருள்க ளெல்லா மிருந்துணர் கின்ற ஞான மியோகரற் காண்ட லாமே.

#### சுப் — பதவுரை

(அம்மானதக்காட்சி விசேடம்பற்றி மேம்பட்டு நிகழுஞ் சத்துவகுண முதலியவற்றின் விளக்கமாகிய) அருந்து இன்பத் துன்பம் – நுகரப்படு மின்பத்துன்பங் கள்,— உள்ளத்து அறிவினுக்கு — புருடனதறிவிற்கு (விடயமாம்படி),—அராகம் ஆதி தரும் – அராக முதலிய வைந்து தத்து வங்களானும் புணர்க்கப்படுவதின உயிரினேடுணர்வு தெரிவது,— தன் வேதணக் காட்சி ஆம் –தன்வேதீணக் காட்சி யெனப்படும்,—மலங்கள் – (இவ் வாறன்றி)அறிவைத் தடைசெய்து நின்ற)மலசத்திகளே,-சமாதியான் வாட்டி - இயமம் நியம முதலிய அட்டாங்க யோக சமாதியான் ஒருவாறு கெடுத்து,-இருந்து- (ஓரிடத் தொருகாலத்) திருந்தாங்கிருந்து,—பொருந்திய தேச கால இயல்பு அகல் பொருள்கள் எல்லாம் — பொருந்தப்பட்ட மூவிடத்து முக்காலத்தும் இயல்பாக விரிந்த பொருள்க னெல்லாவற்றையும்,—உணர்கின்ற ஞானம்–காண்கின்ற காட்சியாய் உயிரிகுடுணர்வு தெரிவது,—நல் யோகக் காண்டல் ஆமே — நன்மையாகிய யோகக் காட்சி யென்ப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை.

எது. அப்மான தக்காட்சி விசேடப்பற்றி மேம்பட்டு நிகழுஞ் சத்துவகுண முதலியவற்றின் விளக்கமாகிய இன்ப த்துன்பங்கள் புருடன தறிவிற்கு விடயமாம்படி அராக முதலிய வைந்து தத்துவங்களானும் புணர்க்கப்படுமதனே உயிரிஞேடுணர்வு தெரிவது தன்வே தணேக்காட்சி யெனப் படும்; இவ்வாறன்றி அறிவைத் தடைசெய்து நின்ற மலசத்தி கனே இயம் நியம் முதலிய அட்டாங்கயோக சமாதியான் ஒரு வாறுகெடுக்கு ஓரிடக்தொருகாலத் திருந்தாங்கிருந்து மூவி டத்து முக்காலத் தப்பொருள்களேயுங் காண்கின்ற காட்சி யாய் உயிரீ இடுணர்வு தெரிவது போகக்காட்சி யெனப்படு மென்பதாம்.

இதனுனே தன்வேத‰க்காட்சி யோகக்காட்சிகள தியல்பு கூறப்பட்டது.

பிரதிபேதம்: இவையிரண்டு செய்யுளானும் மேலெடுத்துக் கொண்ட நால்வகைக்காட்சிக எதியல்பு கூறப்பட்டது.

ுக்கமூன்றின் மூன்றேது வுடைய பொருஃளப் பார்த் துணரத், தக்க ஞானர் தன்பொருட்டாம் பிறர்தம் பொருட் டா மனுமானர், தொக்க விவற்றுற் பிறர்தெளியச் சொல்ல லாகு மச்சொல்லு, மிக்க வன்னு வயத்தி⊚ைடு வெதிரே கச்சொல் லெனவிரண்டாம்.

#### சுப் — பதவுரை

மூன்று ஏது உடைய பொருளே — இயல்பு முதலிய மூன்றனுள் ஒரேதுவுடைய சாத்தியத்தை,—பக்கம் மூன் நின் — பக்கம் மூன்றின் வைத்து,—பார்த்துஉணரத்தக்க ஞானம்—(அவிரையவம்பற்றி) ஆராய்தற்குரிய ஞானமாய் உயிரி ேடு டுணர்வு தெரிவது,—தன்பொருட்டு (அனு மானம்) ஆம் — தன்பொருட் ட னுமானமாம்,—தொக்க இவற்ருற் பிறர் தெளியச் சொல்லல் — பொருந்திய அவ் வேதுக்களானே (தானறிந்ததீனப்) பிறரறியப் போதித் தீல உயிரினேடுணர்வு தெரிவது,—பிறர் தம்பொருட்டு அனுமானம் ஆம் – பிறர் பொருட் டனுமானமாம்,— ஆகும் அச்சொல்லும் – அங்ஙனம் பிறரறியப் போதித்த லாகிய சொல்லும்,—மிக்க அன்னுவயத்திகுரு வெதி ரேகச்சொல் என – மேலாகிய உடம்பாட்டுச்சொல்லும் மறைச்சொல்லுமென.—இரண்டு ஆம் – இரண்டுவகைப் படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இயல்பு முதலிய மூன்றனுள் ஒரே துவுடைய சாத்தியத்தைப் பக்கமுதலிய மூன்றின் வைத்து அவின பாவம்பற்றி ஆராய்தற்குரிய ஞானமாய் உயிரிஞேடுணர்வு தெரிவது தன்பொருட்டனுமானமாம்; அவ்வே துக்களானே தானறிக்த தணப் பிறர நியப் போதித் தலே உயிரிஞேடுணர்வு தெரிவது பிறர்பொருட்டனுமானமாம். அங்ஙனம் பிறர நி யப் போதிக்குஞ் சொல்லும் உடம்பாடு மறை யென்ற இரு வகைப்படு மென்பதாம்.

இதனுனே மேலெடுத்துக்கொண்ட இருவகை யனுமானங்கள தியல்பு கூறப்பட்டது. (8)

மூன்று பக்கம் பக்கநிகர் பக்க நிகரில் பக்கமெனத், தோன்றும்பக்கர் துணிபொருளுக்கிடமா முவமை நிகர்பக்க, மான்ற பொருள்சென் றடையாத விடமா நிகரில் பக்கமுத, லேன்ற விரண்டும் பொருளுண்மைக் கிடமா மொன்று பொருளின்மும்.

#### சுப் — பதவுரை

பக்கம் மூன்று – பக்க மூன்ருவன, —பக்கம் நிகர் பக்கம் நிகரில்பக்கம் எனத் தோன்றும் – பக்கமுஞ் சபக்க மும் விபக்கமு மென்பனவாம், – துணி பொருளுக்கு இடம் பக்கம் ஆம் – அவற்றுள் (ஐயுற்றுத்) துணியற்பாலதாய பொருளிருக்குமிடம் பக்கமெனப்படும், — உவமை நிகர் பக்கம் – அதற்கெடுத்துக் காட்டப்படுவ (தாய்த் துணியப்பட்ட பொருளிருக்குமிடஞ்) சபக்கமெனப்படும், —ஆன்ற பொருள் சென்று அடையாத இடம் கிகரில் பக்கம் ஆம்-மாட்சிமையாகிய அப்பொருளில்லாத விடம் வி பக்க மெனப்படும், —முதல் ஏன்ற இரண்டும்—(இம்மூன்றனுண்) முதற்கட்பொருந்திய பக்கஞ் சபக்க மிரண்டும், —பொருள் உண்மைக்கு இடம் ஆம்—பொருளுண்டேன வறிதற் கிடமாம் —ஒன்று – ஏனே விபக்கம், —போருள் இன்று ஆம் – அஃதில்ஃ பென்றிதற் கிடமாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பக்கமூன்றுவன பக்கஞ் சபக்கம் விபக்கமென் பனவாம். அவற்றுள், ஐயுற்றுத் துணியற்பாலதாய பொரு ளிருக்குமிடம் பக்கமெனப்படும்; அதற்கெடுத்துக் காட்டப் படுவதாய்த் துணியப்பட்ட பொருளிருக்குமிடம் சபக்க மெனப்படும்; அப்பொருளில்லாதவிடம் விபக்கமெனப்படும். இம்மூன்றனுட் பக்கஞ் சபக்க மிரண்டும் பொருளுண்டென வறிதற்கிடமாம்; விபக்கம் அஃதில்ஃபென் றறிதற்கிடமா மென்பதாம்.

தணிபொருள் எதிர்கால விணேத்தொகை.

அவிஞபாவ மறி தற்கண் ஐயமறத்தற் பொருட்டுச் சபக்கம் விபக்க மிரண்டும் வேண்டப்படுமென்பார், முதலேன்ற விரண்டும் பொருளுண்மைக் கிடமா மொன்ற பொருளின்று மெனவுங் கூறி ஞர்.

இதனுனே மேற்பக்க மூன்றென்றவற்றின் பெயரு மியல்பும் கூறப்பட்டன.

எது மூன்று மியல்புகா ரிபத்தோ டநுப லத்தியிலை போதி னிபல்பு மாமரத்தைக் காட்ட அறுகா ரிபம்புகைதன் தை யாய வனல்காட்ட லாகு மதுப லத்தியது சீத மின்மை பனியின்மை காட்டல் போலுஞ் செப்பிடினே.

## சுப் — பதவுரை

மூன்று ஏது – (மேலெடுத்துக்கொண்ட) மூன்றே துவாவன,—இயல்பு காரியத்தோடு அநுபலத்தி ஆம் – இயல்புங் காரியமும் அநுபலத்தியுமாம்,—இவை ஓதின் – இவற்றிற் கிலக்கணங் கூறுமிடத்து,—மாமரத்தைக் காட்டல் – மா முதலிய சொற்கண் மரமுதலிய பொருளே உணர்த்துதற்கண் (வேறுகாரணமின்றி அச்சோற்களி னியல்பா னுளதாகிய வாற்றல்),—இயல்பு – சகசவேது வேனப்படும்,—புகை தன் ஆதியாய அனல் காட்டல் – புகை முதலிய காரியங்கள் நெருப்பு முதலிய தத்தங் காரணங்களே உணர்த்துதற்கண்,—உறு காரியம் ஆகும் – (அவை) பொருந்திய காரியவேது வேனப்படும்,—சேப்பீடினே — சொல்லுமிடத்து,—சீதம் இன்மை பனி இன்மை காட்டல் போலும்—குளிரில்லாமை முதலிய காரியாபாவங்கள் பனியில்லாமை முதலிய காரண

பாவங்களே உணர்த்துதற்கண்ணும் பனியில்லாமை முதலிய காரணுபாவங்கள் குளிர்வாராமை முதலிய காரியாபாவங் கீள உணர்த்துதற்கண்ணும்,—அநுபலத்தி யது-(அவை) அநுபலத்தியேது வெனப்படும் என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேலெடுத்துக்கொண்ட மூன்றேதுவாவன இயல் புங் காரியமும் அதபலத்தியுமாம் அவற்றுள், மாமுதலிய சொற்கள் மரமுதலிய பொருள்யுணர்த்து தற்கண் வேறு காரணமின்றி அச்சொற்களி னியல்பா னுளதாகிய ஆற்றல் சகசவேது வெனப்படும்; புகைமுதலிய காரியங்கள் நெருப்பு முதலிய தத்தங் காரணங்களே யுணர்த்து தற்கண் அவை காரியவேதுவெனப்படும்; குளிரில்லாமை முதலிய காரியாபா வங்கள் பனியில்லாமை முதலிய காரணுபாவங்களே யுணர்த் து தற்கண்ணும் பனியில்லாமைமுதலிய காரணுபாவங்கள் குளிர்வாராமை முதலிய காரியாபாவங்களே உணர்த்து தற் கண்ணும், அவை அதுபலத்தியேது வெனப்படுமென்பதாம்.

இங்ஙன ம்உணர்ச்சிமூவகைப்படு தவின்எ த வுமூவகைப்பட்டன.

காரியவேதுக் கூறவே, ஒற்றுமைபற்றிக் காரணவேதுவுங் கொள்ளப்படும். அஃதாவது, இடித்து மின்னி இருண்டெழுந்த மேகம் மழை பெய்த‰க் காட்டுதல் போல்வது.

சீதமின்மை பனியின்மை காட்டலென்பதா ''வா'ும் தோள்ள றுலப்படல்'' (திரிகடுகை செ – 7) என்று ந்போல நின்றது.

போலும் அசை.

இதஞுனே ஏதுமூன்றென்றவற்றின் பெயரும் இயல்புங் கூறப்பட்டன. (10) புகையா லன அண் டடுக்களேபோ லென்னப் புகற லன் இவையம், வகையா மனலி லாவிடத் துப் புகையின் ருகு மலரி தெடு, முகையார் நீரிற்போலென்று மொழி தல் வெதிரே கச் சொலிவை, தொகையா ருறப்பைக் தொடுங்கூடச் சொல்லு வாரு முளர் துணிக்தே.

#### சுப் — பதவுரை

(மேலெடுத்துக்கொண்ட சொல்லிரண்டனுள்) புகை யால் அனல் உண்டு – புகையுள்ளவிடத்தே அனலுண் டென (உடம்பாடு பற்றி),—அடுக்கீனபோல் என்னப் புகறல்—அட்டிலே உவமை கூறஞ்சொல்,—அன்னுவயம்— அன்னுவயச் சொல்லாம்,—வகையாம் அனல் இலா இடத் துப் புகை இன்ருகும் – விளக்கமாகிய நெருப்பில்லாத விடத்துப் புகையில்லேயென (மறுதலேபற்றி),—மலரிலெடு முகை ஆர் நீரிற்போல் என்று மொழிதல்—மலரும் அரும்பு நிறைந்த தாமரை யோடையை உவமை கூறுஞ் சொல்,—வேதிரேகச் சொல் – வெதிரேகச் சொல்லாம்,—இவை – இவ்விருவகைச் சொற்கீனயும்,—தொகை ஆர் ஐந்து உறுப் பொடுங் கூட – தொகை பொருந்திய மேற்கோளும் ஏது வும் எடுத்துக்காட்டும் உபகயமும் நிகமனமு மென்னும் ஐவகை யுறுப்புக்களான் இணங்க வைத்து,— துணிந்தே சொல்லுவாரும் உளர் – தெளியக் கூறுவாருமுளர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேலெடுத்துக்கொண்ட சொல்லிரண்டனுள், புகையுள்ள விடத்தனனுண்டென உடம்பாடுபற்றி அட்டிஃல உவமை கூறஞ் சொல் அந்துவபச்சொல்லாம்; நெருப் பில்லாதவிடத்துப் புகையில்ஃபென மறுதஃபற்றித் காமரை யோடையை உவமைக றுஞ் சொல் வெதிரேகச்சொல்லாம். இவ்விருவகைச் சொற்களேயும் மேற்கோளும் ஏதுவும் எடுத் துக்காட்டும் உபநயமும் நிகமனமுமென்னும் ஐவகையுறுப் புக்களான் இணங்கவைத்துத் தெளியக் கூறுவாருமுள ரென்பதாம்

அவ்வாறு சொல்லுவர் தார்க்கிகர் முதலியோர்.

இதனை சொல்லிரண்டென்றவற்றினியல்பு கூறப் பட்டது.

போது நாற்றத் தாலறிதல் பூர்வக் காட்சி யனுமான மோது முரையா லறிவினள வுணர்தல் கருத லனுமான நீதி யான்முற் கன்மபல நிகழ்வ திப்போ திச்செய்தி யாதி யாக வரும்பானென் றறித லுரையா லனுமானம்.

#### சுப் — பதவுரை

நாற்றத்தால் போது அறிதல் – நாற்றமுதஃய வேதுப் பற்றிப் போதுமுதலிய (காட்சிப் புலனதற் குரிய) பொருளே உயிரிஞேடுணர்வு தெரிவதெல்லாம்,—பூர்வக்காட்சியனு மானம் – பூர்வக்காட்சியனுமான மெனப்படும்,—ஓதும் உரையால் அறிவின் அளவு உணர்தல் – ஓதப்பட்ட வுரை முதலிய வேதுப்பற்றி அறிவின்ளவுமுதலிய (கருத்துப் புலனுதற்குரிய) பொருள்களே(த் தன்குறிப்பொடு சார்த்தி) உயிரிஞேடுணர்வு தெரிவதெல்லாம்,—கருதலனுமானம் – கருதலனுமான மெனப்படும்,—நீதியான் இச்செய்தி முன் கன்மபலம் – (இவ்விரண்டி அம்வேருய்) முறைமையின் (முன்வினே யெனப்படும்) இதமகிதங்களாவன முற்பிறவி யின் அவ்வாறு நிகழுமுயற்சியே யாமானல்,—இப்போது நிகழ்வது ஆதியாக வரும் பயன் என்று அறிதல் — இங்கு மவை செயின் மேலேக்காகு மென்ருற்போல வேதாகமங் களுட் சொல்லியது கொண்டு சொல்லாத பொருளேயும் ஒப்புமைபற்றி யூகித்துத் துணிவதாய் உயிரிறேடுணர்வு தெரிவ தெல்லாம்,—உதையாலனுமானம் — உரையனுமான மெனப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நாற்றமுகலிய ஏதுபற்றிப் போது முதலிய காட்சிப்புலதைற்குரிய பொருளே உயிரிறேடுணர்வு தெரிவ தெல்லாம் பூருவக்காட்சியனுமானமெனப்படும். உரைமுத லிய ஏதுபற்றி அறிவின்ளவு முதலிய கருத்துப்புலதைற் குரிய பொருள்களேத் தன்குறிப்போடு சார்த்தி உயிரிறே டுணர்வு தெரிவதெல்லாங் கருதலனுமானமெனப்படும். இவ் விரண்டி னும் வேருய் இதமகிதங்கண் முன்னர் அச்செய லாஞலிங்குமவை செயின்மேலேக்காகும் என்றுற்போல, வேதாகமங்களுட் சொல்லிய து கொண்டு சொல்லாத பொருளேயும் ஒப்புமைபற்றி யூகித்துத் துணிவதாய் உயிரி தேடுணர்வு தெரிவதெல்லாம் உரையனுமானமெனப்படு மென்பதாம்

ஆகமத்தட்கூறம் பதிமுதலிய பொருள்களே அவ்வாகமத்திற் கியைபுடைய அனுமானத்தின் வைத்தறிவதாஉம் உரையனுமான மெனப்படு மென்பாருமுளர்.

இதனுனே அவையிற்றின்மேலு மறைவர் எனப்பட்ட அளவை கள் காட்சியனுமானத்தோடொப்ப வைத்து அனுமானத்தளடக்கிக் காட்டப்பட்டன. (12) அநாதியே யமல பை வறிவனூ லாக மந்தான் பிதைமா றின்றிப் பேண றந்திர மந்தி ரங்கண் மதைக் எடக்கித் தெய்வம் வழிபடும் வாய்மை யாகுந் ததையி நிலாதான் றன்மை யுணர்த்துத அபதே சந்தான்.

#### சுப் — பதவுரை

அநாதியே அமலைய அறிவன் நூல் ஆகமந்தான் – அநாதி முத்த சித்துருவாகிய முதல்வன் அருளிச்செய்த நூல்களெனப்படும் வேதாகமங்கள் ( கருமகாண்டம் உபா சனுகாண்டம் ஞானகாண்டமென மூவகைப்படும்),--பின் ஆதி மாறு இன்றிப் பேணல் – (அவற்றுட் கருமகாண் டம் பற்றிப்) பின்னெடு முன் மாறுகோளின்றி அநுட்டித் தலே உயிரினேடுணர்வு தெரிவது,—தந்திரம் – தந்திரவுரை யளவை யெனப்படும்,—மனுத்கள் அடக்கித் தெய்வம் வழிபடும் வாய்மை – (உபாசனுகாண்டம்பற்றி) மனுதிக ளடக்கித் தெய்வம் வழிபடும் வாய்மையை உயிரினே டுணர்வு தெரிவது,—மந்திரங்கள் ஆகும் – மந்திர வுரை யளவை யெனப்படும்,—தன் ஆதி ஈறு இலாதான் - ( ஞான காண்டம்பற்றித்) தனக்கு முதலு முடிவு மில்லாத இறை வன்,—தன்மை உணர்த்துதல் – ( தன்னின்வேறல்லாத எண்குண முடையனுதல் தன்னின் வேருகிய பசுபாசங்களே யுடையனுதன் முதலிய) தன்மைகளேத் தானுணருமாறும் பிறாக்குணார்த்துமாறும் உயிரி@ேடுணார்வு தெரிவது.— உபதேசந்தான் – உபதேச வுரையளவை யெனப்படும் என்க்.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அநா திமுத்த சித்தாருவாகிய முதல்வனருளிச் செய்த வேதாகமங்கள் கருமகாண்டம் உபாசனுகாண்டம் ஞானகாண்டமென மூவகைப்படும். அவற்றுள், கருமகாண் டம்பற்றிப் பின்னெடு முன் மாறு கோளின்றி அனுட்டித் தலே உயிரினேடுணர்வு தெரிவது தந்திரவுரையளவையெனப் படும்; உபாசனுகாண்டம்பற்றி மனு திகளடக்கித் தெய்வம் வழிபடும் வரய்மையை உயிரினேடுணர்வு தெரிவது மந்திர வுரையளவை யெனப்படும்; ஞானகாண்டம்பற்றித் தனக்கு முதலுமுடிவுமில்லாத இறைவன் தன்னின் வேறுகிய பசு பாசங்களேயுடையனுதல் முதலிய தன்மைகளேத் தானுணரு மாறும் பிறர்க்குணர்த்துமாறும் உயிரினேடுணர்வு தெரிவது உபதேசவுரையளவை யெனப்படுமென்பதாம்.

வேதமும் ஆகமமெனப்படு மென்பது சீகண்ட பாடியத்தள் ஞங்காண்க.

ஆத்தவாக்கிய மென்ப தாணர்த்து தற்கு அ**ரா**தியே யமலஞய வறிவனென்றுர்.

அறிவனூலென்புழி ஆருவது செய்யுட்கிழமைக்கண்வர்தது.

இவ்வாறன்றி, பதிபசுபாசங்களுக்குப் பிரமாணமு மிலக்கண மும் பின் முன் மாறகோளின்றிப் பாதுகாத்துக்கூறும் ஆகமவாக்கி யங்களேத்தெரிவது தக்திரவுரையெனவும், மனுதிகளடக்கித் தெய் வம் வழிபடும் வாய்மை யெனப்படுஞ் சாதனமாகிய வேண்டுஞ்செய்தி முறைமைகளேக்கூறும் ஆகமவாக்கியங்களேத் தெரிவது மக்திரவுரை யெனவும், தனுதியீறிலாதான்றன்மை யுணர்த்த தலெனப்படும் கட்டையினியல்பு கூறாம் ஆகமேவாக்கியங்குளோத் தெரிவது உபதேச வுணா யெனவும், இவ்வாறு ஞோனகாண்ட மொன்றுணயே மூவகைகப் படுத்துணைப்பாரு முளோர்; அவர்க்கு மேற்றை யுபாசதுகொண்டமுங் கன்மகாண்டமும் பிரமாணத்தோகப்படாமையறிகை.

இனித் தார்க்கிகர் முதலியோர் குடம்படமுதலிய உலகச் சொற்கள்பற்றி அவ்வப்பொருள்களே யுணர்தலும் உரையளவை யென்பர். அவை, காட்சியனுமானங்களி னடங்கிடாப்பொருளேக் காட்டுவன வன்மையின், மாமரத்தைக் காட்டல்போலும் இயல்பே துப்பற்றி யறிவதாகிய அனுமான விசேடமாவனவன்றி உரை யளவை யாதற்கேலாமையறிக.

சொல்லானறிக்கேன் என்றனுபவஙிகழ்தலின் அத வேற ளவையாவதன்றி அனுமானத்துளடங்காதென்பார்க்கு, குளிரின்மை பனியின்மை முதலியன அநுபலத்தியாலறிக்தேனென்ற அநுபவ கிகழ்தலின், இன்னோன்னவற்றை வேறுபிரமாண மென்னுது காட்சிமுதலியவற்றுளடக்குதல் பொருக்தாதாய் முடியுமென் ரெழிக.

இதனுனே உரையளவை மூன்றென்றவற்றதியல்பு கூறப் பட்டது. (13)

ஈண்டு பக்கப் போலிநான் கேதுப் போலி பொருமூன் ருய், வேண்டு மெழுமூன் ருகும்விளங் குவமைப் போலி யீரொன்பான்,காட்டுர் கோல்வித் தானமிரண் டிருபத் திரண் டாங் கரு திலிவை, யாண்டு மொழிவ ரவையெல்லா மளக்கி லறுபத் தைர்தாகும்.

## சுப் — பதவுரை

ஈண்டு பக்கப்போலி நான்கு – மேற்கூறிப் போந்த அனுமான சாமக்கிரியைகளுள் துணிபொருட் கிடனுதலாகிய பக்கலக்கணத்திற் குறைபாடுடைத்தாயும் ஒரு புடை யொத்துப் பக்கம்போலத் தோன் றுவதாகிய பக்கப்போலி, துணியும் பொருட்கிடகை நது உம், துணியும் பொருட் கொருமருங்கிடனுகாததூஉம், துணிந்த பொருட்கிடன வதூஉம், துணிந்த பொருட்கொருமருங்கிடனைதூஉ மென நான்குவகைப்படும்,—ஏதுப்போலி ஒரு மூன்ருய் வேண்டும் எழு மூன் ரு கும் – சாத்தியப்பொருளோடு வியாத்தியுடைத்தாய்ப் பக்கத்திலிருத்தலாகிய ஏதுவிலக் கணத்திற்குறைபாடுடைத்தாயும் ஒருபுடையொத்து ஏதுப் போலத் தோன்றுவதாகிய ஏதுப்போலி, துணியப்படாத தூ உம் மறுதலேக்கட்படுவதூ உம் ஒருதேலப்படாததூ உ மேன மூவகைப்பட்டு, விரியான் இருபத்தொன்ரும். அவையாவன,—சார்பில்லதூ உட் சார்புண்டை படாததூஉமெனச் சார்புபற்றிய குற்றம் இரண்டும், சொருபமில்லதூஉம் சொருபமுண்மையறியப்படாததூ உம் சொருபத்தின் விசேடண மில்லதூஉம் விசேடண முண்மை யறியப்படாததூஉம் விசேடியமில்லாததூஉம் விசேடியமுண்மையறியப்படாததூ உம் ஒருமருங்கில்லதூ உம் ஒருமருங்குண்மை யறியப்படாததூஉம் பரனுக் குடம்பாடில்லதூஉமெனச் சொருபம்பற்றிய குற்றம் ஒன்பதும், சாத்தியத்தோடு வியாத்தியுண்மை படாததூஉம் செய்கைபற்றி வியாத்தியுடையதூஉமென வியாத்திபற்றிய குற்றம் இரண்டும் ஆகிய பக்கவிருத்தி துணியப்படாத ஏதுப்போலியின் விரிபதின்மூன்றும், மறு தணப்பொருள் சாதிப்பதூ உம் மறுதணப்பொருள் சாதிப்ப

தாய்ப் பிறிதோரேதுவை உடன்கொண்டு வருவதுஉம் காட் சியளவையான் மறுக்கப்பட்டுக்கொண்டு வருவதூ உம் கருதலாவையான் மறுக்கப்பட்டுக்கொண்டு வருவதூ உம் உரையளவையான் மறுக்கப்பட்டுக்கொண்டு வரு வதூஉமென மறுத‰த்த‰யுடைய ஏதுப்போலி விரி ஐந்தும், பக்க சபக்க மாத்திரையினன்றி விபக்கத்துஞ் சேறலுடையதூ உம் சபக்கத்திற் சேறவின்றிப் பக்கமாத் திரையினுள்ளதாஉம் சபக்க விபக்கங்கள் கிடைக்கப் பெருத்தாஉடுமன் ஒருதேஃப்படாத ஏதுப்போலி விளி மூன்றுமாம்,—விளங்கு உவமைப்போலி ஈரொன்பான் காண்டும் – இனி வியாத்தி நிச்சயித்தற் கிடனுதலாகிய உவமையிலக்கண மின்றியும் உவமைபோலத் தோன்றுவ தாகிய உவமைப்போலி, அந்நுவயம்பற்றியும் வெதிரேகம் பற்றியும் இருவகைப்பட்டு, விரியான் ஒரோவொன்று ஒன்பதாய்ப் பதினெட்டு வகைப்படும். அவையாவன:— சாத்திய முடைத்தாகாததூ உம் சாத்தியமுடைமை நிச்ச யிக்கப்படாததாஉம் ஏதுவுடைத்தாகாததாஉம் ஏது வுடைமை நிச்சயிக்கப்படாதது உம் இரண்டு முடைத் தாகாததூஉம் இரண்டு முடைமை நிச்சயிக்கப்படாததூ உம் சொருபமில்ல தூஉம் சொருபமுண்மை பரனுக்குடம் பாடாகாததூஉம் செயற்கையானுகிய வியாத்தியுடை யதூடிமென அந்நுவய வுவமைப் போலிவிரி ஒன்பதும், சாத்தியமின்மை யுடைத்தாகாததூ உம் சாத்தியமின்மை யுடைத்தென்பது நிச்சயிக்கப்படாததூஉம் ஏதுவின்மை யுடைத் தாகாததூஉம் ஏதுவின்மை யுடைத்தென்பது நிச்சயிக்கப்படாததூஉம் இரண்டின்மையு முடைத்தா காததூஉம் இரண்டின்மையு முடைத்தென்பது நிச்சயிக் கப்படாததூஉம் சொருபமில்லதூஉம் சொருபமுண்மை பரணுக்குடம்பாடாகாததாஉம் வெதிரேக வியோத்தி

செயற்கையானுடையதூஉமென வெதிரேகவுவமைப் போலி விரி ஒன்பதுமாம்,—தோல்வித்தானம் இரண்டு இருபத்திரண்டாம் – இனித் தருக்க வாதத்தின்கட் பேசத் தெரியாமையாகிய தோல்வித்தானம், மயங்கப்பேசுதலும் வாளாவிருத்தலுமென் றிருவகைப்பட்டு, விரியான் இரு பத்திரண்டாம். அவையாவன:—தானெடுத்துக்கொண்ட மேற்கோனச் சாதிக்கமாட்டாமல் அதற்குக் கேடுவரப் பேசுதலும், பிறிதொரு மேற்கோீனக் கூறுதலும், மேற் கோளுக்கு மறுதஃப்படப் பேசுதலும், மேற்கோண விட்டுவிடு தலும், தான் கூறிய ஏதுவுக்குக் குற்றம் வந்துழி வேரோராற்ருன் ஏதுக்கூறுதலும், தனக்கு வருந்தோல்வி யைப் பிறிதொன்றுபேரி மறைத்தலும், பயிரை படா தனபேசுதலும், பொருள் இனிது விளங்காத சொற்களே பெடுத்துக்கொண்டு பேசுதலும், அவாய்நிலே தகுதி அண்மை இல்லனவாய்ப் பேசுதலும், மேற்கோள் முதலிய வைந்திண்யும் முறைபிறழப் பேசுதலும், அவற்றுட் சில குறையப் பேசுதலும், ஒன்றற்குப் பல கூறுதலும், சொல்ஸே இரட்டித்துச் சொல்லுதலும், பொருளே இரட் டித்துச் சொல்லுதலும், பிறன் கூறியபொருணே அநுவதிக்க மாட்டாமையும், பிறன் கூறியிபாரு கு அறிந்தும் அறி யான்போன்று விறைதலும், விடைசொல்லத்தெரியாது வேரெரு கருத்துடையான் போன்றிருத்தலும் வாதத்தை விட்டுப் பிறிதொன்றணச்சொல்லிப் பொழு துபோக்கலும். சுபக்கத்துக்குச் சொல்லிய குற்றத்தைப் பரிகரியாதுடம் பட்டுப் பரபக்கத்துக்குக் குற்றம் பேசுதலும், தோல்வித் தான மெய்திறேணத் தோல்வித்தான மெய்திறையின் றறிந்து கூருதிருத்தலும், தோல்வித்தான மெய்தாதாண எய்தினையன்று கூறுதலும், தன் சித்தார்தத்திற்கு இணங் காதவற்றைச் சொல்லிச் சித்தாந்தஞ் சாதித்தலுமென

இவை,—அவையெல்லாம் அளக்கில் அறுபத்தைந்தாகும்-அவைகளே அளவிடுமிடத்தே இங்ஙனம் நான்கும் இரு பத்தொன்றும் பதினெட்டும் இருபத்திரண்டுமாகிய அறு பத்தைந்தாம்,--இவை கருதில்யாண்டும் ஒழிவர்-இவைகளே வீசாரிக்கின் அநுமானவளவைக் கெவ்விடத்துங் குற்றங் களாமென்று ஒழிவர் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்டோர்த அனுமானசாமக்கிரியை களுள் துணிபொருட்கிடதைலாசிய பக்கலக்கணத்திற் குறைபாடுடைத்தாயும் ஒருபுடையொத்துப் பக்கம்போலத் தோன்றுவதாகிய பக்கப்போலி, துணியும் பொருட்கிடனை ததூஉம், துணியும்பொருட்கொருமருங்கிடகை ததுஉம், தணிந்தபொருட்கிடவைதூஉம், துணிந்தபொருட்கொரு மருங்கிடனுவதூஉமென நான்கு வகைப்படும். சாத்தியப் பொருளோடு வியாத்தியுடை த்தாய்ப் பக்கத்திலிருத்தலாகிய ஏதுவிலக்கணத்திற் குறைபாடுடைத்தாயும் ஒருபுடை யொத்து ஏதுப்போலத் தோன்றவதாகிய ஏதுப்போலி, துணியப்படாத தூஉம் மறுதஃக்கட்படுவதூஉம் ஒருதஃப் படாததூஉமென மூவகைப்பட்டு, விரிபானிருபத்தொன் ரும். அவையாவன:— சார்பில்லதூஉம் சார்புண்மையறியப் படாததூஉமெனச் சார்புபற்றிய குற்றமிரண்டும், சொருப மில்லதூஉம் சொரூபமுண்மையறியப்படாததூஉம் சொரூ பத்தின் விசேட்ணயில்லதூஉம் விசேடணமுண்மையறிபப் படாததூஉம் விசேடியமில்லாததூஉம் விசேடியமுண்மை யறியப்படாததாஉம் ஒருமருங்கில்லதாஉம் ஒரு மருங் குண்மை யறியப்படாததாஉம் பரனுக்குடம்பாடில்லதூஉ

மெனச் சொரூபம்பற்றிய குற்றமொன்பதும், தோடு வியாத்தியுண்மையறியப்படாத தூஉம் செயற்கை பற்றி **வி**பாத்**தி**யுடையதூஉமென வியாத்திபற்றிய குற்றமி**ரண்**டும் ஆகிய பக்கவிருத்தி துணியப்படாத ஏதுப்போலியின் விரி ப தின்மூன்றும், மறுதஃப்பொருள் சா திப்பதூஉம் மறுதஃப் பொருள் சாதிப்பதாய்ப் பிறிதோரேதுவை உடன்கொண்டு வருவது உம் காட்சியளவையான் மறக்கப்பட்டுக்கொண்டு வருவ தூஉம் கரு தலளவைபான்மறுக்கப்பட்டுக்கொண்டுவரு வதூ உம் உரையளவையான் மறுக்கப்பட்டுக்கொண்டு வருவ தூஉமென மறுத‰த்த‰யுடைய ஏதுப்போலிவிரியைர்தும், தூஉம் சபக்கத்திற் சேறலின்றிப் பக்கமாத் திரையினுள்ளதூ உம் சப**க்கவிபக்கங்க**ள் கிடை**க்கப்**பெ*ரு த*தூஉமென ஒரு தஃப்படாத வேதுப்போலிவிரி மூன்றமாம். இனி வியாத்தி நிச்சயித்**த**ற்கேட.தைலாகிய உவமையிலக்கணை மின் றியும் உவமைபோலத் தோன்றுவதாகிய உவமைப்போலி, அந்து வயம்பற்றியும் வெதிரேகம்பற்றியும் இருவகைப்பட்டு, விரி யானெரோவொன்*றெ*ன்பதாய்ப் பதினெட்டு வகைப்படும். அவையாவன:—சாத்தியமுடைத்தாகாததூஉம் சாத்திய முடைமை நிச்சயி**க்கப்**படாததூஉம் **ஏதுவுடைத்தாகா**ததூ ஏதுவுடைமை நிச்ச**பிக்க**ப்படாததூஉம் உம் இரண்டு முடைத்தா**ள** ததூஉ**ம்** இரண்டுமுடைமை நிச்சயிக்கப்படா ததூஉம் சொரூபமில்லதூஉம் சொரூபமுண்டை பரனுக் குடம்பாடாகாததூஉம் செயற்கையானுகிய வியாத்தியுடைய தூ உமென அக்துவபவுவமைப்போலிவிரி ஒன்பதும், சாத் தியமின்மையுடைத்த**ாகா த**தூஉம் சா*த்* தியமின்மையுடைத் தென்பது நிச்சயி**க்கப்படா** ததூஉம் ஏதுவின்மையுடை**த்**தா

காத தூஉம் ஏ துவின்மையுடைத்தென்ப து நிச்சயிக்கப்படா **த**தூஉம் இரண்டின்மையுமு**டைத்தாகா** ததூஉம் இரண்டின் மையுமுடைத்தென்பது நிச்சயிக்கப்படாததூஉம் சொருப மில்லதூஉம் சொரூபமுண்மை பரனுக்குடம்பாடாளததூ உம் வெதிரேகவியாத்தி செயற்கையானுடையதூஉமென வெதிரேகவுவமைப்போலிவிரி பொன்பதுமாம். இனித் தருக்கவாதத் தின்கட் பேசத்தெரியாமைபாகிப தோல்வித் தானம், மயங்கப்பேசுதலும் வாளாவிருத்தலு மென்றிரு வகைப்பட்டு, விரியானிருபத் திரண்டாம். அவையாவன: — தானெடுத்துக்கொண்ட மேற்கோளேச் சாதிக்கமாட்டாமல் அதற்குக் கேடுவரப் பேசு தலும், பிறிதொரு மேற்கோளேக் கூறுதலும், மேற்கோளுக்கு மறுதலேப்படப் பேசுதலும். மேற்கோீன விட்டுவிடுதலும், தான் கூறிய ஏதுவுக்குக் குற்றம் வர்துழி வேரோர்றுன் ஏதுக்கூறதலும், தனக்கு வருர் தோல்வியைப் பிறிதொன்றுபேசி மறைத்ததும், பய ெறுடுபடாதன பேசுதலும், பொருள் இனிது விளங்காத சொற்களே பெடுத் துக்கொண்டு பேசு தலும், அவாய் நிலே தகு தி யண்டை யில்லனவாய்ப் பேசு தலும், மேற்கோண் முதலியவைர் திணயும் முறைபிறழப் பேசு தலும், அவற்றுட் . சில குறையப் பேசு*தலு*ம், ஒ**ன்**றற்**கு**ப் பல கூறுதலும், சொல்லே இரட்டித்துச் சொல்லுகலும், பொருளேயிரட்டித் தூச் சொல்றுதறும், பிறன்கூறிய பொருளே அநுவதிக்க மாட்டாமையும், பிறன் கூறிய பொருளேயறிந்தும் அறியான் போன்று விதைதும், விடைசொல்லத்தெரிபாது வேறுெரு கரு,க் துடையன்போன் றிருத்தலும், வாதத்தைவிட்டுப் பிறி தொன்றீனச் சொல்லிப் பொழு துபோக்கலும், சுப**க்க**த்**துக்** குச் சொல்லிய குற்றத்தைப் பரிகரியாதுடம்பட்டுப் பரபக்

கத்துக் குற்றம் பேசு தலும், தோல்வித்தானமெய் தியோணத் தோல்வித்தான மெய்தியைன்ற றிக்து கூறு திருத்தலும், தோல்வித்தானமெய்தாதாண எய்தியையன்ற கூறு தலும், தன் சித்தாக்கத்திற் கிணங்காதவற்றைச் சொல்லிச் சித்தாக் தஞ் சாதித்தலு மெனவிவை. இங்ஙனம் கான்கும் இருபத் தொன்றம் பதினெட்டும் இருபத்திரண்டுமாகிய அறபத் தைக்தும் அனுமானவளவைக்குக் குற்றங்களா மென்பதாம்.

இவை குற்றமாகலின் ஆகமவளவைக்கு முன்னுக வையாத இறுதிக்கண்வைத்தார். இவற்றிற் குதாரணம் உய்த்துணர்க்து கொள்க ஈண்டு வீரிப்பிற் பெருகும்.

இன்னும் இப்பக்கவே துவுவமைகளே எடுத்துச்சொல்லும்வழிப் படுஞ் சொற்குற்றங்களெல்லாக் தோல்வித்தானத்துளடங்கும்.

ஈண்டு ் குடும் பக்கப்போலி உவமைப்போலிகளெல்லாம் ஏதுப்போலியு எடங்குமெனத் தோர்க்கிகர் கூறுவர்.

பக்கவுவமைகளினிலக்கணத்தை கோக்கிக் காணும்வழி, அவைபக்கப்போலி யுவமைப்போலி யெனப்படுவனவன்றி ஏதுப் போலி யெனப்படாமை யறிக.

இதணை அனுமானப் பிரயோகத்தின்கட்படுங் குற்றங்க ளிவையென்பது தெரித்தக் கூறப்பட்டது. (14)

அளவையிலக்கண முடிந்தது.

ஆகத்திருவிருத்தம் – 20.

2

#### சிவமய**ம்** திருச்சிற்றேம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# பிரமாணவியல் முதற்சூத்திரம்



# பிரமாணவியல்

## முதற்சூத்திரம்

இங்ஙனம் அளவையிலக்கணங் கூறியவாகிரியர், அவ்வளவை யானுணாப்படும் முப்பொருள்கள துண்மை மூன்று சூத்திரத்தா னுணர்த்துவான் நெடங்கி, முதற்சூத்திரத்துப் பதியுண்மைக்கு அளவை கூறுகின்றுர்.

ஒருவனே டொருத்தி பொன்றென் அரைத்திடு முலக மெல்லாம், வருமுறை வக்து நின்று போவது மாத லாலே, தருபவ னெருவன் வேண்டுக் கான்முத லீறு மாகி, மருவிடு மாதி முத்த சித்துரு மன்னி நின்றே.

#### சுப் - பதவுரை

ஒருவனேடு ஒருத்தி ஒன்று என்று உரைத்திடும் உல கம் எல்லாம் – அவனென்றும் அவளென்றும் அதுவென் றும் (இவ்வாறவயவப் பகுப்புடைத்தாய்க்) கூறப்படும் பிரபஞ்சத்தோகுதி,—வரு முறை – தோன்றுதற்குரிய சற் காரிய முறையால்,—வர்து நின்று போவதும் ஆதலால் – தோன்றி ரிற்றலே யன்றி அழிதலு முடைமையால்,— தருபவன் ஒருவன் வேண்டும் – (அது தன்ணத்) தோற்று விப்பானுரு விணமுதலே அவாய் ரிற்கும்,—(ஆகலான்) சுறுமாகியே – (அவ்வுலகமொடுங்குதற்கு ஏதுவாய் ரின்ற) சங்கார காரணனே,—அநாதி முத்த சித்து உரு மன்னி நின்றே – (அஃதொடுங்கிய பின்னும்) அநாதி முத்த சித் துருவாய் ரிலேபெற்று நின்று,—மருவிடும் – அநாதி பெத்த சித்துருவின் பொருட்டு மீளவும் அவ்வுலகத்தை) முன் போலவே தோற்றுவிக்கும்,—தான் முதல் – (அதனுல்) அவனே உலகிற்கு முதற்கடேவுள் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அவனவா துவென்னும் அவபவப்பகுப்புடைய பிரபஞ்சக் தோன்று தற்குரிய சற்காரியமுறையாற் ரேன்றி கின்று அழி தலுடைமையால், அது தன்ணேத் தோற்று விப்பா னெரு விணமுதலே அவாய்கிற்கு மாகலான், அவ் வுல க மொடுங்கு தற்கு எதுவாய்கின்ற சங்காரகாரணனே அலி தொடுங்கிய பின்னும் அநா திமுத்தசித் தருவாய் கிலேபெற்று கின்று அநா திபெத்த சித்துருவின்பொருட்டு மீளவுமவ்வுல கத்தை முன்போலமருவுவிக்கும்; அதனைல் அவனேயுலகிற்கு முதற்கடவுளென்பதாம்

" கொள்ளப் படாது மறப்ப தறிவிலென் கூற்றுக்களே '' (திருச்சிற்றம்பலக்கோவையார். செ-87.) என்பதனுட் கொள்ளப் படாதென்பதுபோல, போவதென்னு மொருமை அத்தொழின் மேனின்றது.

உம்மை இறர்தது தழீஇயிற்று.

ஒருவிண யென்னு மிரண்டாவதாம் தானேயென்னும் பிரிஙில யேகாரமும் விகாரத்தாற்டெருக்கன.

ஈற ஆகுபெயர்.

உம்மை சிறப்பு.

ஆகியென்பது பெயர்.

மருவுவித்தல் முன்போலவே தோன்றச்செய்தல். ''குடி பொன்றிக்—குற்றமு மாக்கே தரும்'' ( திருக்குறள், வெஃகாமை. செ – 1. ) என்றுற்போல விவ்விகுதி விகாரத்தாற் ஜெக்கது.

முழுவது மொடுங்கியபின் முதல்வ கெவ்வாறு நிற்பகொன் னுங்கடாவை விடுத்தற்கு அநாதிமுத்த சித்தருவாய் மன்னி நின்று என்றுர். ஆக்கச்சொல் வருவித்தரைக்க.

அநாதி முத்த சித்துருவென இனம்பற்றி யடையடுத்தலின், அநாதி பெத்த சித்துருவு முண்டென்பதாஉம், மீளவு மருவுவித்தல் அதன்பொருட்டென்பதாஉம் பெற்றும்.

'' மலத்துளதாம் '' ( சிவஞானபோதம். சூ — 1. ) என்றுர் முதனூலாசிரியரும்.

ஒருவனே டொருத்தி யொன்றென் அரைத்தலாகிய அடை மொழி வர்து நின்று போவதாகிய ஏதுவைச் சாதிக்குங் குறிப்பேது வாய் நின்**றது.** 

இது மூன்றெழுவாயும் மூன்ற பெயனிஃலயு முடைத்தாய் முத னூன் முதற்சூத்திரம்போல முக்கூற்றதாமாறு காண்க.

இனி அம்மூன்றனுண் முதற்கூற்றை இருபத்தேழு செய்யு ளான் உலியு*றுத்து* வான் கு*ருட*ங்கினர். (1)

#### முதலதிகரணம்

உதிப்பது மிற முண்டென் அரைப்பதிங் கென்ண முன்னேர் மதித்துல காசதி யாக மன்னிய தென்ப ரென்னி னிதற்குயா னதுமா தை யெடேனிப்பூ தாதி யெல்லாம் விதிப்படி தோற்றி மாயக் காணலான் மேதி னிக்கே.

#### சுப் — பதவுரை

முன்னேர் – உலகாயத நூறுணர்க்தோர்,—மதித்து – (காட்சியளவைக் கெய்தாதன பிரமாணமாகாவென) மதித்து.—உலகு அநாதியாக மன்னியது என்பர் – உலகம் நித்தமாக நிலேபெறு மென்பர்,—(ஆகலான்) உதிப்பதும் ஈறும் உண்டு என்று உரைப்பது–(கிஃத்தொழிலொன்றே யன்றி ஏணத்) தோற்றமு நாசமும் உண்டெனக் வது,—என்ணயென்னின் – பெறப்படா தெனின்,—இங்கு விதிப்படி - ஈண்டு (நீ) விதித்த விதியாகிய நிலேத்தொழில் போலவே,—இம் மேதினிக்கே – இவ்வுலகின் கண்ணே,— பூதாதி எல்லாம் – பூதமுதற்காரணமாகவுடைய பிரபஞ் சங்களெல்லாவற்றிற்கும்,—தோற்றி மாயக் காணலான் – தோற்ற நாசங்களாகிய ஏணே இரண்டு தொழிலு முடனி கழக் காண்டலான்.—யான் இதற்கு – யானிதணச் சாதித் தற்கு,—அநுமானுத் எடேன் – (கீ கொண்ட காட்சியளவை ்பொன்றே அமையுமாகலின்) ஈண்டு அநுமான முதலிய வேறு பிரமாணங்கள் எடுத்துக்காட்டுவேனல்லேன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உலோகாபத நூலுணர்க்கோர் காட்சியளவைக் கெப்தாதன பிரமாணமாகாவென மதித்து உலகம் நித்த மென்பாராகலான், நிலேத்தொழிலொன்றேயன்றி ஏணே யிரண்டு தொழில்கள துண்மை பெறப்படாதெனின்,— ஈண்டு நீ விதித்த விதியாகிய நிலுத்தொழில்போலவே ஏணேயிரண்டு தொழிலும் உடனிகழக் காண்டலான், இதணேச் சாதித்தற்கு நீ கொண்ட காட்சியளவையொன்றே அமையுமாகலின், ஈண்டு வேறு பிரமாணங்க வெடுத்துக்கோட்டல் வேண்டா மென்பதாம். படி உவமவுருபு.

"தோற்றமுமீற முள்ளதன்பாலே கிடத்தலின்" ( சிவஞான போதம், முதற்குத்திரம். அதி — 1. ) என்ருர்முதனூலாசிரியரும்.

மே தினிக்கென்பது உருபு மயக்கம்.

இதனுனே உலகாயதன் மதம்பற்றி கிகழுமாசங்கையைப் பரி கரித்து முத்தொழிலுண்மை சாதிக்கப்பட்டது.

பாபக்கத்துட் சித்தாக்கப் பார்வையாற் பாபக்கத்தானை மறுத் தார்; ஈண்டுப் பாபக்கப்பார்வையால் அவர்கூறு மறுப்பைப் பரிகரித் தூச் சித்தாக்தத்தை நாட்டுகின்றுர். இவை தம்முள் வேற்றமை யாகலிற் கூறியது கூறலன்மையுணர்க. வேதாக்ததூ லிரண்டா மத்தியாயத்துள் இரண்டாம் பாதத்தினும் முதற்பாதத்தினுங் கூறியனவு மிவ்வாறே கொள்ளப்படும். (2)

இயல்புகாண் டோற்றி மாப்கை பென்றிடி னிபல்பினுக் குச், செயலதின் றியல்பு செய்தி செய்தியே லியல்ப தின்ரு, மியல்பதாம் பூதர் தானே யியற்றிடுஞ் செய்தி யென்னிற், செயல்செய்வா னெருவன் வேண்டுஞ் செயற்படு மசேதனத் தால்.

#### சுப் — பதவுரை

தோற்றி மாய்கை—அத்தோற்றக் கேடுகள்,—இயல்பு காண் என்றிடின் – (உலகிற்)கியல் பாகலின் அவற்றிற்கு விணமுதல் வேண்டப்படுவதன்) றெனின்,—செயலது இயல்பினுக்கு இன்று – (தோன்றலுங் கெடுதலும் விகார மாகலின்) விகாரமாதல் இயல்பிற்குக்கூடாது,—செய்தி இயல்பே – (அங்ஙனம்) விகாரமாதலே (உலகிற்) கியல் பெனின், —செய்தி இயல்பது இன்ரும் – (அவ்வாறியம்பு வார்க்கு) விகாரத்தின் (வேரு) யியல்பேன்ப தொன்றில்லே யெனப்படும் (படவே தோற்றி மாய்கை இயல்பேன்பது விட்டுப்போய்த் தோல்வித்தானமாய் முடியும் இனி இயல் பும் விகாரமும் வேறெனவே கொண்டு), —பூதந்தானே இயல்பதாம் – பூதநான்கும் இயல்பாயுள்ளனவாம், —செய்தி இயற்றிடும் என்னின் – (அவை தோற்றி மாய்தலாகிய) விகாரத்தைச் செய்யுமெனின் (நன்றுசொன்னும்), —செயற் படும் அசேதனத்தால் – (அவை யங்ஙனர்) தொழிலுற்று நிற்குஞ் செயப்படுபொருளாகலின், —செயல் செய்வான் ஒருவன் வேண்டும் – (செயப்படுபொருட்கு) விணமுதல் வேறு வேண்டப்படும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. அக்தோற்றக் கேடுகள் உலகிற் கிபல்பாகளின் அவற்றிற்கு விண்முதல் வேண்டப்படுவதன்றெனில்,— தோன்றலுங் கெடுதலும் விகாரமாகலின் விகாரமாதலியல் பிற்குக் கூடாது அங்ஙனம் விகாரமாதலே உலகிற்கியல் பெனின், அவ்வாறியம்புவார்க்கு விகாரத்தின் வேருய் இயல்பென்பதொன்றில்ஃயெனப்படும்; படவே, தோற்றி மாய்கை இயல்பென்பது விட்டுப்போய்த் தோல்வித்தான மாய் முடியும். இனி இயல்பும் விகாரமும் வேறெனவே கொண்டு, பூதாள்கும் இயல்பாயுள்ளன அவை தோற்றி மாய்தலாகிய விகாரத்தைச் செய்யுமெனின், நன்று சொன் கும்; அவை அங்ஙனக்தொழி அற்று நிற்குஞ் செயப்படு பொருளாகலிற் செயப்படுபொருட்கு விண்முதல் வேறு வேண்டப்படுமென்பதாம்.

படுமென்பது செய்யுமென்னும் வாய்பாட்டுப் பெயரெச்சம்.

அசேதன மென்பத செயப்படுபொருளென்று: த‱யாய் சின்றது.

சாத்தன் தன்ணக் குத்தினை வென்புழியும், குத்தியது கையுங் குத்தப்பட்டது பிறிதோருறப்புமாகலின், வீணமுதலுஞ் செயப் பநபொருளு மொன்முதல் யாண்டு மின்மை யுணர்க. (3)

நிலம்புன லனல்**கால் காண** நிறுத்திடு மழிக்கு **மாக்**கும் பலந்தரு மொருவ னிங்குப் பண்ணிட வேண்டா வென்னி னிலங்கிய தோற்ற நிற்ற லீறிவை யிசைத லாலே நலங்கிளர் தோற்ற நாசந் தனக்கிலா நாதன் வேண்டும்.

## சுப் — பதவுரை

கால் காண நிறுத்திடும் — ( நான்கு பூதங்களுள் ) வாயு என மூன்று பூதங்கீனயுங் காணும்படி நிலேபெறுத் தித் தான் அவற்றது சமூகத்தின் நிலேபெறும், —அனல் அழிக்கும் — அங்கி ஏனே மூன்று பூதங்கீனயுமழித்துத் தான் அவற்றது சமுகத்தின் அழிவெய்தும்,—புனல் ஆக் கும் — அப்பு ஏனே மூன்று பூதங்கீனயுக் தோற்றித் தான் அவற்றது சமுகத்திலே தோன்றும்,—நிலம் பலந்தரும் — பிருதிவி ஏனே மூன்று பூதங்களினின்று நுகரப்படும் பயண்ப் பயப்பித்துத் தான் அவற்றது சமுகத்திற் பயன் படுதலேயுடைத்தாம்,—(இங்ஙனஞ்செயப்படுபொருட்கு விணமுதல் வேருய் நின்று காரிய நிகழ்த்துதல் கண்கூடாக நிகழ்தலின் இவையே தம்முள் ஒன்றனேயொன்று பண்ண அமையும்),—ஒருவன் இங்குப் பண்ணிட வேண்டா என்னின் — வேருருவன் நண்டைக்கு வினமுதலாதன்

மிகையாமெனின் (அற்றன்று) — இலங்கிய இவை தோற் றம் நிற்றல் ஈறு இசைதலாலே - விளங்கிய விக்கான்கு பூதங்களும் ஒப்பமுத்தோழிற்படுதலான் (இவை யொன் றீனக் காரியப்படுத்தும் ஆற்றலுடையன வன்மையின்),— தோற்றம் (கிற்றல்) காசம் தனக்கு இலா கலம் கிளர் காதன் வேண்டும் – (இவைபோல) முத்தொழிற்படுதல் தனக்கின்றி விளங்குகின்ற மேம்பாடுடைய இறைவ னெருவனே (இவற்றைத் தொழிற்படுத்தற்பொருட்டு) வேண்டப்படும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நான்கு பூதங்களுள், வாயு எண மூன்ற பூதங் கீளயும் நிஃபெறத்தித் தான் அவற்றது சமுகத்தினிஃ பெறும்; அங்கி ஏணே மூன்றா பூதங்கீளேயுமழித்தாத் தான் அவற்றது சமுகத்தினழிவெய்தும்; அப்பு ஏணே மூன்ற பூதங்களேயுக் தோற்றித் தான் அவற்றது சமூகத் திற்றேன் றாம்; பிருதிவி ஏண் மூன்ற பூதங்களினின்ற நாகரப்படும் பயணப்பயப்பித்தாத் தானும் அவற்றது சமுகத்திற் பயன் படுதஃயுடைத்தாம். இங்ஙனஞ் செயப்படுபொருட்கு விண முதல் வேருப் நின்ற காரிய நிகழ்த்துதல் கண்கூடாக நிகழ் \_ தலின் இவைபே தம்முள் ஒன்ற‱பொன்றா பண்ணவமை யும், வேறெருவன் ஈண்டைக்கு வீணமுதலாதன் மிகையா மெனின், அற்றன்று; இந்நான்கு பூதங்களுமொப்ப முத் தொழிற்படுதலான் இவை ஒன்றணக் காரியப்படுத்துமாற்றல் உடையனவன்மைடின், இவைபோல முத்தொழிற்படுத வின்றி மேம்பாடுடையானெருவனே இவற்றைத் தொழி*ற்* படுத்தற்பொருட்டு வேண்டப்படு டென்பதாம்.

எதிர்கிரனிறையாக வைத்துரைக்க. இவ்வாறன்றி மேஃசெ செய்யுளின் பொருளே பொருளாகக்கொண்டு, கூறியது கூறவென் னும் வழுப்படவுரைப்பாருமுளர்.

**க**லங்கிளர்**கா** தனென வியையும். கலம் — மேம்பாடு.

இவையிரண்டு செய்யுளானும் உலகம் முத்தொழிலுடைத் தென்பதீன யுடம்பட்டு, தருபவனிஞருவன் வேண்டாவென்னும் உலகாயதரிலொருசாரார் மதம்பற்றி யாசக்கித்துப் பரிகரிக்கப் பட்டது.

சார்பினிற் ரேன்று மெல்லாக் தருபவ னில்ஃ பென்னிற் றேரினில் லதற்கோ தோற்ற முள்ளதற் கோகீ செப்பா யோரினில் லதுவுக் தோன்கு துள்ளதே அதிக்க வேண்டா சோர்விலா திரண்டு மின்றி நிற்பது தோன்று மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

(கணபங்கமாகிய எல்லாப் பொருள்களுள்ளும் முற் கணத்திற் ருேன்றிய பொருள் பிற்கணத்திற் ரூேன்றும் பொருட்குச் சார்பாய் மேம்படுதலின்) எல்லாம் சார்பி னில் தோன்றும் – எல்லாப்பொருளும் (வித்தின் கேட்டின் அங்குரம்போல) அவ்வச்சார்பிலே தோன்றுமெனச் சவுத்தி ராந்திகர் முதலியோர் மதம்பற்றிக் கூற வமையும்,—தேரின் தருபவன் இல்ல என்னின் – (ஆதலால்) ஆராயுமிடத்து இதற்கொரு கருத்தாத் தோற்ற நாசமின்மை பற்றி மேம் பாடுடையன யுளனுதல் வேண்டாவெனின்,—தோற்றம் இல்லதற்கோ உள்ளதற்கோ நீ செப்பாய் – அற்றன்று நீ சார்பிற் ரேற்றங் கூறியது இல்பொருட்கோ வுள் பொருட்கோ கூறுவாயாக, -ஓரின் இல்லதுவும் தோன்ரு து
– உணருமிடத்து இல்பொருட்காயின் (அது முயற்கோடு
போல) ஒருஞான்றுக் தோன்றுமாறில்லே, -உள்ளது உதிக்க வேண்டா வேல் - (அற்றேல் குடம்போல) வுள்பொருட்குக் தோற்றம் வேண்டாமையின், --இரண்டும் இன்றிச் சோர்வு இலாது நிற்பது – மாத்திமிகர் மதம்பற்றி இல்லது மன்றி யுள்ளதுமன்றி (அநிர்வசனமாய்ச்) சோர்வின்றி நிற்ப தொரு பொருள், --தோன்றும் அன்றே – தோன்றுமெனக் கோடும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. கணபங்கமாகியவெல்லாப் பொருள்களுள்ளும் முற்கணத்திற்றேன்றிய பொருள் பிற்கணத்திற்றேன்றிம் பொருள் பிற்கணத்திற்றேன்றும் பொருட்குச் சார்பாய் மேம்படுதலின், எல்லாப்பொருளும் வித்தின்கேட்டி னங்குரம்போல அவ்வச்சார்பிலே தோன்று மெனச் சவுத்திராந்திகர் முதலியோர் மதம்பற்றிக் கூறவமையும், இதற்கொரு கருத்தாத் தோற்றநாசமின்மைபற்றி மேம் பாடுடையனயுள்ளுகல் வேண்டாவெனின்,—அற்றன்று; நீசார் பிற்றேற்றங் கூறியது இல்பொருட்கோ உள்டொருட்கோ? இல்பொருட்காயின், அது முயற்கோடுபோல ஒருஞான்றுந் தோன்றமாறில்லே. அற்றேற் குடம்போல உள்பொருட்குர் தோன்றமாறில்லே. அற்றேற் குடம்போல உள்பொருட்குர் தோற்றம் வேண்டாமையின் மாத்திமிகர்மதம்பற்றி இல்லது மன்றி யுள்ளதுமன்றி அகிர்வசனமாய் கிற்பகொருபொருள் தோன்றிமனக் கோடுமென்பதாம்.

இல்லதுவு மென்னு மும்மை சிறப்பு. உடம்படுமெய் பெறு தல் இலேசாற் கொள்க. (5) உள்ளது மிலது மின்றி நின்றதொன் **ற**ளதே அண்டா மில்லதே லில்லே யாகுர் தோற்றமு மிசையா தாகு முள்ளகா ரணக்தி அண்டாங் காரிய முதிக்கு மண்ணி லில்லதாம் படங்க டாதி பெழிறரு மியற்று வாலை.

#### சுப் — பதவுரை

உள்ளதும் இலதும் இன்றி நின்றது ஒன்று – (அங்ங னம்) உள்ளது மில்லது மன்றி அநிர்வசனமாய்க் கூறப் படும் பொருடான் ஒன்று (உண்டோ வில்ஃயோவெனக் கடாயினர்க்கு),—உளதேல் உண்டாம் – உண்டெனில் உள்பொருளேயாம்,—இல்லதேல் இல் ஃ யொகு ம் – இன் றெனில் இல்பொருளேயாம் (எனப்பட்டு அகிர்வசன மென்றது போலியாயொழியும்),—தோற்றமும் இசையா தாகும் – (அல்லதூஉம் அரிர்வசனப்பொருள் சூனியமாக லின் அதற்குத்) தோற்றமுங் கூடாது,—( இவ்வாறு சவுத்திராந்திகர் முதலியோர் கூறும் இல்பொருட்கும் மாத்திமிகர் முதலியோர் கூறும் அஙிர்வசனப் பொருட்குக் தோற்றங் கூடாமையிற் பாரிசேடவளவையால்) உள்ள காரணத்தில் உண்டாங் காரியம் உதிக்கும் – உள்பொரு ளாகிய காரணத்தினின்றும் உள்பொருளாகிய காரியம் ( ஒருகருத்தாவால் வெளிப்பட்டுத்) தோன்று மென்பது,— இவற்றுவானல் மண்ணில் - திகிரிமுதலிய துணேக்காரணங் களே மண்ணுகிய முதற்காரணத்தின்கண் உய்க்குங் குயவ ஞுல் அம்மண்ணினின்றும்.—படம் இல்லதாம் – ஆடை முதலிய காரியர்தோன்ருது,— கடாதி எழில் தரும்-குடஞ் சால் கரக முதலியே காரியமே வெளிப்பட்டுத் தோன்றுத ஷீன் (அவ்வெதிர்மறை முகத்தானும் அறியப்படும்) என்க.

## சிவ -- பொழிப்புரை

அங்ஙனம் அகிர்வசனமாய்ச் கூறப்படும் பொருடா னென்று உண்டோ இல்ஃஃபோவெனக் கடாயி ரைக்கு, உண்டெனி அள்பொருளேயாம் இன்றெனிலில் பொருளே யாமெனப்பட்டு அதிர்வசனமென்றது போலியா பொழியும்; அல்லதூஉம் அளிர்வசனப்பொருள் சூனிய மாகலின் அதற்குத் தோற்றமுக் கூடாது; இவ்வாறு சவுத்தி ராக்திகர் முதலியோர் கூறும் இல்பொருட்கும் மாத்தியிகர் முதலியோர் கூறம் அகிர்வசனப்பொருட்குக் தோற்றங் கூடாமையின், பாரிசேடவளவையாற் காரணங் கூரியமிரண் டும் உள்பொருளேயாய்க் காரணத்தினின்றுக்காரியம் ஒரு கருத்தாவால் வெளிப்பட்டுத் தோன்றுமென்பது, குயவ னைான் திகிரிமு**த**லிய *து‱*க்காரணங்களே மண்ணுகிய முதற்காரணத்தின்கணுய்ப்ப,அதனினின்றம் ஆடைமுதலிய காரியக் தோன்*ருது கு*ட்ஞ்சால் காகமுதலிய காரியமே வெளிப்பட்டுத் தோன்றுதலின், அவ்வெதிர்மறைமுகத்,கா னும் உடம்பாட்டு முகத்தானும் அறியப்படுமென்பதாம்.

உள்ளது மிலது மின்றி நின்றுதொன்றுளேதேலென்றது அநு வாதஞ் செய்து கொண்டது. (6)

ஒருபொரு ளொருவ னின்றி யுளதில தாகு மென்னிற் றருபொரு ளுண்டே வின்முக் தன்மையின் றின்றே அண்டாப் வருதலின் றிலது காரிப முதலுள தாகு மென்னிற் கருதுகா ரியமு முண்டாய்த் தோற்றமுங் கருத்தா வாலாம்.

#### சுப் — பதவுரை

( அற்றேல் அவையிரண்டு மேலாமையின் ) ஒரு பொருள் உளது இலது – காரியப்படுவதோர் பொருள் உண்டுமா பில்ஃயுமாய் நிற்கு மீரியல்புடைய தாகலின்,— ஒருவன் இன்றி ஆகும் என்னின் – இதற்கொரு கருத்தா வேண்டப்படுவதின்றியே யுண்டாமெனச் சமணர் மதம் பற்றிக் கோடுமென்னின்,—தரு பொருள் உண்டேல் – பொருக்திய பொருள் உள்பொருளாயின்,–இன்ருக்தன்மை இன்று-இல்ஃயாந்தன்மை பின்மையின் உள்ளதேயாம்.— இன்றேல் – இல்பொருளாயின்,—உண்டாய் வருதல் இன்று \_ உண்டாய் வருதலின்மையின் இல்லதேயாம் (ஆதலின் உண்டு மில்ஃயுமாமென மாறுபட்ட இரண்டு தன்மை ஒருபொருளுக்கிசைதல் கூடாது),—முதல் உளதாகும் காரியம் இலது என்னின் – இனிக் காரணரூபமாயுண்டு காரியருபமா யில்ஃபென்பதே உண்டு மில்ஃயு மென்பதற் குப் பொருளெனின்,—(நன்று சொன்றுப் காரண யங்கட்குத் தம்முள் வேற்றுறையின்மையின் காரண முள் பொருளாகவே),—கருது காரியமும் உண்டாய் – கருது கின்ற காரியமும் அதன்கட் சூக்குமருபமாயுள்ளதாய்,— தோற்றமும் கருத்தாவால் ஆம் – அது பின்னர்த் தூலருப மாய் விளங்கத் தோன்றுதல் ஒருவிணமுதலா அமென்பது தானே போதரும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து அ**ற்றேல்**, அவை**யிரண்டுமேலாமையிற் காரியப் படுவதோர் பொருள் உண்டுமாயில்ஃலயுமாய் நிற்கும் ஈரியல் புடையதாகலி**ன்** இதற்கொரு கருத்தா வேண்டப்படு வானல்லினெனச் சமணர்மதம்பற்றிக் கோடுமெனின்,— அற் றன்று; உண்டுமில்ஃயுமாமென மாறபட்ட இரண்டுகன்மை ஒருபொருட்கிசைதல் கூடாது. இனிக் காரணரூபமாயுண்டு காரியரூபமாயில்ஃபென்பதே உண்டுமில்ஃயுமென்றதற்குப் பொருளெனின்,— நன்று சொன்னுப்; காரணகாரியங்கட்குத் தம்முள் வேற்றுமையின்மையிற் காரணமுள்பொருளாகவே காரியமுமதன்கட் சூக்குமரூபமாயுள்ளதாய் அது பின்னர்த் தூலரூபமாப் விளங்கித்தோன்றுதல் ஒரு விணமுதலானு மென்பது தானே போதருமென்பதாம்.

இன்னு மிச்சற்காரியவாதத்தின்கட் படுங்கடாவிடைக செல் லாம் "துத்துமுதல்காரகம்" (அகவல் – 22) என்னும் ஞானுமிர்த முதலியவற்றுட் காண்க.

இவை மூன்ற செய்யுளானும் முறையே, இல்லது தோன்ற மென்னுஞ் சவுத்திரார்திகர் முதலியோர் மதமும், இல்லது முள் னது மல்லது தோன்று மென்னும் மாத்திமிகர் முதலியோர் மத மும், இல்லது முள்ளதுமாயது தோன்றுமென்னுஞ் சமணர்மதமும் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்து, வருமுறையென்பதனுற் பெறப் பட்ட சற்காரியவாதத்தை வேலியுறுத்தி, தருபவனெருவன் வேண்டு மென்பது சாதிக்கப்பட்டது.

இதுகாறம் வந்துகின்ற போவதென்றதாஉம், வருமுறை யென்றதாஉம், தருபவதெருவன் வேண்டுமென்றஉதாம், வைதிகப் புறத்தார் மதத்தான் இகந்துபடாமைக்காத்தார்; இனி வைதிகத் துட்பட்ட மீமாஞ்சகர் தார்க்கிகர் சாங்கியர் மதத்தான் முறையே அவையிகர்து படாமற் காக்கின்றுர். (7) காயத்தி னழிவு தோற்றங் கண்டன முலகிற் காண நீயித்தை யுரைத்த வா**றிங்** கென்னெனி னிகழ்த்து முண்மை மாயத்த வுலகம் பூநீர் தீவளி வான மாதி யாயித்தா னென்றி னென்று தோன்றிஙின் றழித லாலே.

#### சுப் — பதவுரை

(காயமும் உலகுமென்னு மிருகூற்றுப் பிரபஞ்சத்துள் ஆண் பெண் அலியென மேற்கூறிய அவயவப்பகுப்புக் காயத்திற்கே யன்றி ஏணயுலகத்திற் கின்மையால்) தோற்றம் அழிவு காயத்திற் கண்டனம் – (அவயவப்பகுப்புடைமை பற்றித் துணியப்படுர்) தோற்றக் கேடுகளுங்காயத்திற்கே கண்டாமன்றி,—உலகிற் காணும்–உலகிற்காணுமென்ப(து துணியப்படுவ) தாயிருக்க,—இங்கு நீ இத்தை உரைத்த வாறு என்னெனின் – ஈண்டுத்தோற்றக்கேடுகள் இரண் டற்கும் ஒப்பக்கூறுதல் அமையாதென்று நீ சொல்லில் (அற்றன்றை),—மாயத்த உலகம் – (இவ்வாறு உனக்கு) மயக்கத்தைச் செய்வதாகிய உலகமும் ( நிரவயவமாத லின்றி,—பூ நீர் தீ வெளி வானம் ஆதி ஆய இத்தான்-நிலம் நீர் தீ வளி வான மென்றற் ருெடக்கத்துப் பகுப்புடைத் தாகிய இதனுன்,—உண்மை – அவ்வுண்மையே,—ஒன்று . – ( நீ கூறும் இருகூற்றுப்பிரபஞ்சைத்தாள் ) ஒன்று கெய உலக மும்,—ஒன்றின் – ஏணக்காயம்போல,—தோன்றி நின்று அழிதல் ஆலே – தோன்றி நின்றழித‰, —நிகழ்த் தும் - உணர்த்தும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ**.து. கா**யமு முலகு**மென்னு**ம் இருகூற்றுப் பிரபஞ்சத் துள், ஆண் பெண்ணலியென மேற்கூறிய அவயவப்பகுப்பு**க்**  காயத்திற்கேயன்றி ஏனேயுலகத்திற்கின்மையால், அவயவப் பகுப்புடைமைபற்றித் துணியப்படுக் தோற்றக்கேடுகளுங் காயத்திறகே யன்றி உலகிற்கில்ஃபென்பது துணியப்படுவ தாயிருக்கத் தோற்றக்கேடுகள் இரண்டற்குமொப்பக்கூறு தல் அமையாதென்று நீ சொல்லில்,—அற்றன்று; இவ்வா றுனக்கு மயக்கத்தைச் செய்வதாகியவுலகமும் நிரவயவமாக லின்றி நில நீர் தீ வளி வான மென்றற்றுடுக்கத்துப் பகுப் புடைத்தாகியவிதனை, அவ்வுண்மையே நீ கூறு மிருகூற்றுப் பிரபஞ்சத்துளொன்று கியவுலகமும் ஏ கே க்கோயம்போலத் தோன்றிநின்றழி தலே உணர்த்து மென்பதாம்.

ஆயவென்னும் பெயபெச்சத்தை எகாமும், இதனு கொன்பத தூள் அன்சாரியையும், விகாரத்தாற்டுமுக்கன; "பெற்றத்தாற் பெற்றபயன்" (திருக்குறள், சுற்றந்தழால். செ — 4.) என்முற் போல.

ஆயிற்றுனென்று பாடமோதுவாருமுளர்.

ஒன்றினென்னும் இன் உவமவுருபு.

' ஐயுங் கண்ணு மல்லாப் பொருள்வயின் மெய்யுருபு தொகாஅ விறு தியான'' (தொல்காப்பியம் — சொல்ல திகாரம், வேற்றுமை மயங்கியல் கு—22.) என்பதோத்தாகலின், இரண்டாவது இறுதிக் கட்டொக்கது.

ஆல் அனச.

ஒன் றி ெனன் அ தோன்றி ின்றழி தலாலென்பதற்கு வான முதலியவைர்தாம் முறையே ஒன்றி ெனுன்ற தோன்றி ின்றழியு மென்னுஞ்சருதி உனக்குப் பிரமாணமாதலாலென்று மைப்பாரு முளர்; வேதத்துள் விதிவாக்கியமொழித் தொழிர்தன வெல்லாம் பு'ணர்துரை வகையானன்றிப் பிரமாணமாகா வெனக்கொண்ட மீமாஞ்சகமதத்தார்க்கு அவ்வுபகிடதச்சுருதி பிரமாணமன்றென் பது அவரறிர்திலர்; அல்லதூஉம் ஈண்டுக்கூறுவன வெல்லாம் பொருந்துமாறுபற்றியன்றி ஆகம வளவைபற்றி யன்மையானும் அவ்வுரை போலியாதலறிக. (8)

ஓரிட மழியப் பின்னு மோரிட நிற்கு மொக்கப் பாரிட மழிவ தின்மு மென்றிடிற் பயில்வித் தெல்லாங் கோரிட மதனிற் காட்டு மங்குரங் கழியும் வேனிற் சீருடைத் தாலகு காலஞ் சேர்க்திடப் பெயர்க்து செல்லும்.

#### சுப் — பதவுரை

(கில மலே கடன் முதலிய வடிவிற்ருகிய உலகமுங் காயம்போல அவயவப் பகுப்புடைமையான் அதுபோலத் தோன்றி நின்றழிதல் பெறப்படுமென்றதொக்கும் அங்ஙன மாயினும்) பார் இடம் ஒக்க அழிவது இன்ரும் – பார்த் தறியப்படு முலக மெல்லாம் ஒருங்கே யழியுமெனின் உல கம் அநாதியென்னுஞ் சருதியோடு முரணுதலானும் மீனத் தோன்றுதற்கோ ரியைபின்ருய் முடியு மாகலானும்.—ஓர் இடம் அழியப் பின்னும் ஓர் இடம் நிற்கும் என்றிடின் – (அவ்வாறன்றி) உலகத்திரைபக்க மழியினும் பிறிதொரு பக்க நிற்குமென்றலே பொருத்தமுடைத்தெனின் (அற்றன்று),—பயில் வித்து எல்லாம் – (தம்முன் ஒரு சாதிப் பல பொருளாகிப்) பயில்கின்ற வித்து முதலிய சடங்கள், கார் இடமதனில் அங்குரம் காட்டும் – கார்காலமாகிய வோர் காலவிசேடத்தின் ஒருங்கே முனே தோன்றும்,— வேனிற் கழியும்–வேனிற்காலமாகிய வோர் காலவிசேடத்

தன் ஒருங்கே யழியும் ஆகலின்,—சீர் உடைத்து உலகு – (அவ்) வியல்பிற்ருகிய வுலகமும்,—காலம் சேர்ந்திட—அவ் வக்காலம் வந்துழி,—பெயர்ந்து செல்லும் – அவ்வாறு முழுவது மொருங்கே தோன்றி யொருங்கே யழியும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நிலமீலகடன் முதலிப வடிவிற்றுகிய வுலகமுங் காபம்போல அவயவப்பகுப்புடைமையான் அதுபோலத் தோன்றிநின்றழி தல்பெறப்படுமென்றதொக்கும்; அங்ங ன மாயினும், பார்த்தறியப்படுமுலகமெல்லாம் ஒருங்கேயழியு மெனின், உலகமராதியென்னுஞ் சருதியோடு முரணுதலா னும், மீளத் தோன்றுதற்கோரியைபின்றுய் முடியுமாகலா னும், அவ்வா றன்றி உலகத்தி ெருருபக்கமழியினும் ஒரு பக்கம் நிற்குமென்றலே பொருத்தமுடைத்தெனின்,—அற் றன்று; தம்முளொருசாதிப்பலபொருளாகிய வித்துமுகலிய சடங்கள் ஒவ்வொரு காலவிசேடத்தின் ஒருங்கே தோன்ற தலு மொருங்கேபழிதனும் கண்டாமாகலின் அவ்வியல்பிற் முகிய வுலகமும் அவ்வக்காலம் வர்தேழி, அவ்வாற முழுவது மொருங்கே தோன்றி ஒருங்கேயழியுமென்பதாம்

பாரிடம் வினத்தொகை.

சீர் உவமவருபு; அச்சீடோன்று ந்போல. (9)

காலமே கடவு ளாகக்கண்டனர் தொழிலுக் கென்னிற் காலமோ வறிவின் முகு மாயினுங் காரி பங்கள் காலமே தரவே காண்டுங் காரணன் விதியி னுக்குக் காலமுங் கடவு ளேவ லாற்று?ணக் கார ணங்காண்.

#### சுப் — பதவுரை

(காலஞ் சேர்ந்திடப் பெயர்ந்து சேறலான்) தொழி லுக்கு—அத்தோற்றக் கேடுகட்கு,—காலமே கடவுளாகக் கண்டனம் என்னின் – காலமே கருத்தாவாய் முடியு மேனின் (அஃதொக்கும்),—ஆயினும்—அங்ஙனமாயினும்,— காலமோ அறிவு இன்றுகும் – அக்காலம் அறிவில்லாத சடமாதலாற் (கருத்தாவாகாது),—காரியங்கள் காலமே தரவே காண்டும்—(ஆறைற்) காரியங்களேக் காலமே தரவே காண்டலின்,—கடவுள் ஏவலால் – சேதனறுகிய கருத் தாவின தேவலான்,—காரணன் விதியினுக்கு – அவன் செய்யும் அத்தொழிற்கு,—காலமும் துணேக்காரணம் காண் —காலமுக் துணேக்காரணமாமென்றறிவாயாக என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. காலஞ் சேர்ந்திடப் பெயர்ந்து சேறலான் அத் தோற்றக் கேடுகட்குக் காலமே கருத்தாவாப் முடியுமெனின், — அஃதொக்கும்; அங்ஙனமாயினும் அது சடமாகலாற் கருத்தாவாகாது சேதனை கிய கருத்தாவினதேவலான் அவன் செய்யுமத்தொழிற்குத் தூணக்காரணமாமென்றறி வாயாகவென்பதாம்.

இத சொற்பொருட்பின் வரு நி‰. ஒகாரஞ் செறப்பின் கண் *வ*ர் த*து*.

காலமே தாவே என்னும் எகார மிரண்டினுள், முன்னயத பிரிரிலேக்கண்ணும், பின்னயது தேற்றத்தின்கண்ணும் வர்தன.

இவை மூன்ற செய்யுளானும் மீமாஞ்சகர் மதம்பற்றி யாசங் இத்துப் பாிகரித்து, 'வர்து நின்றுபோவது' சாதிக்கப்பட்டது.(10) அழிக்தபி னணுக்க டாமே பகிலமாய் வக்து நின்று கழிக்திடுங் கன்மத் தென்னிற் கன்மமு மணுவுங் கூட மொழிக்திடுஞ் சடமே பாகி மூடி தலான் முடியா செய்தி யொழிக்திடு மணுரூ பங்க ளுலகெலா மொடுங்கு மன்றே.

## சுப் — பதவுரை

அழிந்த பின்-உலகம் அழிந்தபின்னர்,— அணுக்கள் தாமே – மீளப் பரமாணுக்கடாமே,—கன்மத்து – கன்ம மேதுவாக,—அகிலமாய் – பீரபஞ்சமாய்,—வந்து நின்று கழிந்திடும் என்னின் – தோன்றி நின்று அழியும் (கன்ம காலங்கள்போல் இறைவனிச்சையு மொருகாரணமாம் அத்தணயே பிறிதில்லே) எனின் (அற்றன்று),— மொழிந் திடும் கன்மமும் அணுவும் – சொல்லப்பட்ட கன்மமும் அணுவும், —சடம் ஆகியே முடி தலான் – சடமாயே முடி தலின்,—செய்தி முடியா – ( அவை தம் முட் கூடித் தொழிற்படுதல் சித்தாகிய முதல்வன்) தொழில்யின்றி அமையாது,—உலகு எல்லாம் ஒடுங்கும் அன்றே – (அஃதன்றியும்) உலகமுழுதும் ஒடுங்கும்போது,—அணுருபங் கள் கூட ஒழிந்திடும் — அணுவுங் கூடவே ஒடுங்கும் (ஆகலான் அது பின் அகிலமாய் வந்து நின்று கழியுமாறு யாண்டையது) என்க

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. உலகமழிக்தபின்னர் மீளப் பரமாணுக்கடாமே கன்மமேதுவாகப் பிரபஞ்சமாப்த் தோன்றிநின்றழியும்; கன் மங்காலங்கள்போல் இறைவனிச்சையும் ஒருகாரணமாமத் தணேயே பிறிதில்ஃபெனின்,—அற்றன்று; கன்மமுமணுவுஞ் சடமேயாகலான், அவை தம்முட்க டித்தொழிற்படு தல் சித் தாகிய முதல்வன்றெழிஃயின்றி அமையாது. அதுவன்றி யும், உலகமொடுங்கும்போது அணுவுங் கூடவேயொடுங்கு மாதலால், அது பின் அகிலமாய்வந்து கழியுமாறு யாண்டை யதென்பதாம்.

இவ்வணுகாரணவாதஞ் சவுத்திரார்திகர் வைபாடிகர் ஆசீவ கர்க்கு மொக்குமேனுர் தூலமைபற்றித் தார்க்கிகர்மேல் வைத்து மறுத்தவாறு. (11)

காரண வணுக்கள் கெட்டாற் காரிய வுலகின் றென்னிற் காரண மாயை பாகக் காரியங் காண லாகுங் காரண மாயை பென்னே காண்பதிங் கணுவே யென்னிற் காரண மாயை யேகாண் காரிய மணுவிற் கண்டால்.

#### சுப் — பதவுரை

காரண அணுக்கள் இகட்டால் – காரணமாகிய அணுக்கள் அழிந்தால்,—காரிய உலகு இன்று என்னின்–காரியமாகிய பிரபஞ்சம் இன்றெனின்,—மாயை காரணமாக – (சத்திரூப சமுகமாய் நிலபேறுடைய) மாயையே உலகிற்கு முதற்காரணமாதலால்,—காரியம் காணலாகும்—(அணுக்கள் அழிந்தமைபற்றி உலகு மீளக்) காரியப்படு தற்கோ ரிழுக்கில்லே,—அணுவே இங்குக் காண்பது – (ஆனல்) அணுவே யீண்டு (முதற்காரணமென)க் காணப் படுவதன்றி,—மாயை காரணம் என்னே எனின் – மாயை முதற்காரண மென்பது பெறப்படாதெனின்,—அணுவிற் காரியம் கண்டால் – அணுக்களிடத்தே காரியத்தன்மை

காண்டலான் (அவை உலகிற்கு முதற்காரணமாதல் செல் லாதாகலின்),—மாயையே காரணம் காண் – மாயையே முதற்காரணமாமென வுணர்க என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சத்திரூபசமுகமாப் நிஃபேறடைய மாயையே உலகிற்கு முதற்காரணமாதலால் அணுக்களழிந்தமைபற்றி உலக மீளக் காரியப்படுதற்கோரிமுக்கில்ஃபெனவும், அணுக் கள் காரியப்பொருளாகலால் அவையுலகிற்கு முதற்காரண மாதல் செல்லாதெனவு முணர்க வென்பதாம்.

இது சொற்பொருட்பின்வருரி?ை.

காண்டலென்பது கண்டெனத்திரிந்தது, ''மயலாகு மற்றும் பெயர்த்து'' (திருக்குறள், துறவு. செ – 4.) என்றுற்போல; ஆல் அசை.

காரிய மென்ப தென்னே காரண வணுவை யென்னிற் காரிய மவய வத்தாற் கண்டனங் கடாதி போலக் காரிய வுருவ மெல்லா மழிதருங் கார ணத்தாற் காரிய வுறுப்பின் மாயை தருமெனக் கருதி டாயே.

## சுப் — பதவுரை

காரண அணுவை – காரணமாகிய அணுவை, — காரி யம் என்பது என்னே எனின் – காரியமென்பது எங்ஙன மெனின், — காரியம் கடாதி போல அவயவத்தாற் கண் டனம் – (அணுக்கள்) காரியப்பொருளாதல் குடமுதலி யனபோல அவயவமுடைமையால் அறிந்தனம், — காரிய உருவம் எல்லாம் – காரியப்பொருளெல்லாம், — அழிதரும் காரணத்தால் – அழிதன்மாஃய வாகலின். — காரிய உறுப்பு இல் மாயை – காரியப்பொருளெனப்படுதற்கு இயை புடைய அவயவத்தன்மை இன்மையின் நிஃபெறுமியற் கைத்தாகிய மாயையே. — தரும் எனக் கருதிடாயே – முதற்காரணமென நீ அறிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அணு காரியப்பொருளாய் அழிதன்மாலேத்தென் பதூஉம், மாயை காரியப்பொருளாதலின்றி நிஃபேறடைய தென்பதூஉம், முறையே அவயவமுடைமையானும் அஃ தின்கைடியானுமறியப்படு மென்பதாம்.

இதுவுஞ் சொற்பொருட்பின் வருநிலே.

அணுக்களுக்கு அவயவமுண்டென்பது சையோகப்படுதலாற் பெறப்படும். (13)

தோற்றமு நிலேயு மீறு மாயையின் ரெழில தென்றே சூற்றிடு முலகம் வித் துச் சாகாதி யணுக்க ளாக வேற்றதே லீண்டு நிற்கு மில்லதே லியைவ தின்மு மாற்றி மறந்தா யித்தான் மாயையை மதித்தி டாயே.

#### சுப் – பதவுரை

தோற்றமும் நிலேயும் ஈறும் – தோற்றம் நிலே இறுதி என்னு முத்தொழிலும்,—மாயையின் தொழிலது என்றே சாற்றிடும் உலக (மாற்றம்) – (மாயைதருமென்றற்கு) மாயையே பிரகிருதி யென்றறிக வென்று கூறுகின்ற வேதமொழியும், —வித்துச் சாகாதி அணுக்களாக ஏற்ற தேல் – வித்தின்கண்ணே சாகை முதலியன சூக்குமரூப மாய் அடங்கி கீன்றன வாயின், — சண்டு நிற்கும் – அவை தூலரூபமாக வெளிப்படுமென உடம்பாட்டானும், — இல்லதேல் – அவ்வாறு சூக்குமரூபமாய் அடங்கிர்ற்ற வீல்லபெனின், —இயைவது இன்ரும் – அவை தூலரூப மாக வெளிப்படுத்து மின்ருமேன எதிர்மறையானும் வழங்குகின்ற, —(உலக) மாற்றம் – உலகமொழியுஞ் (சான்ருகலின்), — மேறந்தாய் – (அதஃவ) நீமறந்தாய், — இத்தால் – (காரியவுறுப்பின்மை மாத்திரையேயன்றி வேத மோழி உலக மொழி சான்ருதலாகிய) இதனைம், — மாயையை – (அணுகாரண வாதத்தை விட்டு) மாயையே காரண மென்பதின், — மதித்திடாயே – அறிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மாயை தருமென்றதற்கு, மாயைபே பிரகிரு நி யென்றறிக வென்னும் வேதமொழியும், வித்துச்சாகா நிமு த லிபவற்றின் வைத்து உடம்பாட்டானு மெ திர்மறையானும் வழங்கு கின்ற உலகமொழியும், சான்றுகலின், இதனைும் அணுகாரணவாதத்தை விட்டு மாயையே காரணமென்பதீண அறிவாயாகவென்பதாம்.

பிரமாணக்கூறி வலியுறுத்தியவாறு.

வேதத்தின் ெழுழில் அதூனயுணர்த்தார்மேலேற்றிக் கூறப் பட்டதை.

எனேயவற்றைப் பிரித்தமையின் ஏகாரம் பிரிக்ஸேக்கண் வந்தது.

இத்தாலென்புழி விகாரத்தாற்றெருக்கவும்மை, காரியவுறப் பின்மை மாத்திரையேயன்றி யென இறர்தது தழிஇயிற்று. (14) மாயையி ஹுள்ள வஞ்சம் வருவது போவ தாகு நீயதிக் கில்ஃ யென்னி னிகழ்ந்திடு முபலிற் கோடு போயுகு மிஃக ளெல்லா மரங்களிற் புக்குப் போதி ஞயிடு மதுவு மென்னிற் காரணங் கிடக்க வாமே.

#### சுப் — பதவுரை

நீ அது இங்கு இல்லே என்னின் – (அதுவன்றியும்) நீ சற்காரிய காரணங் கொள்ளாது இல்லது உற்பத்தியா மென்பையாயின்,— முயலிற்கோடு நிகழ்ந்திடும் – முய உளதாதல் வேண்டும்,—உள்ள லின்கண்ணுங் கோடு வஞ்சம் –(அற்றேல்) உள்ள பிரவஞ்சமே,— மாயையின் போவது வருவதாகும் — மாயையினுடுங்கிமீளத் தோன்று மென்பார்க்கும்,—-மரங்களின் உகும் இ‰கள் மாத்தினின்று உதிர்ந்த எல்லாம் – அவ்வாறே தொகுதி.—போய்ப் புக்கு – தானே ம த்தின் ஒடுங்கி,— போதின் – அதற்குரிய காலத்தில்.—ஆயிடும் என்னின் – 🗕 மீள த்தோன் றுதல் வேண்டுமெனின் (அஃதொக்கும்),— காரணம் கிடக்க – (அங்ஙனம் உதிர்ந்த இஃத்தொகுதி) சத்திருபகாரணமாய் நிஃபேறுடைமையின்,—அதுவும் ஆமே – அது (மீளத் தோன்றுதற்குரிய கன்மங் கால முதலிய பிறகாரணங்களெல்லாம் அதனேடொருங்குகூடி யவழி அவ்வாறே) தோன்றும் (அல்லுழித் தோன்ருதாக லின் அதுபற்றிக் கடாடுவன்ணே) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. அதுவன்**றியுஞ் சற்காரிய**காரணங் கொள்**ளா*து* இல்லது உற்பத்தியா மென்பார்க்கு முயலின்கண்ணுங் கோடுளதாதல்வேண்டும்; அற்றேல் உள்ளபிரபஞ்சமே மாயையிறைடுங்கி மீளத் தோன்றமென்பார்க்கும், அவ் வாறே மரத்தினின்றதிர்ந்தவில் தானே மரத்திறைடுங்கி மீளத் தோன்றுதல் வேண்டுமெனின்,—அஃதொக்கும்; அங் ஙனமுதிர்ந்தவிலேகள் சத்திரூபகாரணமாய் நிலேபேறடைமை யின் அத மீளத் தோன்றுதற்குரிய பிறகாரணங்களெல்லாம் அதனேடொருங்கு கூடிய வழி அவ்வாறே தோன்றும், அல்லுழித் தோன்றுதாகலின் அதுபற்றிக் கடாவென்னே? யென்பதாம்.

தருக்கும் கூறி வேலியுறுத்தியவாறு.

பிரவஞ்சம் வஞ்சமெனக் குறைಕ்து நின்றது.

அதுவும் உம்மை அசை.

பிறகாரணங்களாவன:—கன்மங் காலம் முதலாயின.

கிடத்தல் முதற்காரணத்தோடு ஒருங்கியைதல்.

கிடக்கவாமென்பது ''மழைபெய்யக் குளகிறையும்'' என்றுற் போல கின்றது.

அதுவே தோன்று தற்குரிய காரணவியைபு இல்வழியும் மரத் தின் கண் அதுபோல மற்றஞ் சத்திகள் பலவுளவாகலின், இமை புடைய வேறுவேறி°லகள் தோன்று தற் கிழுக்கின்மையு முணர்க. (15)

கரு துகா ரணமுண் டாகக் காரிய முள்ள தாகி வரு தலா லநாதி வைய மற்றுெரு கடவு ளிக்கைத் தரு தலா லாதி யாகச் சாற்றது மாகு மாபைக் கொருவனு ரென்னிங் கென்னினுள்ளவா றுரைப்பக் கேணீ.

### சுப் — பதவுரை

(அற்றேல் இங்ங்னஞ் சற்காரியவாதங் கூறுவார்க்கு உலகம் அழிபொரு னென்றல் பொருந்தாதாய் முடியு மேனின்; அற்றன்று) கருது காரணம் உண்டாகக் காரியம் உளதாகி வருதலால் – கருதுகின்ற காரணம் உள்பொருளாக அதன்கட் டோன்றுங் காரியமும் உள்பொருளே யேன்பது மேற்கூறியவாற்றுன் இனிது விளங்குதலின், — வையம் அநாதி – காரியப் பிரபஞ்சமும் ரித்தப்பொருளே யாம், — மற்று ஒரு கடவுள் இத்தைத் தருதலால் – இது ஒரு கருத்தாவால் (ஒருகாலத்து) விளங்குதலும் (ஒரு காலத்து மறைதலுமாகிய அவத்தை வேறுபாடு) பற்றி. — ஆதி யாகவும் சாற்ற லாகும் – அழி பொருளேன்றுஞ் சாற்றப்படும் ( அவ்வவத்தை வேறுபாடு கருதாதவழி உம்மையான் ரித்தப்போரு வென்பதே துணிவு என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அற்றேல் இங்ஙனஞ் சற்காரியவாதங் கூற வார்க்கு உலகமழிபொருளென்றல் பொருந்தாதாய் முடியு மெனின்,— அற்றன்ற; காரணங்காரியமிரண்டும் உள்பொரு ளேயென்பது மேற்கூறியவாற்றுன் இனிது விளங்குதலிற் காரியப்பிரபஞ்சமு மநித்தப்பொருளேயாம். ஒரு கருத்தா வால் ஒருகாலத்து விளங்குதலும் ஒருகாலத்து மறைதலு மாகிய அவத்தைவேறபாடுபற்றி அழிபொருளென்றஞ்சாற் றப்படும். அவ்வவத்தை வேறபாடு கருதாதவழி உம்மை யால் நித்தப்பொருளென்பதே துணிபென்பதாம்.

மாயைக்கொருவனைவென்னிங் கென்னினுள்ளவாறு ரைப்பக் கேணீ என்பதொழித்த அழிச்தபினணுக்கடாமே என்பதா முதல் இவையாற செய்யுளானுக் தார்க்கிகர் மதம்பற்றி யாசங்கித்தப் பரிகரித்து, வருமுறை யென்பதனுற் பெறப்பட்ட சற்காரியவாதத் தினியல்பு வலியுறுத்தப்பட்டது.

''மாயைக்—கேணீ'' என்னு மிறுதியது பின்வருஞ் செய்யுளிற் சேர்த்துப் பொருளுரைக்கப்படும். (16)

புக்கிடீற் காரி யத்தாற் பூதாதி புருடன் முனு மத்தனு கரணம் பெற்று லறிதலா லவற்றை மாயை யுய்த்திடு மதனன் மாயைக் குணர்வொன்று மில்ஃ பென்றே வைத்திடு மதன லெல்லாம்வருவிப்பா னெருவன் வேண்டும்.

#### சுப் — பதவுரை

இங்கு மாயைக்கு ஒருவன் ஆர் என் என்னின் – ஈண்டுக் (கூறியவற்றுள் ஏன்யுவெல்லாம் ஒக்கும்; மற்ருரு கடவுளித்தைத் தருதலா லென்றது பொருந்தாது) மாயையே தன் காரியத்தைத்தரும் இதற்கொரு கருத்தா வெற்றுக் கெனின் (அறியாது கூறினுப்), – உள்ளவாறு உரைப்ப நீ கேள் – (அதீன) உள்ளவாறு உரைத்தலே நீ கேட்பா யாக(குடங்குயவனற் செய்யப்படுங்காரியமானற்போல), – பூதாதி – பூதமுதலிய பீரபஞ்சமெல்லாம், – புத்திமற் காரியத்தால் – ஒரு சேதனப் பொருளாற் செய்யப்படுங் காரியமே யாகலானும், – புருடன் ருனும் – புருடன் (சேதனப் பொருளாயினும்), — அத்தனுகரணம் பெற்ருல் அறிதலால் – அப்பூதாதியானுகிய தனுகரணுக்களேப் பெற்ருல் அறிதலால் – அப்பூதாதியானுகிய தனுகரணுக்களேப் பெற்ருலே அறிதலான் வற்றிற்கு முதற்காரணமாய்) அவற்றைச் செலுத்து தலின், — மாயைக்கு உணர்வு ஒன்றும் இல்லே என்றே

வைத்திடுமதறல் – அம்மாயைக்கு உணர்ச் சி சிறிது மில்ஃபென்றே கூறியிருத்தலானும்,—எல்லாம் வருவிப் பான் – பாரிசேட வளவையான் (இவ்வணத்தினும் வேருய் மாயையினின்றும்) பூதமுதலிய பிரபஞ்ச மெல்லாவற் றையுக் தோற்றுவிப்பான்,—ஒருவன் வேண்டும் – ஒரு கடவுள் வேண்டப்படுவன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஈண்டுக் கூறியவற்றன் ஏனேயவெல்லாமொக்கும்; மற்றுரு கடவுளித்தைத் தருதலாலென்றது பொருக்தாது; மாயையே தன்காரியத்தைத் தரும்; இதற்கொருகருத்தா எற்றுக்கெனின், அறியாது கூறியை; குடங் குயவனற் செய்யப்படுங் காரியமாறைபோலப் பூதமூதலிய பிர பஞ்சமெல்லாம் ஒருசேதனப்பொருளாற் செய்யப்படுங் காரியமேயாகலானும், புருடன் சேதனப்பொருளாயினும் அவன் அப்பூதாதியானைய தனுகாணுக்களைப் பெற்றுலன்றி யறிய மாட்டாமையானும், மாயை அவற்றிற்கு முதற்காரணமாக லின் அது சேதனப்பொருளாதல் செல்லாமையானும், பாரி சேடவளவையான் இவ்வணேத்தினும் வேருய் மாயையினின்றம் பூகமுதலிய பிரபஞ்சமெல்லாவற்றையுக் தோற்று விப்பாறெருகடவுள் வேண்டப்படுவனென்பதாம்.

புத்திமற்காரியமென்பது வடதொன் மூடிபு; ஆண்டுத் தொக்கு நின்ற ஆறஹருபு காரகப்பொருண்மையின் வந்தது.

புத்திமான் சேதனனென்பன ஒருபொருட்கிளவி.

ஒன்றுமென்பத சிறிதாமென்னும் பொருள்படஙின்றது.

ஏகாரக் தேற்றம்.

(17)

காரிய கார ணங்கண் மு.தறுணே நிமித்தங் கண்டாம் பாரின்மண் டிரிகை பண்ணு மவன்முக றிணுநிமித்தர் தேரின்மண் மாயை யாகத் திரிகைதன் சத்தி யாக வாரியன் குலால ஞய்நின் முக்குவ னகில மெல்லாம்.

#### சுப் — பதவுரை

காரிய காரணங்கள்–(அல்லதூ உம்) ஒரு காரிய நிகழ்ச் சிக்கு வேண்டுங் காரணங்கள்,— முதல் துணே நிமித்தம் – முதற்காரணர் தூணுக்காரண கிமித்தகாரண மென மூவகைப்படும் (அவை தம்முளொன்றை இன்றியமையா வென்பதாஉம் தம்முள் வேருதலும்),—பாரின் திரிகை பண்ணுமவன்–இவ்வுலகின்கண்ணே(குடமுதலிய காரியத்தில்) மண்ணுக் திரிகையுங் குலாலனும்,—முதல் துணே நிமித்தங் கண்டாம் – (முறையே) முதற்காரணமுர் துணேக்காரணமு நிமித்தகாரணமுமாகக் காட்சியளவை யான் அறிந்தாம்,—-தேரின் – ஆராயுங்கால்,—அகிலம் எல்லாம் – பிரபஞ்சத்தொகுதியாகிய காரியத்திற்கும் (அவ் வாறே).—மாயை மண்ணுக – மாயை மண்போல முதற் காரணமாகவும்,—தன்சத்தி திரிகையாக—தன து சத்தி திரிகைபோலத் துணேக்காரணமாகவும்,—ஆரியன் குலா லைய் நின்று,—( சிவபிரான் ) குலாலன்போல நிமித்த காரணமாகவு நின்று,—ஆக்குவன் -- (அத‰த்) தோற்று விப்பான் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. அல்லதூ உம், ஒருகா**ரிய நிகழ்ச்**சிக்**கு மு*தற‱* நீமித்த**ெடன்**னுங் காரணமூன்ற ் தம்முளொன்றையின்றி யமையாவென்பதாஉம் மூன்றுக் தம்முள் வேருதலுங் குட முதலிய காரியத்திற் காட்சிப்புலனையறியப்படுதலானும், பிர பஞ்சகாரியத்திற்குமவ்வாறே முதற்காரணக் துணக்காரணங் களின் வேருய் கிமித்தகாரணமும் ஒருதலேயான் வேண்டப் படுகென்பதாம்.

காரிய காரணங்களென்னும் ஆரும்வேற்றுமைத்தொகை வட நான்முடிபு

'' மாயைக்கொருவளுகொன்னிங்கென்னி இள்ளவாறு கைப்பக் கேணீ'' என்பதாளப்பட இவையிரண்டு செய்யுளானும், சாங்கியர் மதம்பற்றி யாசங்கித்தப் பரிகரித்தாத் ''தருபவஞெருவன் வேண்டு'' மென்றது வலியுறுத்தப்பட்டது

இந்ஙனம்' உதிப்பதமீறு''மென்பத முதல் இத்தூணயும்உலகா யதர் புத்தர் சமணரென்னும் வைதிகப்புறத்தார் மதம்பற்றியும், மீமாஞ்சகர் தார்க்கிகர் சாங்கியரென்னும் வைதிகத்துட்பட்ட முத் திறத்தார் மதம் பற்றியும், ஐயஙிகழாமல் ''வருமுறை வந்துஙின்று போவதுமாதலாலே தருபவனெருவன்வேண்டும்'' என்ற முத்தூற் துப் பொருளேயுங்காத்துக்கொண்டு, இனி யக்காரணகாரியங்கள் தருபவனெருவனுற் றாப்படுமாறும் அவற்றதியல்பும் யாங்ஙனமென் பார்க்கு ஆரியன் குலாலனும் நின்முக்குமாறு ஒன்பது செய்யுளாற் மேருகுத்துணர்த்துகின்முர்.

விர்துவின் மாபை பாகி மாபையி னவ்வி யத்தம் வர்திடும் விர்துத் கன்பால் வைகரி டாதி மாபை முர்திடு மராக மாதி முக்குண மாதி மூலர் தர்திடுஞ் சிவன வன்றன் சர்நிதி தன்னி னின்றே.

#### சுப் — பதவுரை

(சுத்தஞ் சுத்தாசுத்தம் அசுத்தமெனக் காரியப்பிரபஞ் சம் முத்திறப்படுதலின் அவற்றிற்கு முதற்காரணங்களுந் தம்முள் வேருதல் பெற்ரும். அவற்றுண் மலகன்மக் களோடு விரவாது முதற்காரணமாய் நிற்பது சுத்தமா யையென்றும் அஃது ஏனே யிரண்டுனயும் விபாபித்து மேலாய்ரிற்ப) விர்துவின் மாபை ஆகி – அவ்விர்துவின் கீழாயடங்கி (மலகன்மங்களோடு விரவி) முதற்காரண மாய் அசுத்தமாயையாகியும்,—மாயையின் அவ்வியத்தம் வந்திடும் – அவ்வசுத்தமாயையினது தூலபரிணுமமாய்த் தோன்றிப் பிரகிருதி மாயையாகியும் வரும் (அம்மூன்ற னுள்),—விக்துத் தன்பால் – சுத்தமாயையினின்றும்,— ஆதி முந்திடும் – (சங்காரமுறைபற்றி) வைகரி முதல் வைத்தெண்ணப்படு நாலுவாக்குர் தோன்றும்.— மாயை – அசுத்தமாயையினின்றும்,—அராகம் ஆதி (முந் திடும்) – (சங்காரமுறைபற்றி) அராகமுதல் வைத்தெண் ணப்படுங்காரணதத்துவம் ஐந்துந் தோன்றும்,—மூலம் – பிரகிருதிமாயையினின்றும்,—முக்குணம் ஆதி(முந்திடும்) –(சிருட்டிமுறைபற்றிக்) குணதத்துவமுதல் வைத்தென் ணப்படும் போக்கியதத்துவம் இருபத்துநாலுர் தோன்றும் (இங்ஙனஞ் சடருபமான விந்து மோதினி மான் மூன்றுந் தத்தங் காரியங்களே).—சிவனவன்றன் சந்நிதி தன்னின் ரின்றே − சிவசத்தி சங்கற்பருப சந்நிதியினின்றும்,≃\_தந் திடும் – தோற்றுவிக்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சுத்தஞ் சுத்தாசுத்தம் அசுத்தமெனக் காரியப் பிரபஞ்சம் முத்திறப்படுதலின், அவற்றிற்கு முதற்காரணங்

களுர் தம்முள் வேரு தல்பெற்றும். அவற்றுள், மலகன்மங்க ளோடு விரவாது முதற்காரணமாப் நிற்பது சுத்தமாயை பென்றும், அஃதேணயிரண்டணயும் வியாபித்து மேலாய் நிற்ப அவ்விர் துவின் கீழாபடங்கி மலகன்மங்களோடு விரவி முதற்காரணமாவது அசுத்தமாயையென்றம், அவ்வசுத்த மாபையது தூலபரிணுமமாப்த் தோன்றவது பிரகிருதி மாபையென்றும் கூறப்படும். அம்மூன்றனுள், சு**த்த**மாயை யினின்றஞ் சங்காரமுறைபற்றி வைகரிமுதல் வைத்தெண் ணப்படு நாலு வாக்குர் தோன்றம்; அசுத்தமாயையினின் *ற*ஞ் சங்**காரமுறைப**ற்றி **அராகமுதல் வைத்**தெண்ணப்படும் காரணதத்துவமைக்குக்தோன்றும்; பிரகிருதிமாயையினின் றஞ் சிருட்டி முறைபற்றிக் குணதத்துவ முதல்வைத்தெ**ண்** ணப்படும் போக்கியதத்துவமிருபத்து நாலுக் தோன்றும். இங்ஙனஞ் சடரூபமானவிர்து மோகினி மான் மூன்றர், தத் தங் காரியங்களேச் சிவசத்தி சங்கற்பரூப சந்நிதியினின்றுந் தோற்றுவிக்குமென்பதாம்.

விர்துவின்மாயையாகி யென்புழிக் கீழென்னும் பொருள்பட வர்த கண்ணுருபு விரித்துரைக்க; இன் சாரியை; அதோமாயை யென்றதம் இப்பொருள்பற்றி யென்க.

. இஃ தறியா தார் விர்துவைப்போல மாயையாகி யென உவமை யுருபாகக் கொண்டுரைப்பாரும், விர்துவினின் ம மாயை தோன்றி யென நீக்கப்பொருட்டாகக் கொண்டுரைப்பாருமாயினர்; இரத்தினத் திரய மென்னும் வடதாலின் அவ்விரண்டீ'ணயும் பிறர்கருத்தாக வைத்தோ துதலின் அவை பொருர்தாமை யறிக.

அ**க**ர்தர் சீகண்டர் செய்யுர் தொழிலுஞ் சிவச்ர்கி கியையின் றி யமையா வென்னுங் கருத்தான் மூன்றற்சூஞ் சிவசர்கி தியே கூறிஞர். அவன் பததிப்பொருள் விகுதி.

இதனுனே முதற்காரணமூன்ருமாறும், அவை தத்தங் காரி யங்குளைத் தோற்றுவிக்குமாறும், அது முதல்வுண யின்றி யேமையா தவாறுச் தொகுத்துக்கூறப்பட்டன. (19)

வைகரி செவியிற் கேட்ப தாயக்க வசன மாகி மெப்தரு முதான வாயு மேவிட வி'ளந்த வன்னம் பொப்யற வடைவு டைத்தாய்ப் புந்திகா ரணம தாகி பையமில் பிராண வாயு வடைந்தெழுந் தடைவு டைத்**தா**ம்.

#### சுப் — பதவுரை

(மேற்கூறிய வைகியாதி நான்கனுள்) கை வை கரி — வைகரி வாக்காவது.—ிசவியிற் கேட்பதாய்-தன் செவிக்கும் பிறர் செவிக்குங் கேட்கப்படுவதாய்,—அத்த வசன மாகி – (நிணந்த) பொருளேச் சொல்லுஞ் சொல் லாய்,—புந்தி காரணமதாகி – (அச்சோல்லுவானுக்குங் கேட்பானுக்குஞ்) சவிகற்பவுணர் வுண்டாதற் கேதுவாத லும்,—மெய்தரும்–உடம்பின்கண் எழும்,—உதான வாயு மேவிட – உதானனென்னுங் காற்ருன் உந்தப்பட்டு,— விண்ந்த வன்னம் – (மத்திமைத்தானத்துச்) சூக்குமருப மாய்ப் பிரிந்துதோன்றிய அக்கரங்கள்,—ஐயம் இல் பிராண வாயு – (மனத்தின் ருெழிற்பாடாகிய) ஐயமின்ரு தற் கேதுவாய் (அகங்காரத்தாற் செலுத்தப்படும்) பிராண னென்னுங்காற்ருன்,—அடைந்து எழுந்து - உந்தப்பட் டெழுந்து,—பொய் அற அடைவு உடைத்தாய் – விபரீத மறப் புறத்தே அடைதலுடைத்தாகியும், —அடை வு உடைத்தாம்-(சொல்லா நின்ற இவ்விருவகை)இலக்கணத் தை யுடையதாம் என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிய வைகரியாதி நான்கனுள், வைகரியா வது தன்செவிக்கும், பிறர்செவிக்கும் கேட்கப்பட்டு நிணந்த பொருள்ச் சொல் அஞ் சொல்லாய்ச் சொல்வானுக்கும் கேட்பானுக்குஞ் சவிசற்பவுணர்வுண்டாதற்கு ஏதுவாதலும், உதானனென்னும் காற்முனுந்தப்பட்டு மத்திமைக்தானத் துச் சூக்குமரூபமாய்ப் பிரிந்து தோன்றிய வக்கரங்கள் அகங்காரத்தாற்செலுத்தப்படும் பிராணனென்னும் காற்மு னுந்தப்பட்டெழுந்து புறத்தேயடைதலுடைக்காதலுமாகிய இரண்டும் இலக்கணமாகவுடைத்தென்பதாம்.

மெய்தருமு தானவாயுமேவிடவினர் தவன்னம் என்றது அனு வாதம்.

வீளே தல் உருவெவையுக் தெரி தல்.

மெய் உடம்பு.

பொய் விபரீ தம்.

ஐ ய மி ல் பிராணவர்யு, மனத்தின் ெருழிற்பர்டாகிய ஐய மின்ருதற் கேதுவாய் அகங்காரத்தாற் செலுத்தப்படும் பிராண வாயுவென ஏதப்பெயர்கொண்ட குறிப்புவிணத்தொகை.

எழுர்து பொய்ய றவடைவுடைத் தாயென மேலே கூட்டுக.

அடைவு பின் ுனையது இலக்கணம்.

ஈண்டுப் புந்தியென்றது ஏற்பழிக்கோடலாற்பிறாக்குரிய சவி கேற்ப வுணர்வின் மேற்ருயிற்று. (20) உள்ளுண ரோசை யாகிச் செவியினி அறுதல் செப்பா தொள்ளிய பிராண வாயு விருத்தியை யுடைய தன்றித் தெள்ளிய வக்க ரங்கள் சிந்திடுஞ் செயல தின்றி மெள்ளவே பெழுவ தாகு மத்திமை வேற தாயே.

#### சுப் — பதவுரை

செவியினில் உறுதல் செய்யாது – செவியிற் கேட்கப் படாதாய்,—மெள்ளவே எழுவது – மெல்லோசையாய்க் கண்டத் நிலே விளங்குதலுண்மையால்,—உள் உணர் இசையாகி – (சொல்லுவான்) தன்னுள்ளே உணருஞ் சவி கற்பவுணர்வுக் கேதுவாய்,—(உள் உணர் ஓசையாகி) --உள்ளே யுணரப்படும் ஓசையாகியும்,—ஒள்ளிய பிராண வாயு விருத்தியை உடையது அன்றி – விளங்கிய பிராண வாயுவின் ருெழிற் பாடின்றி (உதான வாயுவின் நெழிற் பாடு மாத்திரையே ஆண்டுண்மையின்),—தெள்ளிய அக் கரங்கள் – (சூக்குமருபமாய்) வடிவு விளங்கிய அக்கரங் கள்.—சிந்திடும் செயலது இன்றி – (பிரிந்து தோன்றினும் பல் இதழ் நா அண்ணங்களிற் பட்டுச்) சிதறிப்போதலின்றி யுஞ்(சொல்லா நின்ற இவ்விருவகை இலக்கணத்தானும்),– வேறதாயே - (முறையே பைசந்திக்கும் வைகரிக்கும்) வேருப் (அறியப்படுவது),—மத்திமை ஆகும் – மத்திமை வாக்காகும் என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை

6-து. செவியிற் கேட்கப்படா,தாயும் மெல்லோசை யாய்க் கண்டத் திலே விளங்கு தலுண்மையாற் சொல்லுவான் றன்னுள்ளே யுணருஞ் சவிகற்பவுணர்வுக்கே துவாய் உள்ளே யுணரப்படுமோசையாதலும், பிராணவாயுவின் தொழிற்பா டின்றி உதானவாயுவின் தொழிற்பாடுமாத்திரையே ஆண் டுண்மையிற் சூக்குமரூபமாய் அக்கரங்கள் பிரிக்து தோன்றி னும் பல்லிதழ்காவண்ணங்களிற் பட்டுச் சிதறிப்போத லின்மையுமாகிய அவ்விரண்டிலக்கணத்தானு முறையே பை சக்திக்கும் வைகரிக்கும் வேருயறியப் டுவது மத்திமைவாக் கென்பதாம்.

இறட்டுறமொழிதலான் உணரோசை யென்னும் வி ஊேத் தொகையின் ஒசையென்பது ஏதப்பெயராயுஞ் செயப்படுபொருட் பெயராயும் நின்றது.

தௌ்.ளுதல் ஈண்டு வேடிவு விளக்குதல்.

அதுவிரண்டும் பகுதிப்பொருள் விகுதி.

"உயிரிற் சேர்ந்துவரு மவைமருவு முருவெவையுக் தெரித்து— முந்தியிடுஞ் செவியிலாரு துள்ளுணர்வா யோசை முழங்கி யிடு மத்திமை" (சிவப்பிரகாசம், பொதுவதிகாரம், செ — 26.) என்றுர் புடைநாலாசிரியரும்; உயிரிற்சேர்ந்த வருமவையென்றது முன் னர்க் கூறப்படும் வைகரியை. (21)

வேற்றுமைப் பட்ட வன்னம் வெவ்வேறு விபாக மாகித் தோற்றுத லடைவொ டுக்கிச் சொயம்பிர காச மாகிச் சாற்றிய மயிலி னண்டர் தரித்திடுஞ் சலமே போன்றங் காற்றவே யுடைய தாகிப் பைசர்தி யமர்ந்து நிற்கும்.

#### சுப் — பதவுரை

பைசந்தி – பைசந்தி வாக்காவது,—சாற்றியமயிலின் அண்டந்தரித்திடுஞ் சலமே போன்று – (மேல்விளங்கித் தோன்றுவனவாகிய பஞ்சவன்னங்களேயும் சூக்குமரூப மாய் அடைவுபட ஒடுக்கி நிற்பதாய்க்) கூறுகின்ற மயின் முட்டையிற் றரித்திடு நீர்போல,—வேற்றுமைப்பட்ட வன்னம் வெவ்வேறு விபாகமாகி – பலவகைப்பட்ட எ மு த் துக்கள் (மத்திமைத்தானத்து) வேறுவேருகப் பீரிவுபட,—தோற்றுதல் அடைவு ஒடுக்கி – விளங்கித் தோன்று முறைமையின் அடக்கி,—அங்கு ஆற்றவே உடையதாகி—அங்கே மிகவுஞ் சூக்குமரூபமாய்க்கொண்டு, —சோயம்பீரகாசமாகி அமர்ந்து நிற்கும் – சிந்தையின் கண் அமர்ந்துநிற்கும் (அன்றி நிருவிகற்ப வுணர்விற்கு ஏதுவாம் என்னும் இவ்விரண் டிலக்கணத்தையுடைத் தாம்) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பைசந்திவாக்காவது, மேல் விளங்கித் தோன்று வனவாகிய பஞ்சவன்னங்களேயுஞ் சூக்குமரூபமாய் அடைவு படவொடுக்கி நிற்கு ம் மயில்முட்டையி னீர்போலப் பல வகைப்பட்டவெழுத்துக்கண் மத்திமைத்தானத்துப் பிரிவு பட விளங்கித்தோன்று முறைமையினே அடக்கி மிகவுஞ் சூக்குமரூபமாய்க்கொண்டு சிந்தையின்கணிற்றலும், நிருவி கற்பவுணர்விற்கு ஏதுவாதலுமாகிய இரண்டுமிலக்கணமாக வுடைத்தென்பதாம்.

விபாகம் பிரிவு. (22)

சூக்கும வாக்க துள்ளோர் சோதியா பழிவ தின்றி யாக்கிடு மதிகா ரத்திற் கழிவிண தன்ணக் கண்டா னீக்கமி லறிவா னந்த முதன்மைஙித் தியமு டைத்தாய்ப் போக்கொடு வரவி ஃாப்பும் விகாரமும் புருட னின்றும்.

# சுப் — புதவுரை

சூக்கும வாக்கது – சூக்கும வாக்காவது,—உள் ஓர் சோதியாய் – பரசரீரத்தி னுள்ளாக நாதமாத்திரையாக விளங்கியும் (ஞானமாத்திரைக்கு ஏதுவாகியுஞ் சொல்லா ரின்ற இலக்கணத்தை) உடையதாய்,—அழிவது இன்றி – (சுத்தமாயாருபமாய்க்) கேடின்றி (நிஃபெற்று),—அதி காரத்திற்கு அழி விண ஆக்கிடும் – பைசந்தி மத்திமை வைகரியாய் விருத்திப்படு வதா கிய தன்னதிகார மாத்திரைக்கே அழிகின்ற தொழிலே உண்டாக்கும்,—தன் ணக் கண்டால் – (தவவிசேடத்தால்) அதண (உள்ளபடி) காணப்பெற்ருல்,—புருடன் – அப் புருடனுக்கு,— நீக்கம் இல் அறிவு ஆனந்தம் முதன்மை நித்தியம் உடைத்தாய்-நீங்காத பேரறிவும் ஆனந்தமுஞ் சுதந்திரமும் நித்தியத் துவமு முடையதாய்,—போக்கொடு வரவு இனப்பும் விகாரமும் இன்று – நாசோற்பத்தியான் வரும் இணப்பும் விகாரமுறுதலும் இல்லேயாம்,—ஆம்–(சுத்தமாயா புவனத் தின்கண்ணதாகிய அபரமுத்திப் பெரும்போகம்) உண் டாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பரசரீரத்தினுள்ளாக நாதமாத் திரையாய் வினங்கு தலும் ஞானமாத் திரைக்கே துவாதலுமாகிய இலக்கணத்தை யுடையது சூக்குமவாக்கு. அது தான், பைசந்தி மத் திமை வைகரியாய் விருத்திப்படுவதாகிய தன்ன திகாரமாத் திரைக் கேயழிவுண்டாக, தர்ன் சுத்தமாயாரூபமாய்க் கேடின் றி நில பெறுவதாம். தவவிசேடத்தால் அதனே உள்ளபடி காணப் பெறுவராக்குச் சுத்தமாயாபுவனத் தின்கண்ணதாகிய அபர முத்திப் பெரும்போக முண்டாமென்பதாம். ஆய் இன்றி ஆர்கிடுமெனவும், கண்டால் உடைத்தாய் இன்மு மெனவும், வேறு வேறு விளேமுடிபு செய்க.

அழிவினே வினேத்தொகை.

புருடகௌன்பது ''காலமுலகம்'' (தொல்காப்பியம். சொல்ல திகாரம் கிளவியாக்கம், சூ – 57.) என்னுஞ் சூத்திரவிதியால் அஃ றிணேச் சொல்லாயிற்று.

சுத்தமாயா புவனத்தின்கண்ணதாகிய அபாமுத்திப் பெரும் போகத்தி னியல்பிதுவென அதன்பெருமை கூறுவார், 'நீக்கமிலறி வானந்த முதன்மை சித்தியமுடைத்தாய்ப் போக்கொடு வாவிஃஎப் பும் விகாரமும் புருடனின்மும்' என்முர்.

தானழிவதின்றித் தன்னதிகாரமாத்திரைக்கு அழிவிணச் செய்யுமெனவே, அத சிவதத்தவம்போலச் சுத்தமாயையின் வேறன்மை பெற்றும்.

தன் கே உள்ளபடி காண்டலாவது, அதிசூக்குமவாக்கிகை வியஞ்சக வோசைபற்றித் தூலமாகக் காணும் சம்ம ேஞர் போலன்றி நம்மனேர்க்குக் குடம் படமுதலியன காட்சிப்புலனு மாறு போலத் தன்னியல்பா னினிது விளங்கக் காண்டல்.

கண்டாலெனவே அங்ஙனம் காண்டல் அரி தென்பது பெற்மும்.

இவ்வாறன்றி, ''ஓவிட வக்து ஞான முதிப்பதோர் ஞான முண்டேற் – சேவுயர் கொடியிஞன்றன் சேவடி சோலாம்'' என் பதே ஈண்டைக்கும் பொருளாகக் கொண்டு,கண்டாலாக்கிடுமெனக் கூட்டித் தமக்கு வேண்டியவாறே யுரைப்பாருமுளர். அவர், அழி வதின்றி யழிவிண யாக்கிடு மென்றுக் தொடர் அவ்வா அ பொருள்படு தற் கேலாமையும், கூறியது கூறலாதலும், உண்மை யதிகாரத்திற் கூறப்படும் பாமுத்தி யிலக்கணம் ஈண்டு வகுத்துக் கூறு தற்கோ ரியைபின்மையும் கோக்கிலர். (23)

நிகழ்க்திடும் வாக்கு நான்கு நிவிர்த்தாதி கீலபைப் பற்றித் திகழ்க்திடு மஞ்ச தாகச் செயல்பரி ணும மன்று புகழ்க்திடும் விருத்தி யாகும் படங்குடி லானுற் போல மகிழ்க்திடும் பிரம மன்று மாமாபை பென்பர் நல்லோர்.

#### சுப் — பதவுரை

கிகழ்ந்திடும் நான்கு வாக்கும் - இங்ஙனம் கூறிப் போந்த வைகரி முதலிய நான்கு வாக்குக்களும்,—நிவிர் த்தி ஆதி கண்பைப்பற்றி – நிவீர்த்தி முதலியை பஞ்சைகண் கணப் பற்றுக்கோடாகச் சார்ந்து — அஞ்சதாகத் திகழ்ந் திடும் – ஐவகைப்பட்டுச் சிவதத்துவ முதலிய பஞ்ச தத்து வங்களின் இருக்கும், — படம் குடில் ஆறைபோல – படமே குடிலாயிறை்போல,—புகழ்ந்திடும் விருத்தி ஆகும் –(இவை சுத்தமாயையி னின்றும்) புகழத்தக்க விருத்தி யாய்க் கோரியப்படுவன வன்றி,—செயல்பரிணுமம் அன்று-(அசுத்தமாயாகாரியம்போலப்) பரிணுமமாய்க் காரியைப் படுவனவல்ல,–மகழ்ந்திடும் பிரமம்(என்பர்)–(இவ்வாக்குக் களேச் சத்தப்பிரமவாதிகள்) மகிழத்தக்க பிரமமென்பர்,— நல்லோர் – சைவசித்தாந்திகள், — (பிரமம்) அன்று மாமா யை (ஆகும்) என்பர் – பிரமமாத வின்றிப் (பிரமத்திற்கு ரேரே பரிக்கிரகசத்தி பெனப்படுஞ்) சுத்தமாயா ரூபமாகு மென்று கூறுவர் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இங்ஙனங் கூறிப்போக்த வைகரிமுதலிய நான்கு வாக்குக்களும் கிவிர்த்தி முதலிய பஞ்சகலேகள் பற்றுக் கோடாகச் சார்க்து ஐவகைப்பட்டுச் சிவதத்துவ முதலிய பஞ்சதத்துவங்களி னிருக்கும். இவை சுத்தமாபையினின் றம் விருத்தியாய்க் காரியப்படுவனவல்ல. இவ்வாக்குக்களேச் சத்தப்பிரமவாதிகள் பிரமமென்பர்; சைவசித்தாக்திகள் பிரமமாதலின்றிப் பிரமத்திற்கு கேரே பரிக்கிரகசத்தியெனப் படுஞ் சுத்தமாயாரூபமாமென்று கூறுவரென்பதாம்.

காரியப்பாட்டிற்கு எள்ளானுய குப்பைபோலப் புத்தர்சீமணர் குறுஞ் சீ முதாயவாதமும், தூலானுகிய வாடைபோலத் தார்க்கிகர் குறும் ஆரம்பவாதமும், பேய்த்தோரனை நீர்த்தோற்றம்போல மாயாவாதிகள் கூறும் விவர்த்தனவாதமுஞ் சித்தார்தத்திற் கேலாமையின், அவற்றை பொழித்து, சித்தார்தத்திற் கொள்ளப் படும் பரிணுமம் விருத்தி பென்னு மிரண்டினுள் இச் செயல் யாதோவென்னும் ஐயநீக்குதற் பொருட்டுப் பரிணுமமன்று விருத் தியாகுமென்றும் அற்றேற் பிரமம்போலு மென்னுங் கடாவை யாசுங்கித்துப் பிரமமன்று மாமா யையா மென்றுங் கூறிஞர்.

அன்றி பென்னும் விணயெச்சத்திகரம் உகரமாய்த் திரிந்தது. ஆகுமென்றது பின்னருஞ் சென்றியையும்.

பரிணுமம் விருத்தியென்னு மிரண்டனுள், மலகன்மங்களோடு விரவாத சுத்தமாயையின் காரியம் படங் குடிலானுற் போல விருத்தி யெனவே, ஏ?னப்பரிணுமம் அவற்ருடு விரவியே அசுத்த மாயையின் காரியத்திற்கென்பதாஉம் பெறப்பட்டது. பாலினுண்டாகிய தயிர்போல முழுவதும் பரிணமித்தலும், கெய்யினுண்டாகிய புழுப்போல ஏகதேசத்திற் பரிணமித்தலு மெனப் பரிணுமமிருவகைப்படும்; அவற்அட்பின்~னயதே அசுத்த மாயையிற் கொள்ளப்படுவதாஉடுமன்க.

விருத்தியென்பதுஞ் சூக்குமபரிணும் மென்ப.

கிவீர்த்தா திகூலையப்பற்றித் திகழ்ச் திடுமஞ்ச தரக என்பதற்கு, கிவீர்த்திக்ஃயுட்பட்ட புவனவர்கிகட்குத் தூலதமமாயும், பிரதிட் டையுட்பட்ட புவனவர்கிகட்குத் தூலதாமாயும், வித்தையுட்பட்ட புவனவரகிகட்குத் தூலமாயும், சாச்தியுட்பட்ட புவனவரகிகட்குச் சூக்குமமாயும், சாச்திய தீதக்ஃயைட்பட்ட புவனவரகிகட்குச் சூக்கும தாமாயும், இங்ஙனம் நால்வகைவரக்கும் இவகைப்படுமென்றனரத் தலுமெரன்று. (24)

வித்தைகள் வித்தை யீசர் சதாகிவ ரென்றி வர்க்கு வைத்துறும் பதங்கள் வன்னம் புவனங்கண் மந்தி ரங்க டத்துவஞ் சரீரம் போகங் கரணங்க டாமெ லாமு முய்த்திடும் வயிந்த வந்தா னுபாதான மாகி நின்றே.

#### சுப் — பதவுரை

வயிந்தவந்தான் – சுத்தமாயை (முதற்காரணமாவது), – வித்தைகள் – (ஈண்டுக் கூறிப்போந்த வாக்கு மாத்திரைக் கேயன்றி) மந்திரேசுரர், — வித்தையீசர் – மந்திரமயேசுரர், — சதாசிவர் என்ற இவர்க்கு – அணுசதர்சிவர்மு தலிய அபர முத்தர்க்கு, —வைத்துறும் பதங்கள் – வேண்டப்படும் பதங்களும், —வ ன் னம் – அக்கரங்களும், — புவனங்கள் – புவனங்களும், —மந்திரங்களும், — தத்து வம் – தத்துவங்களும், — சரீரம் – சரீரங்களும், — போகம் –

போகங்களும்.—கரணங்கள் தாம் எலாமும்,—கரணங்களுமாகிய சுத்தாத்துவாக்க ளெவற்றினுக்கும்,—உபாதானமாகிகின்றே உய்த்திடும் – முதற்காரணமாய் கின்று செலுத்தும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சுத்தமாபை முதற்காரணமாவது ஈண்டுக் கூறிப் போர்த வாக்குமாத்திரைக்கேயன்று; மந்திரேசுரர், மந்திர மயேசுரர், அணுசதாசிவர் முதலிய வபரமுத்தர்க்கு வேண் டப்படுஞ் சுத்தாத்துவாக்க வெவற்றினுக்கும் முதற் காரணமாமென்பதாம்.

விர்தவை வைர்தவமென்றது பகுதிப்பொருள் விகுதி பெற் றது.

மூவகை பணுக்க ளுக்கு முறைமையின் விர்து ஞான மேவின தில்லே பாகில் விளங்கிய ஞான மின்று மோவிட விர்து ஞான முதிப்பதோர் ஞான முண்டேற் சேவுயர் கொடியி னன்றன் சேவடி சேர லாமே.

#### சுப் — பதவுரை

விந்து ஞானம் – (மேற்கூறிப்போந்த) வாக்குகள் சவிகற்ப ஞானத்திற் கேதுவாதலால்,—மூவகை அணுக் களுக்கும் – (ஈண்டுக்கூறிய சுத்தப் பிரபஞ்சம்போல வித் தைகள் வித்தையீசர் சதாசிவர் மாத்திரைக்கேயன்றி) விஞ் ஞானுகலர் பிரளயாகலர் சகலர்க்கும்,—முறைமையின் மேவினது இல்ஃயாகில் – (வியஞ்சக வேறுபாடு பற்றி) முறையே தூலமாயுக் தூலதரமாயுக் தூலதமமாயும் பொருந்தி யறிதல் இல்ஃயாயின்,—விளங்கிய ஞானம் இன்ரும் – விளங்கிய ஞானம் இல்ஃயாம் (ஆகலின் ஒரு தஃயான் வேண்டப்படும்),—விந்து ஞானம் ஓவிட – சவி கற்ப ஞானத்திற்கேதுவாகிய அவ்வாக்குக்கள் (பரமபந்த மாதலிற் றன்னின் வேருகக் காணப்பட்டு) நீங்க,—ஓர் ஞானம் உதிப்பது உண்டேல் – (அவைக்கு மேலாகிய தோர்) பே ரறி வு (ஒருவனுக்கு) விளங்குமாயின்,—சே உயர் கொடியி ஞன்றன் சேவடி சேரலாமே—(அவன் அப் பொழுதே) இடபக்கொடியையுயர்த்த சிவபிரான் றிருவடி யாகிய பரமுத்தியைத் தஃலப்படுவன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேற்கூறிப்போந்த வாக்குக்கள் சவிகற்பஞானத் துக்கேதுவாகலால், ஈண்டுக் கூறியது சுத்தப்பிரபஞ்சம்போல வித்தைகள் வித்தையீசர் சதாசிவர் மாத்திரைக்கேயன்றி, விஞ்ஞானைலர் பிரளயாகலர் சகலர்க்கும் ஒருதலேயான் வேண்டப்படும் சவிகற்பஞானத்திற்கேதுவாகிய அவ்வாக்குக் கள் தன்னின் வேறுகக்காணப்பட்டு நீங்க அதற்கு மேலாகிய பேரறிவு ஒருவனுக்கு விளங்குமாயின், அவனப்பொழுதே பரமுத்தியைத் தீலப்படுவனென்பதாம்.

எனவே இவ்வாக்குக்கள் பாமபர்தமென்பதாயிற்று.

முறைமையின் மேவு தலாவது, வித்தைகள் வித்தையீசர் முதலியோர்க்குப்போலன் நிச் சகலர் முதலிய மூவர்க்கும் வியஞ் சக வேறபாடு பற்றி முறையே தூலதமமாயுக் தூலதாமாயுக் தூல மாயும் பொருக்து தல்.

ஞானத்திற்கேதுவாகிய வாக்கை ஞானமென்றபசரித்தார்.

பிரளயாகலர் விஞ்ஞானுகலர்க்குத் தனுவில்ஃபென மயங்கிக் கூறுவாருமுளர். அஃத ஆகமவசனங்களோடு முரணுதலின் அவ சித்தார்த மென்றெழிக.

இவை யேழுசெய்யுளானுஞ் சத்தமாயையிற் ரூன்றுங் காரி யங்களும் அவற்றதியல்பும் வகுத்துக் கூறப்பட்டன. (26)

அருவினி அருவக் தோன்றி யங்காங்கி பாவ மாகி யுருவினி அருவ மாயே யுதித்திடு முலக மெல்லாம் பெருகிடுஞ் சுருங்கும் பேதா பேதமோ டபேத மாகு மொருவனே யெல்லா மாகி யல்லவா யுடனு மாவன்.

#### சுப் — பதவுரை

அருவினில் உருவம் தோன்றி - சூக்குமமாகிய மாயை யினின்றுக் தூலமாகிய கலாதியும் அவற்றினுக் தூலமாகிய மூலப்பகுதியும் அதனினுர் தூலங்களாகிய குணதத்துவ முதலாயினவுக் தோன்றி,—உருவினில் உருவமாயே உதித் திடும் – அத்தூலங்களினின்றார் தோன்றாங் காரியம் அவற்றினுர் தூலமேயாம்,—உலக மெல்லாம் அங்காங்கி பாவம் ஆகி,—(இவ்வாறே) காரியப் பிரபஞ்சமெல்லாக் (தோன்றி) ஈில நீர் தீ வளி விசும்பு ஆண் பெண் அலியென் றத் இருடக்கத் தவயவப் பகுப்புடையனவாய்,—பே ரு கிடும் சுருங்கும் – வளர்ந்துர் தேய்ந்தும் பரிணமித்து வரும் (இத்தன்மையவாகிய காரிய காரணங்கட்குத் தம் முட் பெரும்பாலும் வேற்றுமை கூறு கையாயிகர் முதலி யோர் மதம் அடாது மற்றென்னெனில்),—பேதா பேத மோடு அபேதமாகும் – பரிணுமமாதலே கோக்கிப் பேதா பேதமாம் சற்காரியமாதலே நோக்கி அபேதமாம்,—ஒரு வனே – மேற்சிவனவன்றன் சந்நிதி தன்னினின்றே தோன் றுமென்பதறை பெறப்பட்ட கிமித்தகாரணஞகிய முதல்வனே,—எல்லாமாகி – (அங்தர் சீகண்டர் முகத் தான் அவற்றைக் காரியப்படுத்துங்காற்) கலப்பி ஞல் ஒன்ருகியும்,—அல்லவாய்-பொருண்மையால் வேருகியும்,— உடனும் ஆவன் – செலுத்துதலால் உடஞகியு கிற்பன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

சூக்குமமாகிய மாபையினின்றம், தூலமாகிய கலா தியும், அவற்றினுர் தூலமாகிய மூலப்பகு தியும், அதனி னுர் தூலங்களாகிப குணதத்துவ முதலாயினவுர் தோன் அம். அத்தூலங்களினின்றுக் தோன்றுங் காரியம் அவற்றி னுக் தூலமேயாம். இவ்வாறே காரியப் பிரபஞ்சமெல்லாக் தோன்றி, நிலம் நீர் தீ வளி விசும்பு ஆண் பெண் அலி என் றற்றொடக்கத்து அவயவப்பகுப்புடையனவாய், வளர்க்துக் தேய்ர் தும் பரிணமித்துவரும். இத்தன்மையவாகிய காரிய காரணங்கட்சூத் தம்முட் பெரும்பாலும் வேற்றுமை கூறும் கையாயிகர் முதலியோர் மதம் அடாது மற்றென்னெனில், பரிணுமமாதலே நொக்கிப் பேதாபேதமாம், சற்காரியமாதல நோக்கி அபேதமாம். மேற் சிவனவ<mark>ன்</mark>றன் சந்நி தி தன் னினின்றே தோன்றமென்பதனுற் பெறப்பட்ட ஙிமித்த கோரணனுகிய முதல்வன், அநந்தர் சிகண்டர் முகத்தான் அவற்றைக் காரியப்படுத்துங்கால், கலப்பினுலொன்ருயும் பொருண்மையால் வேறுயுஞ் செறுத்துதலான் உடனுயு நிற்பனென்பதாம்.

எல்லாமென்ற தனுற் சுத்தமாயாவிருத்தியினும் அவ்வாறு நிற்ப னென்பது பெறுதும். உருவினிலருவாய்த் தோன்று தெனப்பிரித்தமையின், ஏகாரம் பிரிரிஸக்கண் வர்தது.

ஒருவனே யென்னும் எகாரக் சேற்றம்.

அங்காங்கிபாவமாகிப் பெருகிறுஞ் சுருங்குமெனக் கூட்டுக.

அடிர்வசனத்தின் உலகர் தோன்ற மென்னும் மாயாவா தத்தை மறுப்பார், அருவினி ஜாருவர் தோன்றி யென்றம், அவய வமே பொருளாய்த் தோன்றுவதன்றி அவயவி யென்ப தொன் றில்ஃ யென்னுஞ் சமூதாயவாதத்தை மறப்பார். அங்காங்கிபாவ மாகி யென்றும், நில முதலிய உருவப்பொருளினின்றுக் கர்தகுண முதலிய அருவர் தோன்று மென்னும் ஆரம்பவாதத்தை மறுப்பார், உருவினி ஜாருவமாயே யுதித்திடுமென்றுங் கூறிஞர்.

பெருகிடுஞ் சுருங்குமென் றதும் பெருக்கஞ் சுருக்கம்பற்றி ஒரு பொருட்கே பெரும்பாலும் வேற்றுமை கூறும் அவ்வாதத்தை மறுத்தற் பொருட்டு. பிறவுமன்ன.

இதனுனே மாயை முந்திடுமொகமாதி முக்குணமாதிமூலர் தந்திடும் என்றதன்கட் படுமியல்பு தொகுத்துக் கூறப்பட்டது.(27)

அருவுரு வீனு தாகும் விகாரமு மவிகா ரத்தின் வருவது மில்லே யென்னின் வான்வளி யாதி பூதர் தருவது தன்னின் மேக சலனசத் தங்க ளோடு வுருவமின் ஹருமே றெல்லா முதித்திடு முணர்ந்துகொள்ளே.

## சுப் 🗕 பதவுரை

அரு உரு ஈனுதாகும் – அருவமாகிய மாயை உருவ மாகிய பிரபஞ்சத்தைத் தோற்றுவிக்காது,–அவிகாரத்தின் விகாரமும் வருவதும் இல்ல என்னின் – அவிகாரமாகிய மாயையினின்றும் விகாரமாகிய பிரபஞ்சந் தோன்றுவதுமில்லே எனில் (அறியாது கூறிரைப்),—வான் – (உன்மதத்தில் அருவும் அவிகாரியுமாகிய) ஆகாயத்தினின்றும்,—வளி ஆதி பூதம் தருவது – (உருவமும் விகாரியுமாகிய) வாயு முதலிய பூதங்கள் முறையே தோன்றும் (அதுவேயுமன்றி),—தன்னின் – அவ்வாகாயத்தினின்றும்,—மேக சலன சத்தங்களோடும் உருவ மின் உருமேறு எல்லாம் உதித்திடும் – பல முகில்களும் முகிலின் கட் பல விகாரங்களும் பல வோசைகளும் உருவமாகிய பல மின்னுக்களும் பல விடிகளும் இன்னும் இவைபோல் வன பலவுக் தோன்று மாகலான்,—உணர்க்து கொள்ளே – (அதீன மறக்து அங்ஙனங் கூறுதல் உனக்கே வழுவாய் முடியு மென்பதனே) அறிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அருவெனவே அவிகாரமாதலும் பெறப்பட்ட மையின், அப்பெற்றித்தாகிய மாபையினின்றும் உருவமரம் விகாரியுமாகிய பிரபஞ்சர் தோன்றமென்றல் பொருந்தா தெனில்,—அறிபாது கூறினுப்; உன்மதத்தில் அருவமும் அவிகாரியுமாகிய ஆகாயத்தினின்றும் உருவமும் விகாரியு மாகிய வாயுமுதலிய பூதங்கண் முறையே தோன்றும்; அது வேயுமன்றி அவ்வாகாயத்தினின்றும் பல முகில்களும் முகி லின்கட் பல விகாரங்களும் பலவோசைகளும் பலமின்களும் பலவிடிகளும் இன்னுமிவைபோல்வன பலவுர் தோன்றுமா கலான், அதனே மறந்து அங்ஙனங் கூறுதல் உனக்கே வழு வாய் முடியுமென்பதாம். சற்காரியங்கொண்ட எமக்காயின் அத வழுவன்றென்பது கருத்து.

இதனுனே மாயாவா திமதம்பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்து மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

இவ்வாறு, உதிப்பத மீறு டென்பது முதல் அருவுரு வென்ப தீ ரு கி ய இருபத்தேழு செய்யுளானும், முதற்செய்யுளின் ''ஒரு வனேடொருத்தி யொன்றென் றானாத்திடு முலக மெல்லாம் வரு முறை வர்து நின்று போவது மாதலாலே தருபவ இருவன் வேண்டும்'' என்ற முதற்கூற்றை, முறையே அவ்வவர்மதம்பற்றி யாசுங்கித்துப் பரிகரித்து வலியுறுத்தி, இனி ''ஈறுமாகி யமாதிமுத்த சித்தாருவாய் மன்னிநின்று மருவுவித்திடி'' மென்னும் இரண்டாங் கூற்றை அவ்வாறு வலியுறுத்துவான் குருடங்கிஞர். (28)

## இரண்டாமதிகரணம்

மண்ணினிற் கடாதி பெல்லாம் வருவது குலால ஒலே பெண்ணிய வுருவ மெல்லா மிபற்றுவ னீசன் முனுங் கண்ணுகா ரிபங்க ளெல்லாங் காரண மதனிற் காண்பன் பண்ணுவ தெங்கே நின்றிங் கென்றிடிற் பகரக் கேணீ.

## சுப் — பதவுரை

குலாலனுலே — குயவனல்,—மண்ணினிற் கடா இ எல்லாம் வருவது — மண்ணிற் குடமுதலிய காரியம‰த் தும் வருதல்போல,—ஈசன்று அம்—ஆரியனும்,—எண்ணிய உருவம் எல்லாம் இயற்றுவன் (ஆயின்) – கருதிய அகில மெல்லாவற்றையும் ஆக்குவானுயின்,—இங்குக் கண்ணு காரியங்கள் எல்லாம் – (குயவன்ருனும்) ஈண்டுக் கருது கின்ற கடாதி காரியங்களே யெல்லாம்,—காரண மதனின் (நின்று) காண்பன் – (அவற்றிற்குக் காரணமாகிய) அக் நிலத்தினின்றுஞ் செய்வன் (எனக் கண்டோமே அது போல),—எங்கேநின்று பண்ணுவது—(ஆரியன்) யாங்ஙன நின்று செய்வன், என்றிடிற் பகர நீ கேள் – என்ருல் (யாம் அதற்கு விடை) கூற கீ கேட்பாயாக என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. இங்ஙனம் அகிலமெல்லாம் ஆரியன் குலாலன் போனின்ற ஆக்குவனுயின், குலாலன் கடாதி காரியங்களே யெல்லாம் அவற்றிற்குக் காரணமாகிய அக்கிலத்தினின்றுஞ் செப்யக் கண்டோமே ஆரியன் யாங்ஙனகின்று செட்வனென் பதாம்

'மண்ணினிற் கடாதியெல்லாம் வருவத குலாலனு லே யெண்ணிய வுருவமெல்லா மியற்றுவ னீசன்ருனும்' என்றதா அனு வாதம்.

ஆயினென்பது சொல்லெச்சம்.

காரணமென்றது நிலமென்னுர் து‱யாய் நின்றது.

காண்டல் செய்தல்.

கின்றென்பது மேலுங் கூட்டப்பட்டது.

இது விஞ; இதற்குப் பிறரெல்லாங் கூறியது கூறலென்னும் வழுப்படவுரைத்தார். (29) சிலமோ வுலகம் போலத் தெரிப்பரி ததனை னிற்குங் கோலமு மறிவா ரில்லே யாயினுங் கூறக் கேணீ ஞாலமே ழினேயுக் தக்து கிறுத்திப்பின் சைம் பண்ணுங் காலமே போலக் கொண்ணீ கிலேசெயல் கடவுட் கண்ணே.

### சுப் \_\_ பதவுரை

சேலமோ உலகம் போலத் தெரிப்ப அரிது அதனுல் – (அவன்) தன்மையே உலகம்போலன்றி வாக்குமனுத்த கோசரமாகலான், — நீற்கும் கோலமும் அறிவார் இல்லே – (அவன்) நிற்கு நிலையும் அவ்வியல்பிற்றேயாம், — ஆயினும் கூற நீ கேள் – அங்ஙனமாயினும் ஒருவாற்று ன் உவமையில் வைத்து உனக்குக் காட்டுதும் நீ அறிவாயாக, — ஞாலம் ஏழினயும் தந்து நிறுத்திப் பின் நாசம் பண்ணும் காலமே போல – உலக மெல்லாவற்றையுந் தோற்றுவித்து நிறுத்திப் பின்னர் அழித்துக் காரியப் படுத்துங் காலம் (அவற்றைக் காரியப்படுத்துங்கால் எல்லாப் பொருட்குந் தானுதாரமாய்த் தனக்கோராதாரமின்றி நிற்றல்) போல, – கடவுட் கண்ணே – சிவசத்தி, — நிலேசெயல் நீகொள் – (நிராதாரமாய்) நின்றே (காரியப்படுத்து முறைமையை) நீ உணர்ந்துகொள்க என்க

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவன் உலகம்போலன்றி வாக்குமனைத்த கோசர ரப்பொருளாகலான், அவனிற்கு நிலேயும் அவ்வியல்பிற்றே பாம். அங்ஙனமாயினும், ஒருவாற்று னுவமையில் வைத்து உனக்குக் காட்டுதும். உலகமெல்லாங்காலத்தாற் காரியப்படு மென்பது எல்லோர்க்குமொக்குமன்றே, அக்காலம் அவற்றைக் காரிபப்படுத்துங்கால் எல்லாப்பொருட்குர் தானதார மாய்த் தனக்கோராதாரமின்றி நிற்றல்போல, சிவசத்தியும் நிராதாரமாப் நின்றே காரியப்படுத்துமுறைமை உணர்ந்து கொள்கவென்பதாம்.

சீலம் தன்மை.

ஒகாரம் சிறப்பின்கண் வந்தது.

கோலமுமென்ற வும்மை இறந்ததுதழீயிற்று.

ஞால ேழிணயுமென்றது உபலக்கணம்.

கண் அறிவு; ஒற்றுமைபற்றிச் சிவசத்திமேல் வைத்துக் கூறி ஞர்; உயர்தி‱க்கட் சிறுபான்மை ளகாரக் திரிதல். மக்கட்பண்பு முதலியன போல இலேசாற் கொள்க.

நி<sup>®</sup>ல**ிசய**ிலன்பத நிற்றவென்னும் பொருட்டாய் இரண்டாவது தொக்கு சின்றது.

அற்றேன், ஞாலமேழினேயுக் தக்து கிறுத்திப் பின் மாசம் பண்ணுங்காலம், அத்தொழில் வேறுபாடுபற்றிச் செல்காலம் கிகழ் காலம் எதிர்காலங்கணம் இலவக் துடி யென்றற் ஞெடக்கத்தன வாய்ப் பலவகை யவத்தைப்படுமென்பது சித்தாக்த தாற்றுணிபா கலின், அதுபோல உலகத்திற் காதாரமாய்ஙின்று செய்யு முதல் வனும் அவ்வத்தொழில்பற்றிப் பலவகை யவத்தைப்பட்டுத் தடக் குறுவன் போலுமெனின், அதற்கன்றே வருஞ் செய்யு கொழுக்த தென்பது. கற்ற நூற் பொருளுஞ் சொல்லுங் கருத்தினி லடங்கித் கோன்றம், பெற்றியுஞ் சாக்கி ராதி யுயிரினிற் பிறந்தொ டுக்க, முற்றதும் போல வெல்லா வுலகமு முதித்தொடுங்கப், பற்றெடு பற்ற தின்றி நின்றனன் பரனு மன்றே.

### சுப் — பதவுரை

சாக்கிராதி – (கரணங்களானுகிய) சாக்கிரமுதலிய அவத்தைகள்,—உயிரினில் ஒடுக்கம் உற்றுப் பிறந்ததும் போல – ஆன்மாவின் ஒடுங்கித் தோன்றும்வழி (ஆன்மா வும் அவத்தைப்பட்டுத் துடக்குறுதல்) போல,—புரனும் –முதல்வன்,—எல்லா உலகமும் உதித்து ஒடுங்க – எல்லா வுலகமுக் தன்பால் ஒடுங்கி உதிப்ப, –பற்ருடு (கின்றனன்) –தானும் அதுபற்றி இலயம் போகம் அதிகார மேன்னும் அவத்தைப்பட்டுத்) துடக்குறுவோனுகியும்,—கற்றநூற் பொருளும் சொல்லும் கரு த் தினில் அடங்கி – கற்ற நூற்போருளுஞ் சொல்லும் (வாதனைபமாய்ப் புத்தி தத் துவத்தை ஒட்டி கின்று) ஆன்மபூதத்தின்கண் ஒடுங்கி,—தேறன்றும் பெற்றியும் (போல) – தோன்றும்வழி அவ் வான்மபோதம் அதுபற்றித் துடக்குறு தவாறுபோல,—பற்றது இன்றி கின்றனன் அன்றே – (ஆண்டுத்) துடக்குறுதலின்றியே கின்றனன் என்க.

# சிவ – பொழிப்புரை

எ-து காரணங்களானுகிய சாக்கிரமுதலிய வவத்தை கள் ஆன்மாவிணெடுங்கித் தோன்றும்வழி ஆன்மாவும் அவத் தைப்பட்டுத் துடக்குறுதல்போல, முதல்வன் எல்லாவுலக முக் தன்பாலொடுங்கி யுதிப்பத் தானுமதுபற்றி இலயம் போகம் அதிகாரமென்னும் அவக்கைப்பட்டுத் தாடக்குறு வோதையும், கற்றநூற்பொருளுள் சொல்லும் வாகளைப மாய்ப் புத்திகத்துவத்தை யொட்டி நின்று ஆன்மபோ தத்தின் கண் ஒடுங்கித் தோன்றும்வழி அவ்வான்மபோ தம் அதுபற் நித் தாடக்குறுதவாறபோல, ஆண்டுத் தாடக்குறுதலின் நியே நின்றனனென்பதாம்.

எதிர் கிரனிறையாகக்கொள்க.

ஈண்டுக் கேருத்தென்றது உயிருணர்வை.

பற்று முதனிலத் தொழிற்பெயர்.

இவை மூன்ற செய்யுளானும் மன்னிஙின்றேமருவிடு மென் றது தடைவிடைகளாற்றெரித்துணர்த்தப்பட்டது.

இயைபுபற்றி இதீன முன்வைத்தார்.

இனி ஆறுசெய்யுளான் ஈறுமாகிமருவிடு மென்றத‱ வலி யுறுத்துகின்ருர். (31)

உயிரவை யொடுங்கிப் பின்னு முதிப்பதெ னரன்பா லென்னிற், செயிருறு மலத்தி ஞகுஞ் சிதைந்ததே தென் னிற் சித்தத், தயர்வொழி காரி யங்க ளழியுங்கா ரணங்கி டக்கும், பயிறரு காரி யம்பின் பண்டுபோற் பண்ணு மீசன்.

## சுப் 🗕 பதவுரை

ஈசன் — ஈருகியோனுல்,—ஒடுங்கிய உயிர் அவை — ஈநெய்திய உயிரோடுங் கூடியவுலகம்,—பின்னும் (ஈநெய் தியவாறே ஒழியாது) மீளவும்,—அரன்பால் உதிப்பது என் எனில் – அவன்பானின்று தோன்றுதல் எற்றுக்கெனின்,— செயிர்உறு மலத்தின் ஆகும் – குற்றம் பொருக்கிய மலபரி பாகம் வருதற் பொருட்டுத் தோன்றும், — சிதைக்தது ஏது என்னில் – (அற்றேன் மீளவுக் தோன்றற்பாலது முன் அழியாது நிலே பெறவே அமையும் அவ்வாறன்றி) அழி தல் எற்றுக்கெனின், — சித்தத்து அயர்வு ஒழி(யக்) காரியங்கள் அழியும் – உயிரின் இளப்பொழித்தற் பொருட்டு (முன் இளப்பேறும் தற் பொருட்டு (முன் இளப்பேறும் தரை காரணம் கிடக்கும் காரியம் – (அழிந் தவழியும் முன்னினத்தொடர்ச்சிக்கு உரியனவாய்த் தத் தங்) காரணங்களிற் (கன்மத்தோடு) பயின்று கிடக்கின்ற அக்காரியங்கள், — பின் பண்டு போற் பண்ணும் – பின்னர் ஒடுங்கியவாறே உதிப்பச்செய்வன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஈருகியோன ஃ றெய்திய வுலகம் ஈறெய்திய வாறே யொழியாத மீளவுமதன்பானின்று கோன்றுதல் எற் றக்கெனின், — மலபர்பாகம் வரும்பொருட்டுத் தோன்றும். அற்றேன், மீளவுக் தோன்றற்பாலது முன்னழியாது கிஃ பெறவேயமையும், அவ்வாறன்றி அழிதலெற்றக்கெனின், — உயிரி னினப்பு ஒழித்தற்பொருட்டு. முன் இனப்பிணச் செய்துகின்ற காரியங்கள் அழியுமாகலான், அழிக்தவழியும் முன்ணே வினேத்தொடர்ச்சிக்குரியனவாய்த் தத்தங் காரணங் களிற் கன்மத்தோடு பயின்று கிடக்கின்ற அக்காரியங்களே ஒடுங்கியவாறே உதிக்கச் செய்வ னென்பதாம்.

''ஆக்க மவ்வவர் கண்மெல்லாங் கழித்திடல்'' என முன்னர்க் குடறுவாராகலின், அதற்குரிய வியைபு ஈண்டேயுணர்த்துவார் காரணங்கிடக்கும் பயிறருகாரியம் பின் பண்டுபோற்பண்ணுமீசன் என்றுர். உயிரவை உயிரோடுங் கூடிய உலகமென்றவாறு.

ஏதென்பது எற்றுக்கென்னும் பொருட்டாய் நின்றது.

சித்தத்தயர்வு அறிவின்கண்ணதாகிய இஃாப்பு.

ஒழியவென்னும் விடுனையச்சத்தகாம் விகாரத்தாற்குருக்கது.

கிடக்குமென்பது பெயரெச்சம்.

இதற்குப் பிறரெல்லாஞ் சற்காரியத்தியல்பின் வைத்துக் கூறியது கூறலென்னும் வழுப்படவரைத்தார். (32)

தோற்றுவித் தனித்துப் பின்னுக் துடைத்தரு டொழில் கண் மூன்றும், போற்றவே யுடைய னீசன் புகுந்தது விகார மென்னிற், சாற்றிய கதிரோ னிற்கத் தாமரை யலருங் காக் தங், காற்றிடுங் கனலே சீருங் காந்திடுங் காகி னிக்கே.

#### சுப் — பதவுரை

ஈசன்-ஒரு கடவுள் — தோற்றுவித்து அளித்துப் பின் னும் துடைத்தருள் மூன்று தொழில்களும் – தோன்றச் செய்து நிலப்பித்துப் பின்னர் இறுதியைச் செய்விக்கின்ற இம்முத்தொழில்களும், — போற்றவே உடையன் – இடை யருது செய்வனயின், —புகுந்தது விகாரம் என்னின் – பார மேய்தி விகாரியாவான்போலு மென்பராயின் (அஃதில்லே யேன்பது), —சாற்றிய கதிரோன் நிற்க – (யாவரானும்) புகழப்பெற்ற ஞாயிறு சந்நிதிக்கண், —காந்தம் கனலேக் காற்றிடும் – சூரியகாந்தக்கல்லின் கண்ணே நெருப்பைக் காலச்செய்யும், —தாமரை அலரும் – தாமரையை அலரச் செய்யும்,—காசினிக்கே நீரும் கரந்திடும் – பூமியின்கண் ணே நீரைச் சுவறச்செய்யும் (இங்ஙனந் தனக்குரிய முத் தொழில்செய்தும் அதுபற்றி விகார மெய்தாமையின் வைத்து அறியப்படும்) என்க.

# சிவ - பொழிப்புரை

6-து ஒருகடவுண் மூன்ற தொழிலிடையருது செய் வானயிற் பாரமெய்தி விகாரியாவான்போது மென்பார்க்கு அலிதில்ஃ பென்பது, தனக்குரிய முத்தொழில் செய்துமது பற்றி விகாரமெய்தாத ஞாயிற்றின் வைத்து அறியப்படு மென்பதாம்.

காசினிக்கென்பது உருபுமயக்கம்.

இவை யிரண்டு செய்யுளானும் புத்தர்மதம்பற்றி யாசங்கித்தும் பரிகரித்து ஈறுமாகி மருவுவித்திடுமாறு வலியுறுத்தப்பட்டது. (33)

உரைத்தவித் தொழில்கண் மூன்று மூவருக் குலக மோத வரைத்தொரு வனுக்கேயாக்கிவைத்ததிக்கென்ண பென்னின் விரைக்கம லத்தோன் மாலு மேவலான் மேவி னேர்கள் புரைத்ததி கார சத்தி புண்ணிய நண்ண லாலே.

### சுப் – பதவுரை

உரைத்த இம்மூன்று தொழில்களும் — கூறிப்போந்த முத்தொழில்களும், — மூவருக்கு உலகம் ஓத — மூன்று கடவுளருக்கும் உரியத்தன உலகஞ் சொல்லா நிற்பவும், — இங்கு வரைத்து ஒருவனுக்கே ஆக்கி வைத்தது என்னே என்னின் — ஈண்டு வரையறுத்து ஒரு கடவுளுக்கே முத் தொழிலுஞ் செய்யுஞ் சதந்திர முண்டென்பது என்னே யெனின், —விரைக்கமலத்தோன் மாலும் — வாசண் பொருந்திய கமலத்தின் கணுறைகின்ற அயன் மால் இரு வரும், —புண்ணியம் நண்ணலாலே — பொருந்திய புண்ணிய விசேடத்தால், —புரைத்த அதி கார சத்தி — (முதல்வனு டைய) உயர்ந்த அதிகார சத்தியை, — ஏவலான் மேவினேர் கள் — அவன தேவலாற் பெற்று டையர் (அன்றி அத் தொழிற்கு சுதந்திரரல்லராகலான் முத்தொழிலுஞ் செய்தற் குரிய சுதந்திரம் அவ்வீறுமாகி யொருவனுக்கே உண்டு) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எது அயன்மாலிருவரும், புண்ணிய விசேடத்தான் முதல்வனடைய அதிகாரசத்தி அவனதேவலாற்பெற்றடை யான்றி அத்தொழிற்கு ச் சுதந்திரால்லராகலான், முத் தொழிறுஞ் செய்தற்குரிய சுதந்திர மீறமாகி யொருவனுக் கே யுண்டென்பதாம்.

நல்விணக்கண் — வாணுளின்மாலாயயறுகி" (போற்றிப்பஃ ஒருடை: 71 — 72.) என்றுர் புடை நாலாசிரியரும்.

வேதம் புராணம் இதிகாச முதலியவற்றிற்கும் இது வே கருத்தென்பது சதாவேததாற்பரிய சங்கொகமுதலியவற்றுட் காண்க.

வரைத்து வரைத்தென வலித்தது.

புரைத்த வென்னும் பெயரெச்சத்தகாம் விகாரத்தாற் இருக் கது; புரைத்தல் உயர்தல். (34) இறு தியாங் காலக் தன்னி லொருவனே யிருவ ருக்தம் முறு தியி னின்று ரென்னி னிறு திதா அுண்டா காதா மறு தியி லரனே யெல்லா மழித்தலா லவனை வின்னும் பெறுது காமாக்க கோக்கம் பேரதி கரணத் தாலே.

## சுப் — பதவுரை

இறுதியாவ் காலக் தன்னின் – சங்கார காலத்தில்.—
இருவரும் தம் உறுதியின் நின்ருர் என்னின் – ஏனேயிருவருக் தத்தம் ஆற்றலோடு நிலேபெறுவாராயின், — இறுதிதான் உண்டாகாதாம் – உலகஞ் சங்காரமாதலின்மையான் (அக்காலத்தே அவ்விருவரும் உளரென்பது பெற்ரும்), — அறுதியில் அரனே எல்லாம் அழித்தலால் – (அல்லதாஉம்) வேருருவராலுஞ் சங்கரிக்கப்படாத சங்காரக்கடவு கொனப்படுவோன் (சிலவற்றை யொழித்துச் சங்கரிப்பானல்ல கைலானும்) முழுதுஞ் சங்கரித்தவழி, — ஒருவனே – அவ்வொருவனே (எஞ்சி நிற்றல் பெறப்படுதலானும்), — பேரதிக்ரணத்தாலே – (ஒடுங்கிய வுலகங்கட்குப்) பெரியதோ ராதாரம் (அவனே) ஆகலானும், — இன்னும் ஆக்கம் கோக்கம் அவனைல் நாம் பெறுதும் – (ஒடுங்கிய வுலகத்தை) மீன த் தோற்றுதலும் கிறுத்துதலுஞ் செய்தலே அவனைலே நாம் பெற்றுக்கொள்ளுதும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சங்காரகாலத்தில் ஏணேயிருவருர் தக்கமாற்ற லோடு நிஃபெறுவாராயின் உலகஞ் சங்காரமாதலின்மை யான் அக்காலத்து அவ்விருவரும் உளரல்லரென்பது பெற் ரும். அல்லதூஉம், சங்காரக்கடவுளெனப்படுவோன் சில வற்றை பொழித்துச் சங்களிப்பானல்லன்; அப்பெற்றியனுகிய சங்காரக் கடவுளே வேறு சங்களிப்பாரில்ஃயாகலான், முழு வதுஞ் சங்களித்தவழி அவனெருவனே எஞ்சி நிற்றல் பெறப்படுதலானும் ஒடுங்கிய வுலகத்தை மீளத் தோற்றுதற் கும் நிறுத்து தற்கும் அவனே யுரியனென்பது தானே போதரு மென்பதாம்.

அறு தியி லானென்னும் பெயாடையானும் ஒரே தக்கூறிய வாறு.

இன்னும் மீளவும்.

ஆதாரம் அதிகாண மென்பன ஒருபொருட்கிளவி; போதி காணமென விசேடித்தார், முதற்காரணமும் அதிகாணமாதலுண் மையின்.

இவை யிரண்டு செய்யுளானும், பௌராணிகர் மதம்பற்றி கிகழுங்கடாவை முறையே ஆகமவளவைபற்றியும் பொருக்துமாறு பற்றியும் பரிகரித்து, மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

இதனுனே பாஞ்சராத்திரிமதம் இரணியகருப்பமதங்களேப் பரிகரித்தவாறு மாயிற்று. (35)

சொன்னவித் தொழில்க ளென்ன காரணந்தோற்றவென்னின் முன்னவன் விளபாட் டென்று மொழித்து மாமு யிர்க்கு மன்னிய புத்தி முத்தி வழங்கவு மருளான் முன்னே துன்னிய மலங்க ளெல்லாந் துடைப்பதுஞ் சொல்ல லாமே.

#### சுப் — பதவுரை

முன்னவன் – சங்காரக்கடவுள்,— சொன்ன இத் தொழில்கள் – இங்ஙனங் கூறிப்போர்த தோற்றமுதலிய

தொழில்க‱,—தோற்றக் காரணம் என்ன என்னில் - செய் தற்குக் காரணம் யாதெனின்,—வினேயாட்டு என்று மொழி தேலுமாம் – ''காத்தும் படைத்துங் கரந்தும் விஃாயாடி'' (திருவாசகம், திருவெம்பாவை. செ—12 ஷைடி Gச – 11.) என்பது முதலிய திருவாக்குக்கள்பற்றி அத் தொழிற்குக் காரணம் வீனயாட்டென்றலுமாம் ''ஐயாகீ யாட்கொண் டருளும் விஃாயாட்டி னுய்வார்க ளுய்யும் வகையெல்லா முய்க்தொழிக்தோம்'' என்பது முதலிய திருவாக்குக்கள்பற்றி வினோயாட்டுடென்றது ஐங்கலப் பாரஞ்சுமத்தல் சாத்தனுக்கு வினோயாட்டுடென்பதுபோல அத்துணே எளிதிற் செய்யப்படுதலே கோக்கியேயாகலின் (அக்கருத்தாம்),— உயிர்க்கு — உயிர்கட்கு —மு ன் இன மன்னிய புத்தி முத்தி – பெத்த காலத்துப் பொருந்திய சுவர்க்காதி போகமும் பதமுத்திகளும்,–துன்னிய மலங்கள் எல்லாம் அரு ளா ல் தாடைப்பதாம் ~ (முத்திகாலத்தாச்) செறிந்த மும்மலங்களும் அருளானீக்குதலாகிய வீடு பே றும்.—வழங்கவும் – கொடுத்தற்பயத்ததுமாம்,—(அரு ளாற்) சொல்லலாமே – (அவ்விரண்டுக் தம்முண் முரணு மையான்) உயிர்கண்மேற் சென்ற கருணேயால் ஆகியதே ஆண்டைக்குக் காரணமெனச் சொல்லலாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சங்காரக்கடவுள் இங்ஙனம் கூறிப்போந்த தோற்றமுதலிய தொழில்களேச் செய்தற்குக் காரணம் யாதெனில்,—"காத்தும் படைத்துங் கரந்தும் விளேயாடி" என்பது முதலிய திருவாக்குக்கள் பற்றி, ஒருசாரார், அத் தொழிற்குக் காரணம் விளேயாடற் கருத்தென்பர்; ஒரு சாரார், "ஐயாநீ யாட்கொண் டருளும் விளேயாட்டி னுய்வார் களுப்யும் வகையெல்லா முங்க்தொழிக்தோம்" என் பது முதலிய திருவாக்குக்கள் பற்றி, வின்யாட்டென்றது, ஐங் கலப் பாரஞ் சுமத்தல் சாத்தனுக்கு வின்யாட்டென்பது போல அத்துண்பெளிதிற் செயப்படுதலே நோக்கியேயா கலின், அக்கருத்தும் உயிர்கட்குப் பெத்தகாலத்துச் சுவர்க் காதிபோகமும் பதமுத்திகளும் முத்திகாலத்து வீடுபேறுங் கொடுத்தற்பயத்ததென்பர். அவ்விரண்டுக் தம்முண் முரண மையான் உயிர்கண்மேற் சென்ற கருணேயே ஆண்டைக்குக் காரணமென்பதாம்.

மொழி தலு மென்னுமும்மை எதிரது தழீ இயது. ஏீனய எண்ணும்மை.

வழங்கவுமென்னு மும்மையோடு இயைதற்கேற்பத் *த*டைப்ப தாகவுமென ஆக்கச்சொல் வருவித்துரைக்க.

அருளாலென்பதீன மேலுங் கூட்டுகை.

காரண மென்'ணமெனக் கடாயிஞர்க்குப் பயன்கூறி விடுத்தல் செப்புவழுவாம்போலுமெனின்,—ஆகாது; அருளாலெனவே வழங் கவுக் தடைப்பவும் வைத்த அவ்வருள் காரணமென்பது தாற்பரிய மாகலின், அற்ருயினும். அனுக்கிரகமொழித்தொழிக்த தொழில் களெல்லாம் பிறப்பிறப்புக்களிற் படுத்துத் தயருறுத்துவனவாகலின் அவற்றைச் செய்வது அருளாமா றியாக்ஙனமெனின், அதற்கண்றே வருஞ் செய்யுவொழுக்ததென்பது. (36)

அழிப்பிீனப் பாற்ற லாக்க மவ்வவர் கன்ம மெல்லாங் கழித்திட. இபகரச் செய்தல் காப்பது கன்ம வொப்பிற் றெழித்திடன் மலங்களெல்லா மறைப்பருள் செய்தி தானும் பழிப்பொழி பக்தம் வீடு பார்த்திடி னருளே யெல்லாம்.

#### சுப் — பதவுரை

அழிப்பு – ஒடுக்கமாவது,—இனப்பாற்றல் – இளப் பாற்றலும்,—ஆக்கம் – தோற்றமாவது,—அவ்வவர் கன் மம் எல்லாம் கழித்திடல் – அவரவர் கன்மமுழு துங் கழியு முகத்தான் (மலபாகம் வரச்செய்தலும்),—காப்பது – நிலேயாவது,—நுகரச்செய்தல் – (கன்மங் கழியுமா று அதனே) நுகர்வீத்தலும்,—மறைப்பு – மறைப்பாவது,—கன்ம ஒப்பீன் மலங்களேல்லாம் தெழித்திடல் - கன்ம ஒப்பீன் மலங்களேல்லாம் தெழித்திடல் - கன்ம ஒப்பீண (வருவித்து) மலங்களேல்லாம் தெழித்திதலும்,—அருள்—அருளாவது,—பந்தம் வீடு – பந்தம் வீடுவித்தலும் ஆகிய (உறுதிப்பயத்தனவாகலான்),—பார்த்திடின் எல்லாச் செய்தி தானும் அருளே – ஆராயும்வழி ஐந்தொழிலும் அருட்செயலேயாகலின்,—பழிப்பு ஒழி - (இவற்றுட் கில மறத்தொழிலேபோலுமெனப்) பழித்தலே ஒழிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஒடுக்கர் தோற்றம் நில மறைப்பு அருளென் னும் ஐந்தும், முறையே, இனப்பாற்றதும், கன்மங் கழியு முகத்தான் மலபாகம் வரச்செய்ததும், கன்மங் கழியுமாற அதனே நுகர்வித்ததும், கன்மவொப்பு வருவித்து மலங்களே முதிர்வித்ததும், பந்தம் விடுவித்ததுமாகிய உறுதிப்பயத்தன வாகலான், ஐந்தொழிதுமருட்செயலேயாகலின், இவற்றுட் சில மறத்தொழிலேபோதுமெனப் பழித்தஃசையாழிவாயாக வென்பதாம்.

மேன் முத்தொழில் கூறி ஈண் டைக்கொழி லென்றன் மூலவாம் பிறவெனின்,—ஆகாத; மறைப்பையுமரூள்யும் நிலேயிறு திகளி னடக்கி ஆண்டு முத்தொழிலென்மூர், தம்முள் வேற்றமை யுடைமைபற்றி ஈண்டைர்தொழிலென்மூ ராகலின்.

இவை இரண்டு செய்யுளானும், சங்காரக்கடவுள் செய்யுர் கொழில் மறமாய் முடியுமென்னும் நாத்திகர் மதமும், வீண்டொழி லென்னும் மாயாவாதிகள் மதமும், தன் பொருட்டென்னும் பரிணுமவாதிகள் மதமும் பற்றி ஆசங்கித்துப் பரிகரித்து, மேலதா சிறப்பிக்கப்பட்டது.

இங்ஙனம் ஆற செய்யுளான் 'ஈறமாகி மருவிடு' மெண்றதஃன வலியுறுத்தி, இனி 'அராதிமுத்த சித்தாரு'வென்றதஃன இருபத் தொண்டு செய்யுளான் வலியுறுத்துகின்றுர். (37)

அருவமோ வுருவா ஆப மானதோ வன்றி நின்ற வுருவமோ வு**ரைக்குங்கர்த்தா**வடிவெனக்குணர்த் திங்கென்னி னருவமு முருவா ரூப மானது மன்றி நின்ற வுருவமு மூன்றுஞ் சொன்ன வொருவனுக் குள்ள வாமே

#### சுப் — பதவுரை

உரைக்கும் கர்த்தா வடிவு - இங்ஙனங் கூறிப்போந்த (ஐந்தோழில் செய்யு) முதல்வனுக்கு (வடிவம் இன்றி யமையாமையின் அவ்) வடிவமாவது,—அருவமோ உரு வாரூபம் ஆனதோ அன்றி நின்ற உருவமோ – அருவாகிய வடிவமோ அருவுருவமாகிய வடிவமோ அவ்விரண்டு மின்றிநின்ற உருவாகிய வடிவமோ (இம்மூன்றனுள் இவ்வடிவமென),—இங்கு எனக்கு உணர்த்து என்னின் - இவ்விடத்தே எனக்கு உணர்த்தவேண்டுமெனின்.— சொன்ன ஒருவனுக்கு - (அநாதி முத்த தித்துருவென

மேற்) கூறப்பட்ட ஒருவேனுக்கு,—அருவமும் உருவா ரூபம் ஆனதும் அன்றி உருவமும் நின்ற மூன்றும் – அருவும் அருவுருவும் அன்றி உருவுமென நின்ற மூன்று வடிவமும்,—உள்ளவாமே – உள்ளனவாம் என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஐக்கொழில் செய்யுமுதல்வனுக்கு, வடி வட் இன்றியமையாமையின், அவ்வடிவமாவது அருவமுதலிய மூன்றனுள் யாதெனின், அவனுக்கு அம்மூன்றும் வடிவேயா மென்பதாம்.

இது சொற்பொருட்பின் வருநில்.

உள்ளவென் றது அன்பெருத வகாவீற்றுப் பலவறிசொல்.

சொன்னவொருவன் அநாதிமுத்த சித்தாருவென மேற்கூறப் பட்ட ஒருவன்.

இதனைனே அநாதிமுத்த சித்தாருவாகிய சங்காரக்கடவுளுக்குத் தடத்த வடிவ மிவையென்பது கூறப்பட்டது.

இனி இம்மூன் றற்கும் பிறர் கூறுங் குற்றங்களேப் பரிகரிப்பா ராய், உருவத்தின்கட் கூறுங் குற்றம் பரிகரிக்கவே ஏனேயவும் பரிகரிக்கப்பட்டனவாமென்னுங் கருத்தான், உருவத்தின்கசைங் கித்துப் பரிகரிக்கின்ருர்,

நண்ணிடு முருவ மென்னி னமக்குள வுருவம் போலப் பண்ணிட வொருவன் வேண்டு மிச்சையேற் பலரு மிச்சை கண்ணிய வுருவங் கொள்ளேம் யாம்பெருங் கடவு டானு மெண்ணிய யோக சித்தர் போலுரு வீசைப்பன் காணே. வித்தக போக சித்தர் வேண்டுருக் கொள்ளு மாபோ அத்தமன் கொள்வ னென்னி னவர்களி லொருவ ளுவ னத்தகை யவர்க ளெல்லா மாக்குவ தருளா லாங்கு வைத்தது மாபை பென்னின் வடிவெலா மாபை யாமே.

#### சுப் — பதவுரை

உருவும் நண்ணிடும் என்னின் – (முதல்வனுக்கு) உருவமுண்டென்னின்,—உருவம் நமக்கு உளபோல – (உருவமெல்லாம் ஒரு டெற்றியவாகலின்) உருவமுடைய நம்மனேர்க்கு உளதாகிய (பரதந்திரம்) போல,–பண்ணிட ஒருவன் வேண்டும்–(முதல்வனுக்கும்) உருவமுண்டா தற்கு ஒரு கருத்தா (உண்டெனப்பட்டுப் பரதந்தி)முள தூதல்) வேண்டும். அஃதன்றி,—இச்சையேல் – (முதல் வன் நிண்ந்த வடிவங்கொள்ளுதல்) சுதந்திரமென்னின்,-பலரும் இச்சை – (முதல்வனுக்கு உளதாகிய) ஈதர்திரம் நம்மனேர் பலர்க்கும் உளதாதல் வேண்டும்,—யாம் கண்ணிய உருவம் கொள்ளேம் – (இனி) நம்மனேர்க்குக் கருதிய வடிவங்கள் எடுத்தன் முடியாது,—பெருங் கடவுள் தானும் – முதல்வன்ருனும், — யோகசித்தர்போல் எண்ணிய உரு இசைப்பன் காணே – பொகசித்தர்போலத் தான் கருதியதொருவடிவத்தை எடுத்துக்கொள்ளுவன்,— வித்தக யோகசித்தர் வேண்டு உருக் கொள்ளுமாபோல் – (அங்ஙனம்) சதுரப்பாடுடைய யோகசித்தர்கள் வேண்டும் வடிவங்கொள்ளு முறைபோல,—உத்தமன் கொள்வன் என்னின் அவர்களில் ஒருவതுவன் – முதல்வன் நிணந்த வடிவங்கொள்வனுயின் அவ்வியோகசித்தர்களில் ஒருவ னுப் முடியுமெனின்,—அத்தகை அவர்கள் எல்லாம் ஆக்கு வது அருளால் – அத்தன்மையுடைய யோகசித்தர் முதலி யோர் வேண்டுருக்கொள்வது முதல்வன் அருளானன்றி

முடியாமையானும்,—ஆங்குவைத்தது மாயை என்னின்— (அன்றியும்) அவ்விடத்தே யோகரித்தர்கட்கு உண்டாகிய உருவம் மாயாகாரியமாய் முடிதலானும் (நம்மனேர்க்கும் யோகிகட்கும் உளதாகிய வேறுபாடு பெரிதாயிறைப்போல யோகி கண் முதலிய நம்மனேர்க்கும் முதல்வனுக்கும் உளதாகிய வேறுபாடு பெரிதாகலின் ஒப்புமை கூறுதல் பொருந்தாது) என்னின்,—வடிவெலாம் மாயை யாமே — (அங்ஙனமாயினும்) உருவடிவெல்லாம் ( ஒருபெற்றிய வாகிய) மாயாகாரியமேயாகலின் (உருவத்தின் வேற்றுமை யில் வழி அவ்வேறு பாட்டாற் போந்த பயன் என்னே)என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து முதல்வனுக்கு உருவமுண்டென்னின், உருவ மெல்லாம் ஒருபெற்றியவாகலின், உருவமுடைய ஈம்மனேர்க் குளதாகிய பரதர்திரம் முதல்வனுக்குமுளதாதல்வேண்டும்; அ ஃ த ன் ரு யி ன் முதல்வனுக்குளதாகிய சு தர் தி ர ம் ஈம்மனேர்க்குமுளதாதல்வேண்டும். இனி, ஈம்மனேர்க்கும் யோகிகட்கும் உளதாகிய வேறபாடு பெரிதாயிறைற்போல, யோகிகண்முதலிய ஈம்மனேர்க்கும் முதல்வனுக்குமுளதாகிய வேறபாடு பெரிதாகலின், ஒப்புமை கூறுதல் பொருர்தா தெனின்,—அங் ங ன மா யி னும், உருவடிவெல்லாம் ஒரு பெற்றியவாகலின் உருவத்தின் வேற்றுமையில்வழி அவ் வேறபட்டாற் போர்த பயன் என்னேயென்பதாம்.

வித்தகயோகசித்தர் வேண்டுருக்கொள்ளுமாபோ அத்தமன் கொள்வனென்னின் என்றது அனுவாதஞ் செய்துகொண்டது.

இவை இரண்டு செய்யுளுர் தடை.

இனி விடை.

(39-40)

மாயை தான் மலத்தைப் பற்றி வருவதோர் வடிவ மாகு மாயவா ணவம கன்ற வறிவொடு தொழிலே யார்க்கு நாயக னெல்லா ஞானத் தொழின்முத னண்ண லாலே காயமோ மாயை யன்று காண்பது சத்தி தன்லை.

#### சுப் — பதவுரை

(நீ அங்ஙனங் கூறுதல் பொருந்தாது அங்கிகளது ஏற்றத்தாழ்வால் அங்கங்களும் ஏற்றத்தாழ்வுடையன வன்றித் தம்முள் ஒப்பனவல்ல. அற்றேல், அவ்வேற்றத் தாழ்வுகள் என்ணேபெனிற் கூறுதும்; யோகிகள் நம்மேனே ரெல்லாரும் மலத்தைப்பற்றிக்கிடக்கும் பசுக்கள்; அது வன்றியும், ஒன்றையே அறிதலும் ஒன்றையே செய்தலும் ஒன்றிலே முதன்மையாத லுமாகிய அற்ப ஞானத்தொழின் முதலுடையராம்: முதல்வனவான்)ஆய ஆணவம் அகன்ற-பந்திப்பதாய அவ்வாணமல நீங்கிய, -- அறி வொடு தொழிலே ஆர்க்கும் நாயகன் – அறிவிலே தங்கி நின்று உணர்த்துந் தொழிலுடையோஞகிய பசுபதி (அதுவு மன்றி),—எல்லா ஞானத்தொழில் முதல் நண்ணலாலே – எல்லாவறிவும் எல்லாத்தொழிலும் எல்லா முதன்மையு முடையவன் (இங்ஙனம் அங்கிகட்குத் தம்முள் ஏற்றத் தாழ்வுகள் உண்மைபின் அதற்கேற்ப),-மலத்தைப்பற்றி-மலத்தைப்பற்றிய பசுக்களுக்கு,—வருவதோர் மாயை தான் வடிவ**மா**கும் – அம்மலத்தோ டியைபுடைத்தாய் (ஏகதேசவறிவைச்செய்யு) மாயையுருவமாம்,—காயமோ மாயை அன்று – (அநாதிமுத்தித்துருவாகிய பசுபதிக்கு) வடிவம் (ஏகதேசத்தைச்செய்யு) மாயையன்ருதலின்,— சத்தி தன்றுற் காண்பது (ஆகும்) – (மலநீங்கியவுயிர்க்கு வியாபகவறிவைச் செய்யுஞ்) சத்தியுருவமாதலே அமைவுடைமையின் (அங்கங்களினுக் தம்முள் ஏற்றத் தாழ்வுண்மை இனிது விளங்குதலான் அதீனயறியாது ''இச்சையேற் பலருமிச்சை'' என்றும் ''மாயையென்னில் வடிவெலாமாயையாகும்'' என்றுங் கூறுதல் அடாது) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நீயங்ஙனம் கூறுதல் பொருந்தாது. அங்கிகளது ஏற்றத்தாழ்வால் அங்கங்களும் ஏற்றத்தாழ்வுடையனவன்றித் தம்முளொப்பனவல்ல. அற்றேல், அவ்வேற்றத்தாழ்வு **க**ௌன்ணேயெனிற் கூறுதும்: போகிகள் நம்மனேரெல்லாரும் மலத்தைப்பற்றிக் கிடக்கு ம் பசுக்கள்; அதுவன்றியும் ஒன்றையேய**றி**தனு**ம் ஒன்றையே செ**ய்*தலு*ம் ஒன்றிலே முதன்மையாத அமாகிய அற்பஞானத்தொழின் முத அடை பராம். முதல்வனைான் அம்மலநீங்கியவறிவிற் றங்கிநின்று உணர்த் துவோணுகிய பசுபதி; அதுவுமன்றி எல்லாவறிவும் எல்லாத்தொழி அம் எல்லா முதன்மையுமுடையன். இங் நனம் அங்கிகட்குத் தம் முள் ஏற்றத்தாழ்வுண்மையின், அதற்கேற்ப மலத்தைப்பற்றிய பசுக்களுக்கு அதனேடியை புடைத் தாய் ஏகதேசவறிவைச்செய்யு மாயையுருவமும், அநா திமுத்த சித் தாருவாகிய பசுப திக்கு மல நீங்கியவுயிர்க்கு வியாபகவறிவைச் செய்யுஞ் சத்தியுருவமுமாதலே அமை வுடைமையின், அங்கங்களினுர் தம்முள் ஏற்றத்தாழ் வுண்மை இனிது விளங்குதலான், அதண்யறியாது "இச்சை யேற் பலரு மிச்சை" யென்றும், "மாயையென்னில் வடி வெலாமாயையாகு'' மென்றங் கூறுதல் அடாதென்பதாம்.

தானென்பது அனுவதித்தஃயுணர்த்தி நின்றது.

பற்றியென்பது பெயர்; ''ஐர்தவித்தாஞற்றல்'' (திருக்குறள், நீத்தார்பெருமை, செ - 5.) என்புழிப்போலப் பற்றிக்கெண்னு நான் கணருபு விரித்தரைக்க.

ரோயகனெல்லா ஞானத்தொழின்முத னண்ணலா லெனவே, உயிர்கள் ஒரு ஞானத் தொழின்முதலே ரண்ணுவனவென்பது பெற்மும்.

அகறல் நீங்குதல்.

ஆர்தல் பொருர்துதல்; அஃது உபசாரத்தாற் காரியத்தின்மே னின்றது.

ஒகாரம் சிறப்பின்கண் வர்தது.

எகதேசுவறிவைச் செய்தல் எகதேசப்படுக் தகுதியுடைய பொருட்கேயேன்றி எணயதற்குரித்தன்று, வியாபகவறிவைச் செய் தல் வியாபகப்பொருட்கேயேன்றி எகதேசப்படுக் தகுதியுடையதற்கு உரித்தன்றுகலான், எகதேசத்திலறியும் பசுக்களுக்கு எகதேசப் படுக் தகுதியுடைய மாயையே உருவமாயிற்று; வியாபகமாயறியும் பசுபதிச்கு அதுபோ லேகதேசப்படுக் தகுதியில்லாத சத்தியே உருவாயிற்றெனக்கொள்க.

இனி, ஆணவமகன்ற வறிவொடு தொழில்யார்க்கும் என்ப தற்கு, வியாபக ஞோனத் தொழில்களே ஆணவமலர் தடுக்குமென் ஹனாப்பாருமுளர்; முன்னும் பின்னும் பொருளியைபு படுதற் கேலாது கின்றுவற்றுமாகலின் அஃதுரையன்மையறிக. (41)

சத்தியே வடிவென் ரு அர் தான்பரி ணும மாகு நித்தமோ வழியு மத்தா னின்மல னருவே பென்னி லத்துவா மார்க்கத் துள்ளா னலனிவ னருமை தன்ணப் புத்திதா னுடையை போல விருர்தீன புகலக் கேணீ.

#### சுப் — பதவுரை

சத்தியே வடிவு என்ரு இந் தான் - (அங்ஙனஞ்) சத்தியே வடிவாயினும், —பரிணுமமாகும் நித்தமோ அழியும் - (உருவமெல்லாங் கண்டி தப்பொருளாகலிற்) பரிண மித்து அழிவெய்தும், — அத்தால் - அது (சிவசத்திக்குத் தகாமை)யால், — நின்மலன் அருவே என்னில் - அநாதி முத்த சித்துருவாகிய முதல்வன் (முதற்கட் கூறப்படும்) அருவப் பொருளாதன் மாத்திரையேன்றலே அமைவுடைத்தெனின், — அத்துவா மார்க்கத்து உள்ளான் அலன் - ஆறத்துவாவையுங் கடந்த பொருளோ (அவற்ரே டோப்பவைத்து அங்ஙனங்கூறுதல் போருந்தாது ஆயினும்), — இவன் அருமை தன்னே - இவன்றன்மையை, — புத்திதான் உடையைபோல இருந்தனே - புத்தியுடையாய் போல விருந்தவனே, —புகல நீ கேள் - கூறுவாம் நீ கேட்பாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எது அங்ஙனமாயினும், உருவமெல்லாங் கண்டிதப் பொருளாகலிற் பரிணமித்தழிவெய்தும் அது சிவசத்திக்குத் தகாமைபால் அநாதி முத்த சித்துருவாகிய முதல் வன் முதற்கட் கூறப்படும் அருவப்பொருளாதன் மாத்திரை பென்றலே அமைவுடைத்தெனின்,—ஆறத்துவாவையுங் கடந்த பொருளே அவற்றேடொப்பவைத்து அங்ஙனங் கூறுதல் பொருந்தாதென்பதாம்.

புத்திதா ஹடையை போல விருர்தின யென்பது, இழித்தற் கண் வர்த குறிப்புமொழி. அன்றென்பத பாடமாயின், அத்துவாமார்க்கத் துள்ளா னென்பது அத்துவாமார்க்கத்துள் ஒன்ருகக் கருதப்படானென் முரைத்து, அன்றிவனென்பது அவ்வத்துவாக்கள தியல்போடு மாறுபட்ட இவனென வீணத்தொகையாக வைத்துரைக்க.

அன்று தல் அப்பொருட்டா தல் "அன்றிஞர் புரமெரித் தார்க்கு" (பூச்லார்காயஞர்புராணம், செ - 1) என்பதனுறைமறிக.

அற்றேன், முதல்வன் அருவமேயெனில் அத்துவாக்களில் ஒருவஞய் முடியுமென்றல் யாங்ஙனமெனின், அது வருஞ்செய்யுளிற் கூறப்படும். (42)

உலகினிற் பதார்த்த மெல்லா முருவமோ டருவ மாகி கிலவிடு மொன்றுென் முகா கின்றவர் கிஃபே போல வலகிலா வறிவன் முனு மருவமே பென்னி லாய்க்த குலவிய பதார்த்தத் தொன்முய்க் கூடுவன் குறித்தி டாயே.

# சுப் \_ பதவுரை

உலகினிற் பதார்த்தமெல்லாம் – உலகத்திற் (காணப் பட்ட) பொருள்களெல்லாம், — உருவமோடு அருவம் ஆகி நிலவிடும் – உருவமும் அருவமும் அருவமுமாய்க் காணப்பட்டு நிற்கும், — ஒன்று ஒன்று ஆகா – (ஆகாய முதலிய அருவப்பொருள் உருவத்தினியல்புடைய தாகாது; நிலமுதலியவுருவப்பொருள் அருவத்தினியல்புடைய தாகாது; சந்திரன் முதலிய அருவுருவப்போருள் அருவியல்பே யுடையது மாகாது உருவியல்பே யுடையது மாகாது இங்ஙனம் ஆறத்துவாவுட்பட்ட பொருள்க ளெல்லாம்) ஒன்று பிறிதான்றி னியல்புடைய தாகமாட்டாதாக லான், — அலகு இலா அறிவன் அருவமே என்னில் –

அநாதிமுத்த சித்துருவாகிய முதல்வீன அருவப்பொருளே யெனின்.— நின்றதானும் அந்நிலேயே போல — நில்பெற்ற அவனும் அப்பொருள்கள்போல (மாட்டாமையுடைய னெனப்பட்டு),—குலவிய பதார்த்தத்து ஒன்ருய்க் கூடு வன் — பொருந்திய அவற்றுளொருவனுய் முடியும் (ஆகலான்),—ஆய்ந்து குறித்திடாயே — (நீ இதீன) ஆராய்ந் தறிவாயாக என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஆகாயமுதலிய அருவப்பொருள் உருவத்தினி யல்புடைய தாகாது; கிலமுதலிய உருவப்பொருள் அருவத் தினியல்புடையதாகாது; சந்திரன்முகலிய அருவுருவப் பொருள் அருவியல்பே யுடையதுமாகாது, உருவியல்பே யுடையதுமாகாது. இங் ஙனம் ஆறத்துவாவுட்பட்ட பொருள்களெல்லாம் ஒன்று பிறிதொன்றினியல்புடையதாக மாட்டாது. ஆகலான், அநாதிமுத்த சித்துருவாகிய முதல் வண அருவப்பொருளேயெனின், அவனு மவைபோல மாட் டாமையுடையனெனப்பட்டு அவற்றுளொருவனும் முடியு மென்பதாம்.

உருவமோடருவ மென்பதின இரட்டுறமொழிக் தாரைத்தக் கொள்க

் ஒன்றினியல்பு ஒன்றடைத்தாகா தென்பார், ஒன்றெருன் ருகாவென வுபசரித்தார்; இவ்வாறுரையாதார்க்குச் சற்காரியவாத முரணுமாறுணர்க.

இதனுனே நின்மலன் அருவேயென்பார் மதமும் அருவுருவே யென்பார் மதமும் மறுக்கப்பட்டவாறுமாயிற்று. அஃ சங்ஙனமாக. சத்தியே வடிடுவென்முல், பரிணுமமாகவே அநித்தமுமாய் விடுமெனக் கூறிய குற்றத்திற்குப் பரிகாரமென்ன யெனின், அதுவருஞ் செய்யுளிற் பெறப்படும். (43)

பந்தமும் வீடு மாய பதபதார்த் தங்க எல்லா னந்தமு மாதி யில்லா னளப்பில தை லாலே பெந்தைதா னின்ன னென்று மின்னதா மின்ன தாகி வந்திடா னென்றஞ் சொல்ல வழக்கொடு மாற்ற மின்றே.

#### சுப் — பதவுரை

எந்தை தான்-(அநை இழுத்த சித்துருவாகிய) எந்தை — பந்தமும் வீடும் ஆய பத பதார்த்தங்கள் அல்லான் — கட்டு வீடென்னும் பதங்களேயுடைய ( பசுபாச ) பதார்த்தங்களது இயல்புடையனல்லனுகலானும், — ஆதி அந்தமும் இல்லான் — எழுவாயும் இறுவாயும் இலனுகலானும், — அளப்பிலன் ஆதலாலே-(அவையிலனுகவே) அளவைகட் கெட்டாதவனுகலானும், — இன்னன் என்றும் — (அருவம் உருவம் அருவுருவமென்னு முக்கூற்றுள்) இன்னனுவ கெட்டாதவனுகலானும், —இன்னன் என்றும் — (அருவம் உருவம் அருவுருவமென்னு முக்கூற்றுள்) இன்னனுவ னேன்று தான், —இன்னது ஆம் இன்னது ஆகி வந்திடான் என்றும் சொல்ல - (அம்முக்கூறும் படும் வீருத்தி பரிணு மம் விவர்த்தனம் என்பவற்றுள்) ஒன்றிற்படுவன் படா னேன்று தான் கூறுதற்கு, —வழக்கொடு மாற்றம் இன்றே – ஒராசங்கையும் இல்லே ( ஆசங்கையின்மையின் ) அதற்கு மறுமொழியாகிய பரிகாரமும் இல்லே என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அநாதிமுத்த சித்தாருவாகிய எந்தை, கட்டு வீடென்னும் பதங்களேயுடைய பசுபாச பதார்த்தங்களது இயல்புடையனல்லன கலானும், எழுவாயிறுவாய் இலனைகலா னும், அவையிலனுகவே அளவைகட் கெட்டாமையானும், அருவம் உருவம் அருவுருவமென்னும் முக்கற்றுள் இன் னனைவனென்று தான் அம்முக்கூறும்படும் விருத்தி பரிணுமம் விவர்த்தனமென்பவற்றுள் ஒன்றிற் படுவன் படானென்று தான் கூறுதற்கோராசங்கையுமில்லே, ஆசங்கையின்மையின் அதற்கு மறுமொழியாகிய பரிகாரமுமில்லேயென்பதாம்

அருவமெல்லாம் உருவமொய்த் தோன்று தலும் உருவமெல் லாம் அருவமா யழி தலு மொரு த°ல; அதபற்றி அவை அளவைகட்கு வாம்பு படுவனவுமாம்.

அநா திமுத்தசித்துருவாகிய எந்தைக்குத் தோற்றக்கேடுக ளின்மையானும், அவையின்மையின் அளவைகட்கு வாம்புபடாமை யானும், அவன் முக்கூற்று மொரு கூற்றினும் வைத்து மொழியப் படா மென்ன்பார் 'அந்தமுமா தியில்லா னளப்பில தை லாலே யெர்தை தா னின்ன மென்று சொல்ல வழக்கொடு மாற்றமின்றே' என்றும், கட்டு வீடுகளிலதை வின் எவ்வாறு மாமென்பார் 'பர்தமும்வீடுமாய பதபதார்த்தங்களல்லான் இன்னதா மின்னதாகி வர்திடா மெனன் அஞ் சொல்ல வழக்கொடு மாற்றமின்றே' மென்றும் கூறிஞர்.

எதிர்நிரனிறை.

"எக்கையாரவ ரெவ்வகையார்கொலோ" (திருஞானசம்பர்த மூர்த்திகாயஞர் தேவாரம், திருப்பாசுரம் செ - 3) என்றருளிச் செய்த பாசுரமுமிது.

பதபதார்த்தமென்றது குழைக்காதுபோல் இரண்டாம் வேற் மேமைத்தொகை; பதம் அவ்வச்செவ்வி.

ஆதியுமென்னுமும்மை விகாரத்தாற்றெுக்கது.

அந்நேல், உருவமுடையாரெல்லாம் விகாரப்படுதலும் எக தேசமாதலுர் துடக்குறு தலு முடையராதல் காணப்பட்டமையின், முதல்வனுக்கு உருவமுண்டாயின் அவையமுளவேனப்பட்டு வழு வாமாலெனின் அவ்வாசங்கை நீக்குதற்கெழுர்தது வருஞ் செய்யு கொன்பது. (44)

கு நித்ததொன் முக மாட்டாக் குறைவில் ஞை கலானு நெறிப்பட நிறைந்த ஞானத் தொழி அடை நிலேமை யானும் வெறுப்பொடு விருப்புத் தன்பான் மேவுத லிலாமை யானு நிறுத்திடு நிணந்த மேனி நின்மல னருளி ஞலே.

#### சுப் — பதவுரை

குறித்தது ஒன்று ஆகமாட்டாக் குறைவு இலன் ஆதலானும் – (விகாரப்படுதற்குக் காரணமாகிய) பரதந்திர மிலகுகலானும்.— நேறிப்பட நிறைந்த ஞானத் தொழி லுடை நிலமையானும் – முறைமைப்பட (ஏகதேச மாதற்குக் காரணமாகிய) சிற்றுணர்வு சிறுசெயல்களின் றிய நிலமையனுகலானும், — விருப்பொடு வெறுப்புத் தன் பால் மேவுதல் இலாமையானும் – (துடக்கு றுதற்குக் காரணமாகிய) விருப்பு வெறுப்புக்கள் தன்மாட்டுப் பொருந்துதலில்லாதவனுகலானும், — நின்மலன் அருளி ணுலே – (அவ்வுபாதிகளிலகைவே அக்குற்றங்களுக்குச் சேயனுப்) அநாதி முத்தசித்துருவாகிய முதல்வன் (மல நீங்கிய அறிவிலே தங்கி நின்று உணர்த்தும்) அருளுடைய னுய் நிற்றலின், — நிணந்த மேனி நிறுத்திடும் – தான் நிண்ந்த தொரு திருமேனியைத் தனதாகக் கொண்டருளுவன் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து விகாரப்படு தற்குக் காரணம் பரதந்திரமும் ஏகதேசமாதற்குக் காரணஞ் சிற்றுணர்வு சிறுசெயல்களும், துடக்குறு தற்குக் காரணம் விருப்புவெறுப்புக்களுமேயாக லின், அநாதிமுத்த சித்தாருவாகிய முதல்வன்மாட்டு அவ்வு பாதிகளின் மையின், அக்குற்றங்களுக்குச் சேய ை கிய அவன், ஆணவமகன்ற வறிவொடு தொழிஃயார்த்து நிற்ற லின், தானினேந்ததொரு திருமேனியைத் தன தாகக் கொண்டருளுவனென்பதாம்.

குறித்ததொன் முகமாட்டாக் குறைவே பரதர்திர்மாவதென் றறிக.

அற்றேல், அக்குற்றங்களிலனுகிய முதல்வன் உருவமின்றி நின்றே எத்தொழிலாஞ் செய்ய வல்லுமாகலான், உருவங் கோட லாற் போச்த பய கொன்னேயெனின், அஃதாணர்த்து தற்கன்றே வருஞ்செய்யு எழுச்ததென்பது. (45)

ஆரண மாக மங்க ளருளினு அருவு கொண்டு காரண னருளா ஒகிற் கதிப்பவ ரில்லே யாகு நாரணன் முதலா யுள்ள சுரர்நரர் நாகர்க் கெல்லாஞ் சீரணி குருசர் தானச் செய்தியுஞ் சென்றி டாவே.

### சுப் — பதவுரை

(உயிர்க்குத் தன்னுடம்பை இயக்குதற்கண் வேரே ருருவம் வேண்டாமைபோல அநாதிமுத்த சித்துருவாகிய முதல்வனுக்குத் தன்னுருவமாகிய வுலகத்தைத் தொழிற் படுத்தற் பொருட்டு வேரேருருவம் வேண்டப்படுவ தன்ருயினும்) காரணன் அருளினை உருவுகொண்டு — (அம்) முதல்வன் கருண்யாற் றிருவுருக்கொண்டு,—ஆரணம் ஆகமங்கள் அருளானுகில் — வேதாகமங்களேக் (கோவைப்பட) அருளிச்செய்திலனேல்,—க திப் ப வர் இல்லேயாகும்—(பிரளயாகலர் சகலிரன்னும் பசுவர்க்கம் இரண்டும் முறையே முன்னிலேயினும் படர்க்கையினு கின்று உணர்த்தினைன்றி உணரமாட்டாமையின்) உயிர் வர்க்கங்கள் (பொருளியல்புணர்ந்து வீடுபேறடைதல் இல்லேயாகும்,—(அதுவன்றி) நாரணன் முதலாயுள்ள சரர்-திருமான் முதலிய தேவர்க்கும்,—நரர் – மாநுடர்க்கும்,—நாகர்க்கு எல்லாம் – நாகர் முதலியோர்க்கும், —சீர் அணி குரு சந்தானச் செய்தியும் – மிக்க சிறப்புடைய குருபரம் பரையின் வைத்து அருளுதலும், — சென்றிடாவே — (செல்லாமையிற் றிருமேனி ஒரு தலேயான் வேண்டப் படும்) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உயிர்க்கு த் தன்னுடம்பை இயக்கு தற்கண் வேளோருருவம் வேண்டாமைபோல, அரா திமுத்த சித்தாரு வாகிய முதல்வனுக்கு, தன்னுருவமாகிய உலக த் ைத த் தொழிற்படுத்தற்பொருட்டு வேரேருருவம் வேண்டப்படுவ தன்றுயினும், பிரளயாகலர் சகலரென்னும் பசுவர்க்க மிரண் டும்முறையே முன்னி‰்யினும் படர்க்கையினும் நின்றாணர்த் திறை லன் நி உணரமாட்டாமையின், உயிர்வர்க்கேங்கள் பொருளியல்புணர்ந்து வீடுபெறமாறு வேதாகமங்களேக் கோவைப்படச் செய்தற்பொருட்டும், அதனேக் குருபரம் பரையின்கண் வைத்தற்பொருட்டும், திருமேனி ஒருதலே யான் வேண்டப்படுமென்பதாம். கதித்தல் கதியடைதல்.

அற்றேல், அபாதி முத்த சித்தரு வாகிய முதல்வனுக்குத் தனுவுண்டாகவே, தனுவிற்குரிய தொழில் காணம் புவனம் போ கங்களு முளவாமாகலின், அவைபற்றி மம்மனுர்போலச் சுட்டி யுணாப்பட்டு வாக்குமனு தீதனென்றல் வழுவாம்போலுமெனின், அவ்வாசங்கை நீக்குதற்கெழுந்தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (46)

உருவருள் குணங்க ளோடு முணர்வரு ஞருவிற் ரேண்றங் கரும்மு மருள ரன்றன் கரசர ணுதி சாங்கர் தருமரு ஞபாங்க மெல்லார் தானரு டனக்கொன் றின்றி யருஞரு வுமிருக் கென்றே பாக்கின னசிர்த னன்றே.

### சுப் — பதவுரை

அரன்றன் உரு அருள் — அரன்றிருவுரு அருளாக லான், — தரும் கரசரணுதி சாங்கம் அருள் — தரப்பட்ட திருக்கை திருவடி முதலிய பிரத்தியங்கங்களும் அருள் வடிவே, — உணர்வு அருள் உருவில் தோன்றும் கரும மோடும் குணங்களும் அருள் — (உயிர்கட்கு) உணர்வு அளிப்பதாகிய அத்திருவுருவிற் ரேன்றுகின்ற தொழில் களும் வாய்மை முதலிய குணங்களுமாகிய சாங்கங்களும் அருள்வடிவே, — உபாங்கம் எல்லாக்தான் அருள் - உபாங்க மாகிய புவனபோகங்களும் அருள்வடிவே, — அரு ளுரு உயிருக்கு என்றே — இவ்வருளாகிய வடிவெல்லாம் உயிர் களின் பொருட்டன்றி, — தனக்கு ஒன்று இன்றி ஆக்கினன் அசிக்தன் அன்றே — சிறிதுக் தன் பொருட்டு க்கௌன்றுமையான் (இவைபற்றிச் சிக்திதனையினும்) அசிக்திதனே என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அரன்றனார அருளாகலான் உயிர்கட்குணர் வளிப்பதாய அவ்வுருவிற்றேன்றுத் தொழில்களும் குணங் களுமாகிய காணமும் அருள்வடிவே; கைகான் முதலிய வுறுப்புக்களும் அருள்வடிவே; உபாங்கமாகிய புவனபோகங் களும் அருள்வடிவே; இவ்வருள்வடிவெல்லாம் உயிர்களின் பொருட்டன்றித் தன்பொருட்டன்மையான் இவைபற்றிச் சிந்திதனையினும் அசிந்திதனேயென்பதாம்.

அருளுருமுன் கோயது வினேத்தொகை; எனேயது இருபெய ரொட்டுப் பண்புத்தொகை.

குணம் வாய்மை முதலியன; அவையே அவனுக்குச் கூல மழு முதலிய படைக்கலமாகலின் அவை காண மெனப்பட்டன.

காசாணதி சாங்கர் தருமருளென்பது முன் வைக்கற்பால தாயினும், செய்யுளாகலின் முறைபிறழ வைத்தார்.

ஆதி பென்றதனல் எணயங்கப் பிரத்தியங்கங்களூர் தழுவப் பட்டன, இவற்றைச் சாங்கமென்றது உபசாரம்.

அதிர் தனென்னும் வடசொல் அன்மொழித்தொகை. அன்றே அசை.

இவை பொன்பது செய்யுளானும் முதல்வனுக்கு உருவத் திருமேனியுண்டென்பது, பிறர் கூறுங் குற்றங்களா னிகர்துபடா மைக் காத்து வலியுறுத்தப்பட்டது.

இனி, சிர்தி தனைகியும் அசிர்தி தனேயென் ற தீன வலியுறு த்தி முகத்தான் அவ்வுருவடிவின் பேதங்களும் அவற்றின்கணிகழுர் தொழில்களும் அவற்முனை பயன்களுர் தொகுத்துணர்த்தி கின்முர். (47) உலகிண மிறந்து நின்ற தரனுரு வென்ப தோரா ருலகவ னுருவிற் ருேன்றி பொடுங்கிடு மென்று மோரா ருலகினுக் குமிரு மாகி யுலகுமாப் நின்ற தோரா ருலகினி லொருவ னென்ப ருருவிண யுணரா ரெல்லாம்.

#### சுப் — பதவுரை

(இந்திதனுபினும் அசிந்திதனே யென்பதற்கு) அரன் உரு உலகிணே இறந்து நின்றது என்பது ஒரார் – உருத்திர னுருவம் உலகிணக் கடந்து நிற்றலான். வேதத்துள் உருத் திரன் விச்சுவாதிகனென்று கூறுஞ் சுருதியிணயும் உண ரார்,—அவன் உருவில் உலகு தோன் றி ஒடுங்கிடும் என் றும் ஓரார் – அவன்றிருவுருவில் உலகக்தோன்றி ஒடுங்குமாத சுருதியிணயும் லால் விச்சுவகாரணனென்று கூறுஞ் உணரார்,—உலகினுக்கு உயிரும் ஆகி (நின்றது ஓரார்) – உலகிற்கு உயிராய் நிற்றலால் விச்சுவத்திற்கு அந்தரியாடி யென்று கூறுஞ் சுருதியினயும் உணரார்,—உலகும் ஆய் கின்றது ஓரார் – உலகமாய் கிற்றலால் விச்சுவரூபியென்று கூறுஞ் சுருதியிண்யும் உணரார்,—உருவிண் எல்லாம் - ( இங்ஙனங் கூறாஞ் சுருதிகள் சான்ருகவுக் ) திருமேனியி னியல்புணரா ரெல்லாம், — உலகினில் ஒருவன் என்பா ் – ( அச்சிவபிராண ) உலகத்திலுள்ளார் கடவுளரின் ஒருவனென்பர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து செர் தி தறையினும் அசிர்திதனேயென்பதற்கு, வேதத்துள் உருத்தொன் விச்சுவாதிகைனென்றும், வி ச் சு வ காரணனென்றும், விச்சுவத்திற்கர்தரியாமியென்றும், விச்சு வருபியென்றுங் கூறாஞ் சுருதிகளே சான்றென்பதாம். மாயையிற் ரூன்றி யொடுங்கு முலகம் அதற்காதாரமாய் நின்ற முதல்வனுருவிற் ரூன்றி யொடுங்கியதூஉமா மென்பது, கிழங்கினின்றுர் தோன்றிய தாமரையைப் பங்கயமென்பதனு மறிக. (48)

தேவரி னெருவ னென்பர் திருவுருச் சிவணத் தேவர் மூவராய் நின்ற தோரார் முதலுருப் பாதி மாத ராவது முணரா ராதி யரியயற் கறிய வொண்ண மேவுரு நிஃயு மோரா ரவனுரு விளேவு மோரார்.

### சுப் — பதவுரை

(வீச்சுவாதிக சென்ன்பது முதலிய நான்கு சுருதிகளே யும் முறையே வலியுறுப்பனவாய்) அரி அயற்கு அறிய ஒண்ணு ஆதி மேவு உருகிஃயும் ஓரார் — அரியும் அயனும் அடி முடி தேடி அறியாவண்ண நீண்ட முதல்வன் றிரு வுருவினிஃ கூறும் புராணவசனத்திஃனயும் உணரார்.— தேவர் மூவர் ஆய்த் திரு உரு நின்றது ஓரார் — மும்மூர்த்தி களுக் தன்னுறுப்பேற் ரேன்றிநின்ற திருவடி வினியல்பு கூறும் புராணவசனத்திஃனயும் உணரார், — அவன் உரு விஃனவும் ஓரார் — அவன் வடிவிலே விஃளுக்தவண்ணமே உலகிற்கு விஃனவுகூறும் புராணவசனத்திஃனயும் உணரார், — சிவஃனத் மேடிவு கூறும் புராணவசனத்திஃனயும் உணரார், — சிவஃனத் தேவரின் ஒருவன் என்பர் — (இங்ஙனங் கூறும் புராணவசனத்திஃவயும் உணரார், — சிவஃனத் தேவரின் ஒருவன் என்பர் — (இங்ஙனங் கூறும் புராணவசனங்கள் சான்ருகவும் இவ்வுண்மை அறியாதவர் அச்) கிவபூராஃகக் கடவுளரின் ஒருவனென்பர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து.** விச்சுவா திகேனென்பது முதலிய நான்கு சுரு தி குள்யும் முறையே வலியுறுப்பனவாய் அரியுமயனும் அடி முடி தேடியறியாவண்ணம் நீண்ட திருவுருவினிஃ கூறும் புராணவசனமும், மும்மூர்த்திகளுர் தன்னுறுப்பிறறேன்றி நின்ற வடிவினியல்பு கூறும் புராணவசனமும் அவன் வடி விலே விளேந்தவண்ணமே உலகிற்கு விளேவு கூறும் புராண வசனமும், அர்த்தநாரீசுர வடிவு கூறும் புராணவசனமு மாகிய இவையுமதற்குச் சான்றென்பதாம்.

இவை இரண்டு செய்யுளும் அசிர்தி தனென்றதற்கு உரை யளவை காட்டியவாறு. (49)

போகியா யிருர் தையிர்க்குப் போகத்தைப் புரித லோரார் யோகியா யோக முத்தி யுதவுத லதுவு மோரார் வேகியா றைபோற் செய்த விணேயிண வீட்ட லோரா ரூகியா மூட ரெல்லா மும்பரி இருவ னென்பர்.

#### சுப் — பதவுரை

(முதல்வன்கொண்ட திருமேனிகளிற் சில திருமேனி) போகியாய் இருந்து உயிர்க்குப் போகத்தைப் புரிதல் ஓரார் – போகவடி வமாகக்கொண்டது உயிர்கட்குப் போகம் புரிதற் பொருட்டென்பதனேயும் உணரார்,— வேகி ஆறைற் போல் செய்த விணயினே வீட்டல் ஓரார் – (சில திருமேனி) கோரவடி வமாகக் கொண்டது உயிர்கள் செய்த விணயிண் வீட்டுதற்பொருட்டென்பதனேயும் உண ரார்,—யோகியாய் யோகமுத்தி உதவுதலதுவும் ஓரார்–(சில திருமேனி) யோகவடிவமாக் கொண்டது உயிர்கட்கு யோகமுத்தி உதவுதற்பொருட் டென்பதஃனயும் உணரார், —ஊகியா மூடர் எல்லாம்-(இவ்வாறு திருமேனிகொள்ளு முறைமையின்) ஆராய்ந்தறியும் வலியிலார் அண்வரும், — உம்பரின் ஒருவன் என்பர் – (அம்முதல்வணத்) தேவரின் ஒருவனென்பர் என்க

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. முதல்வன்கொண்ட திருமேனிகளிற் சிலதிரு மேனி போகவடிவமும், சிலதிருமேனி கோரவடிவமும், சிலதிருமேனி போகவடிவமுமாகக்கொண்டது, முறைபே, உயிர்க்ட்குப் போகம் புரிதற்பொருட்டும், விணேயிண வீட்டு தற்பொருட்டும், யோகமுத்தியுதவுதற் பொருட்டுமாமென் பதாம்.

ஒன் ெருடொன் ெருவ்வா வேட மொருவனே தரித் தக் கொண்டு, நின்றலா அலக நீங்கி நின்றன கௌன்று மோரா, ரன்றியவ் வேட மெல்லா மருள்புரி தொழிலென் ரேரார், கொன்றது விணையக் கொன்று நின்றவக் குண மென் ரேரார்

### சுப் — பதவுரை

(அங்ஙனம் போகவடிவுங் கோரவடிவும் யோகவடிவு மாய்) ஒன் ெரு ஒன் று ஒவ்வா வேடம் ஒருவனே தரித் துக்கொண்டு நின்றலால் – தம்முண் மாறுபட்ட பலவடி வம் ஒருவனே தரித்துக்கொண்டு நிற்றலால்,—அன் நிய அவ்வேடமெல்லாம் அருள்புரி தொழில் என்று ஓரார் – தம்முண் மாறுபட்ட அப்பலவடிவங்களும் (அங்ஙனம் போகமும் வீடும் யோகமும் உதவுமுகத்தான்) அநுக்கிரக மொன்றற்கே ஏதுவாமென்பதணேயும் உணரார்,—கொன் றது வீண்யைக்கொன்று ரின்ற அக்குணம் என்று ஓரார்-கொல்லுதலாகிய தீமை செய்வது வீண்யைக் கெடுத்த லாகிய நன்மையைப் பயத்தலாகிய நிலேபெற்ற அக்குண மென்பதணேயும் உணரார்,—உலகம் நீங்கி நின்றனன் என்றும் ஓரார் – (இங்ஙனம்) உலகத்தின்வைத்தறியப் படாத அதிசயநீலேயனென்பதினையும் உணரார் (ஆகலின் இதுவும் அதற்குச் சான்று) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனம் போகவடிவுங் கோரவடிவும் யோக வடிவுமாய்த் தம்முண் மாறபட்ட பலவடிவம் ஒருவனே கொண்டுநிற்றஅம், தம்முண் மாறபட்ட அப்பலவடிவங் களும் அங்ஙனம் போகமும் வீடும் போகமுமுதவுமுகத்தான் அனுக்கிரகமொன்றற்கே ஏதுவாதலும், தீமை செய்வது கன்மையைப் பயத்தலும், உலகத்தின் வைத்தறியப்படாத வதிசய நீலையாகலான், இதுவுமதற்குச் சான்றென்பதாம்

உலகிஃன யிறந்தாகின்ற தாறாரு வென்பதாஉம் ஈண்டினி*தா* வுளைக்கியதாஉ மாயிற்று.

நிற்றல் நின்றுகென விகாரம்.

அன் நியவென்னும் பெயரெச்சவீறு விகாரத்தாற் ரெுக்கத்.

இவையிரண்டுசெய்யுளும் அசிர்தி ததைற்கு எதுக்காட்டிய வாறு. நாயகன் கண்ண யப்பா ையகி புதைப்ப வெங்கும் பாயிரு ளாகி மூடப் பரிந்துல கினுக்கு நெற்றித் தூயநேத் திரத்தி ஒலே சுடரொளி கொடுத்த பண்பிற் நேயமா ரொளிக ளெல்லாஞ் சிவனுருத் தேச தென்னர்.

#### சுப் — பதவுரை

(அவ்வேடமெல்லாம் அருள்புரிதொழி லென்பதற்கு) நாயகி நயப்பால் – முதல்வி திருவுள மகிழ்ச்சியால்,—நாயகன் கண் புதைப்ப – முதல்வனது திருக்கண் புதைத்த திருவினயாட்டின்கண்,—எங்கும் பாய் இருள் ஆகி மூட – எவ்விடத்தும் பரவிய விருளாகிப் போர்க்கவும்,—பரிந்து உலகினுக்கு – பரிவுற்று உலகத்தினுள்ளார்க்கு,—தாய நெற்றி நேத்திரத்தினலே – தூய்தாகிய நெற்றிக்கண்ணுல்,—கடர் ஒளி கொடுத்த பண்பின் – மிகுந்த பிரகாசத்தின் அளித்தருளிய தன்மையால்,—தேயம் ஆர் ஒளிகள் எல்லாம் – உலகின்கணுள்ள ஒளிகளெல்லாம்,—சிவன் உருத் தேசது என்னர் – (அச்)சிவபிரான் றிருமேனிப்பிரகாசமேயென்று உணரார் (ஆகலின் இந்கிகழ்ச்சியே சான்று) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அவ்வேடமெல்லாம் அருள்புரிதொழி லென்பத ற்கு முதல்வி திருக்கண் புதைத்த திகுவிளயாட்டின்கணி சுழ்ந்த நிகழ்ச்சியே சான்றென்பதாம்.

**நைய**ப்பு மகிழ்ச்சி.

பாய்தல் பாத்தல்.

தேயம் உலகம்.

கண்ணு தல் போகி ருப்பக் காமனின் றிடவேட் கைக்கு விண்ணுறு தேவ ராதி மெலிர்தமை போரார் மாரு னெண்ணிவேண் மதனே பேவ வெரிவிழித் திமவான் பெற்ற பெண்ணினேப் புணர்ந்து யிர்க்குப் பேரின்ப மளித் ததோரார்.

## சுப் — பதவுரை

(பலவேறு வகைப்பட்ட அருள்புரிதொழிலும் அவ் வேடத்தை இன்றியமையாமைக்கு) கண்ணுதல் யோகு இருப்ப – நெற்றிக்கண்ணுடைய சிவபெருமான் யோகி ருந்துழி,—வேட்கைக்குக் காமன் ரின்றிட—வேட்கைக்கு (க்காரணமாகிய) காமனிருக்கவும்,—விண் உறு தேவர் ஆதி – மேலிடத்துள்ள தேவர்கண் முதலியோர்,—மெலிந் தமை ஓரார் – மெலிவுற்றதும் அறியார்,—மால் தான் எண்ணி வேண்மதனே ஏவ – மாயன் (அம்மெலிவு கெடும் படி) கருதிக் காமன ஏவுதல் செய்ய,—எரி கிழித்து – (அவண்) நெற்றிக்கண்ணே கிழித்தெரித்து,—இமவான் பெற்ற பெண்ணினப் புணர்ந்து – இமையமலேயரையன் பெற்ற உமாதேவியைக் கலந்து,—உயிர்க்குப் பேரின்பம் அளித்தது ஓரார் – அவ்வுயிர்களுக்குப் பேரின்பத்தின் அருளிச்செய்ததும் உணரார் (ஆகலின் இந்கிகழ்ச்சியே சான்று) என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பலவேறுவகைப்பட்ட அருள்புரிதொழினும் அவ்வேடத்தை யின்றியமையாமைக்குக் கண்ணுதல் யோகிருந்துழி உலகத்தின்கணிகழந்த நிகழ்ச்சுயே சான் றென்பதாம். உலகினுக்குயிருமாய் நின்றவாற்றை இவ்விருவகைத் திரு வீ'ளயாட்டின் வைத்த இனித விளக்கியதாஉமாயிற்று.

'ஒன் ெருடொன் ரெவ்வா வேட மொருவனே தரித்தக் கொண்டதம்' (செ-51) இதனுட் கண்டுகொள்க.

இவையிரண்டு செய்யுளும் மேலதினக் கண்கூடாகத் தெளி வித்தச் சிக்திதஞயும் அசிக்திதனே யென்றதின வலியுறுத்திய வாற

சீகண்டருத்திரர்க்குரிய வடிவங்களும் பெயர்களும் தொழில் களும் முதல்வனுக்கும் ஒப்பவுள வென்பது வாயுசங்கிதையுட் கூறப் படுதலின், ஈண்டுக் கூறியணவெல்லாம் முதல்வனுக்குரியனவே யாமெனக்கொள்க; அற்முகலினண்றே, ஈண்டுக் கூறிய வடிவங்க ளெல்லாம் மகேசாமூர்த்த மிருபத்தைர்தனுள் வைத்தெண்ணப் பட்டன வென்பது. (53)

படைப்பாதித் தொழிலும் பத்தர்க் கருளும்பா வணேயு நாலு, மிடப்பாக மாத ராளோ டியைக் துயிர்க் கின்ப மென்று, மடைப்பான மதுவு முத்தி யளித்திடும் போகும் பாசக், துடைப்பானுக் தொழிலு மேனி தொடக்கானேற சொல்லொ ணதே.

#### சுப் — பதவுரை

் (''ஆரணமாகமம்'' என்னுஞ் செய்யுளிற் கூறிப் போந்த உபதேசமாத்திரைக்கேயன்றி) படைப்பு ஆதித் தொழிலும் – படைப்பாகிய ஆதித்தொழிற்கும் (வாதுளா கமத்தின் ஓதியவாறே இயங்கியற் பொருளும் கிலேயியற் பொருளுமாகிய உலகங்கள் முதல்வனது திருமேனியில் ஒவ்வோருறுப்புக்களினின்று தோன்றுமாறு செய்ய வேண்டு மாதலானும்),—பத்தர்க்கு அருளும் பாவணயும்– பத்தர்களுக்கு(இருவிணயொப்பின்) அருளுதற்பொருட்டுச் செய்யும் பாவணயாகிய திரோதானத்தொழிற்கும் (ஊன நடனம் இயற்றவேண்டுதலானும்),—உயிர்க்கு என்றும் இன்பம் அடைப்பாளும் அதுவும் நூலும் மாதராளோடு இடப்பாகம் இயைந்து – உயிர்களுக்கு எஞ்ஞான்றும் இன்பத்தைச் செய்வதாய திதிக்கும் நூ‰ச் செய்யும் உமா தேவியோடு வாம்பாகத்தே இயைய வேண்டுதலானும்,— முத்தி அளித்திடும் யோகும் – முத்தி அளிப்பதாகிய அநுக் கிரகத்திற்கும் போகிருந்து காட்டவேண்டுதலானும்,— பாசந்துடைப்பாணுந் தொழிலும் – பாசநீக்குவதாகிய சங்காரத்தொழிற்கும் (தோன்றினமுறையே வுறுப்புக்களின் ஒடுக்க வேண்டு தலானும்),—மேனி தொடக்கானேல் சொல்ல ஒணுதே – (இவற்றிற்கும் அவ்) வுருவத் திருமேனி முதல்வனுக்கு இன்றியமையாச் சிறப் பினவாய் வேண்டப்படும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. ஆரணமாகமமென்னுஞ் செப்யுளிற் கூறிப் போக்க உபதேசமாத்திரைக்கேயன்றி உலகவனு ருவிற் ருேன்றி பொடுங்கிடு மென்பது முதலாக இங்ஙனம் கூறிப் போக்க தோற்ற மறைப்பு ஙிலே யருளிறுதி யென்னும் ஐக் தொழில் செய்தற்கும் அவ்வடிவம் இன்றியமையாச் சிறப் பினவாய் வேண்டப்படுமென்பதாம்.

படைப்புக்கு வாதுளாகமத்தி ஞேதியவாறே இயங்கியற் பொருளும் மீஸ்யியற்பொருளுமாகிய உலகங்கள் முதல்வனத திருமேனியில் ஒவ்வோரு அப்புக்களினின்று தோன்றமாறு செய்ய வேண்டு தலானும், மறைப்புக்கு ஊனாடன மியற்றவேண்டு த லானும், திதிக்கு மாதாரளோடியையவேண்டு தலானும், அதக்கிர கத்திற்கு யோகிருக்து காட்டவேண்டு தலானும், சங்காரத்திற்குத் தோன்றினமுறையே அவ்வவ்வுறுப்புக்களின் ஒடுக்கவேண்டு தலா னும், உபதேசமாத்திரைக்கேயன்றி இவற்றிற்கும் உருவத்திரு மேனி இன்றியமையாச் சிறப்பினவென்பது கண்டுகொள்க.

ஏணேத்தொழில்களேக் கிளர்தா கூறுதலிற் படைப்பாதி யென் பதற்குப் படைப்பாகிய ஆதித்தொழிலென்றனைக்க.

பத்தர்க்குளும் பாவணே பென்பத பத்தர்க்கு இருவிண யொப்பின் அருளுதற்பொருட்டுச் செய்யும் பாவணயெனத் திரோ தானத்தொழியூ யுணர்த்திற்று; பாவணயென்ருர், அஃதவனுக்கு இயல்பன்மையின்.

நூறுமென்ப த நூலச் செய்யுமெனப் பெயாடியிற்பிறக்க பெயரெச்சவின்யாய் இடப்பாக மாதாாளுக்கு அடையாயிற்ற; இவ்வாறன்றி, எண்ணும்மை யேற்ற சொல்லாகவே வைத்த, மேற் கூறிப்போக்த ஆரணவாகமங்களேப் பிரித்துக்கூட்டலென்னுமுத்தி யால் சுண்டுமுடன்வைத்த எண்ணிஞரென்றனைப்பினுமாம்.

பாச் தேடைப்பானுக் தொழிலென்ற தாண்டுச் சங்காரத் தின் மேற்றென்பது, கொன்றது விணேயைக்கொன்று நின்றவக்குண மென்பதனு னறிக

அடைப்பான் தடைப்பானென்பன பானீற்ற வீணயெச்சம்.

செய்யுளாகலின் முறைபிறழ வைத்தார்.

இவையினத்தஞ் சுத்தமாயையிற் படுங்காரியங்களே கோக்கிக் கூறியதென்றுணர்க. உலகினே செய்கு பத முதல் இவ்வேழு செய்யுளானும் மேஃச் செய்யுளின் அசிக்தி த கெனன்ற தஃன வலி புதுத்து முகத்தான், அவ் வருளுருவின் பேதங்களும் அவற்முனுய தொழில்களும் பயனும் அவையின் நியமையாச் சிறப்பினவாமாதுக் தொகுத்துக் கூறப் பட்டன. (54)

உருமேனி தரித்துக் கொண்ட தென்றது முருவி றக்த வருமேனி பதுவுங் கண்டோ மருவுரு வான போது திருமேனி யுபயம் பெற்றேஞ் செப்பிய மூன்று கக்தங் கருமேனி கழிக்க வக்த கருணேயின் வடிவு காணே

#### சுப் — பதவுரை

(உருவமெனப்படுக் தூலப்பொருட்கெல்லாம் அருவ மெனப்படுஞ் சூக்கும் அவத்தை ஒருதஃயான் உண்டென் னுஞ் சற்காரியத்தின் இயல்புபற்றி) உருமேனி தரித்துக் கொண்டது என்றலும் – உருவத்நிருமேனி தரித்துக் கொண்டதென்ற மாத்திரையால்,—உரு இறந்த அருமேனி யதுவும் கண்டோம் – உருவம் ஓடுங்குதற்குக் காரண மாகிய அருவத்திருமேனியது உண்மையுங் கண்டாம்,---அரு உரு ஆனபோது திருமேனி உபயம் பெற்றும் – (அவ்)வருவமெனப்படுஞ் சூக்குமப்பொருள் பின் உருவ மெனப்படுந் தூலாவத்தை எய்தும்போது (அவ்விரண் டற்கும் பொதுவாயதோர் அவத்தையும் உண்டென்பது பற்றி) அருவுருவத் திருமேனியது உண்மையும் பெற்ரும், — செப்பிய மூன்றும் – திருமேனியெல்லாம் ஒரு நிகரன வாகலின்) இங்ஙனங் கூறிய மூன்று திருமேனியும்,—ந்தம் கருமேனி கழிக்கவந்த கருணேயின் வடிவு காணே – நமது பிறவிக்கேதுவாகிய மாயாவுருவை ஒழித்தற்கு(முதல்வன்) கொண்ட கருணேவடிவே என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. திருமேனியெல்லாம் ஒரு நிகரனவாக வின், ஏஃனயவருவத்திருமேனி அருவுருவத் திருமேனிகள தாண்மை யும் அவையும் அவ்வியல்பின வாமாறும் உருவத் திருமேனிக் கோதிய நயமேபற்றி அறிபப்படு மென்பதாம்.

உருவமெனப்படுக் தாலப்பொருட்டுகல்லாம் அருவமெனப்படுஞ் சூக்கும வவத்தை ஒரு தஃலயா துண்டென்றுஞ் சற்காரியத்தி னியல்புபற்றி, உருமேனி தரித்துக்கொண்ட தென்றலு முருவிறக்த வருமேனியதுவுங் கண்டோ மென்றும், அவ்வருவ மெனப்படுஞ் சூக்குமப் பொருள் பின் உருவமெனப்படுக் தாலாவத்தை மெய்தும் போது அவ்விரண்டற்கும் பொதுவாயதோரவத்தையும் உண்டென் பது தானே போதரு மென்பதுபற்றி, அருவுருவானபோது திரு மேனியபயம் பெற்றேமென்றும், வேறுபொருளன்மையான் அவை யும் அவ்வுருவடிவோடைக்கு மென்பது பற்றி, மூன்று நைத்தங்கரு மேனி கழிக்கவைக்த கருணேயின் வடிவென்றும் கூறிஞர்.

இது இனை எனேத் திருமேனிகள் இரண்டினது உண்மையும் அவற்றது இயல்பும் உருவத்திருமேனியோடு உளதாகிய இமைபு பற்றிச் சாதிக்கப்பட்டன. (55)

அத் துவா மூர்த் தி யாக வறைகு வ தென்னே யென்னி னித் தனுய் நிறைந்த வற்றி னீங்கிடா நிலேமை யானுஞ் சித்துட னசித் திற் கெல்லாஞ் சேட்டிக தை லானும் வைத்ததா மத்து வாவும் வடிவென மறைக செல்லாம்.

### சுப் — பதவுரை

( ஈண்டுக் கூறியவாற்ருன் முதல்வனுக்குக் கருணே வடிவேயன்றி மாயைவடிவில்லேயாயின் ) மறைகள் எல்லாம் – ஆகமங்களினெல்லாம், — அத்துவா மூர்த்தியாக அறைகுவது என்னே என்னின் – அத்துவாக்களாறும் (முதல்வனுக்கு) வடிவமாகக் கூறுதல் என்னேயெனின், — நிறைந்து அவற்றின் நீங்கிடா நிலேமையானும் – நிறைவுற்று அவ்வத்துவாக்கண் முழு தினுங் கலந்து எல்லாமாகி நிற்றலானும், — நித்தனுப் – அவையல்லனுப் நிற்றலானும், — சித்துடன் அசித்திற்கு எல்லாம் சேட்டிதன் ஆதலானும் – சடதித்துக்களே யெல்லாஞ் சேலுத்தி உடனுமாய் நிற்றலானும் (அவ்வியல்புடைய முதல்வனுக்கு), — அத்து வாவும் வடிவு என வைத்தது ஆம் - (தனது திரோதான சத்தியான் அவற்ரேடு உளதாகிய இயைபு நோக்கி) அத்து வாவும் வடிவெனக்கூறு முபசாரமேயாம் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து ஈண்டுக் கூறியவாற்றுன் முதல் வனுக்குக் கருணேவடிவேயன்றி மாயை வடிவு இல்லேயாயின், ஆகமங் களின் அத்துவாக்களாறம் முதல்வனுக்கு வடிவமென்ற தென்ணேயெனின்,—அது எல்லாமாகி யல்லவா யுடனுமா மியல்புடைய முகல்வனுக்குச் தனது திரோதானசத்தியா னவற்றேடுளதாகிய இயைபு நோக்கிக் கூறும் உபசாரமேயா மென்பதாம்.

அத்துவாவு மென்னுமும்மை உபசாரவடிவென்பது உணர்த்தி கின்றது. (56)

மந்திர மத்து வா**வின்** மிகுத்தொரு வடிவ மாகத் தந்ததெ னரனுக் கென்னிற் சகத்தினுக் குபாதா னங்கள் விந்துமோ கெனிமான் மூன்று மிவற்றின்மே லாகி விந்துச் சிந்தையா ரதீத மான சிவசத்தி சேர்ந்து நிற்கும். சுத்தமாம் விர்துத் தன்னிற் றேன்றிய வாத லானுஞ் சத்திதான் பிரேரித் துப்பின் முனதிட் டித்துக் கொண்டே யத்திறைற் புத்தி முத்தி யளித்தலா லானுக் கென்றே வைத்தவா மக்தி ரங்கள் வடிவென மறைசு ளெல்லாம்.

## சுப் — பதவுரை

அரனுக்கு – முதல்வனுக்கு,—அத்துவாவின் மந்திரம் ஒரு வடிவமாக-அத்துவாக்களுள்ளும் மந்திர வடிவத்தை 9ப்பற்ற வடிவேமாக,—பிகுத்தாத் தந்தது என் என்னின்– சிற**்**தெடுத் தோதியது என்ணேயெனின்,—சகத்தினுக்கு உபாதானங்கள் – உலகிற்கு முதற்காரணங்கள்,—விந்து மோகினி மான் மூன்ரும் – சுத்தமாயை அசுத்தமாயை பிரதிருதிமாயை பென் மூன் ருகும்,—இவற்றின் மேலாகி விந்து – இம்முன்றனுண் மேலாகிய விந்துவின்கண்,— சிந்தை ஆர் அதீதம் ஆன சிவசத்தி சேர்ந்து நிற்கும் – மனத்திற்கு அருமையாகிய அதீதமெனப்படும் சிவசத்தி சேரப்பட்டு நிற்றலானும்,–சுத்தம் ஆம் விக்துத் தன்னில்-சுத்தமாகிய அவ்விர்துமாயையில்.—தோன்றிய ஆதலா னும் – தோன்றிய (த‰மையுடையன) வாதலானும்,— சத்திதான் பிரேரித்து – அச்சிவசத்தி (சாதகராவார் கணிக் குமாறு) செலுத்தி,—பின் தான் அதிட்டித்துக்கொண் டே–கணித்தபின் பயன்கொடுத்தற்பொருட்டு அவற்றை வாபிலாகக்கொண்டு,—அத்தினுல் புத்தி முத்தி அளித்த லால் – அதனுற் போகம் வீடுபேறுகளே அளித்தலாகிய பயனும் பற்றி,—ுமறைகள் எல்லாம் அறனுக்கு – ஆகமங் களினெல்லாம் முதல்வனுக்கு.—மந்திரங்கள் வடிவு என வைத்த என்றே ஆம் – மந்திரவடிவம் (விசேடவுரிமை யாதனேக்கிக்) கூறியனவேயாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அத்துவாக்களுள்ளும் மக்திரவடிவத்தைச் சிறக் தெடுத்தோதியது, தஃமையும் பயனும்பற்றி விசேடவுரிமை யாதனேக்கி யென்பதாம்.

. சகத்தினுக் குபாதானங்கள் விர்து மோகினி மான் மூன்று மென்றது அனுவாதம்.

ஆரதி தம் பண்புத்தொகை.

சேர்ந்து சோப்பட்டு.

விர் துத்தன்னிற்றேன்றினவென்பது ''விர்துத்தன்பால் வை கரியாதி'' எனக்கூறிப் போர்தவாற்முனறிக.

பிரேரித்தல் சாதகராவார் கணிக்குமாறு செலுத்து தல்.

அதிட்டித்தல் கணித்தபின் பயன் கொடுத்தற்பொருட்டு அவற்றை வாயிலாகக்கோடல்.

வி சேட வுரிமையாதல்பற்றி அரனுக்கென்றே வைத்த வென்ருர். (57)

மந்திர மகனிற் பஞ்ச மக்திரம் வடிவ மாகத் தந்திரஞ் சொன்ன வாறிங் கென்னெனிற் சாற்றக் கேணி முக்திய கோற்றத் தாலு மந்திர மூலத் தாலு மந்தமில் சத்தி யாதிக் கிசைத்தலு மாகு மண்றே

## சுப் — பதவுரை

தந்திரம் – ஆகமங்களின்.—மந்திரமதனில் பஞ்ச மந்திரம் வடிவமாக – மந்திரவடிவுள்ளும் பஞ்சப்பிரம மந்திரவடிவத்தை (ஒப்பற்ற) வடிவமாக,—இங்குச் சொன்னவாறு என் எனின் – (இறந்தெடுத்து) ஒதியவாறு என்னேயெனின்,—சாற்ற நீ கேள் – கூறுதும் நீ கேட்பாயாக,—முந்தியதோற்றத்தாலும் மந்திர மூலத்தாலும் – ஏணேய மந்திரங்கட்கெல்லாமுற்படத் தோன்றியதானும் மூலமாதலானும்,—அந்தம் இல் ஆதி சத்திக்கு – (அவற்றைச்செலுத்தி ரிற்கும் ) அழிவில்லாத ஆதியாகிய திரோதானசத்திக்கு,—இசைத்தலும் ஆகும் அன்றே–(முற்பட) இசையச்செய்தலும் (ஆகிய உபசாரவடிவாதல்) பற்றி என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மர்திரவடிவுள்ளும் பஞ்சப்பிரமவடிவைச் சிறர் தெடுத்தோதியது, ஏணய மர்திரங்கட்கெல்லாம் முற்படத் தோன்றி முற்படக்கொண்ட வடிவாதல் பற்றியென்பதாம்.

தர்திரம் ஆகமம்.

இங்ஙனங் கூறிய அத்துவாமூர்த்தி மந்திரமூர்த்தி பஞ்சப்பிரம மூர்த்திகளெல்லாம் அவற்றைச்செலுத்தி கிற்குர் திரோதான சத்திக்கிசையச்செய்த உபசார வடிவென்பார், சத்தியாதிக்கிசைத் தலுமாகுமென இறுதிக்கட் கூறிஞர்; சத்தியாதி யென்பத முன் பின்னுகத்தொக்க இருபெயரொட்டுப்பண்புத்தொகை; ஆதிசத்தி யெனினுர் திரோதானசத்தியெனினு மொக்கும்; உம்மை சிறப்பின் கண் வர்தது.

இவை நான்கு செய்யுளானும் முதல்வனுக்கு உபசாரத்திரு மேனி இவையென்பது கூறப்பட்டது.

அருவமோவென்பத முதல் இதகாறர் திருமேனியியல்பு கூற முகத்தால் அ**ரை**திமுத்தசித்தருவாத**ே**லத் தெரித்துணர்த்தியவாறு. அற்றேல், அயன்மு தலியோரையும் அத்துவாமூர் த்திமான் களாக வைத்துத் தத்தமெல்ஃலயாவம் அவரவர் உடிவின் அத்துவ கியாசஞ் செய்யுமாறும் ஆகமங்களின் விதித்தலின் அவருருவும் அரனுருவோ டொக்கும்போலு மெனின்,—அதற்கு விடை வருஞ் செய்யுளிற் பெறப்படும்.

இங்ஙனம் 'மண்ணினிற்கடாதி' யென்பத முதன் 'மர்தொமதனி' லென்பதீருக முப்பத்தொரு செய்யுளானும், முதற்செய்யுளின் 'ஈறுமாகி மருவிடு மராதி முத்த சித்தாரு மன்னி நின்றே' என்ற இரண்டாங்கூற்றை, அவ்வவர்மதம்பற்றி ஆசங்கித்தப் பரிகரித்து வலியுறுத்தி, இனித் 'தான்முத' லென்ற மூன்ருங்கூற்றை அவ் வாறு வலியுறுத்து கின்றுர். (59)

### மூன்ருமதிகரணம்.

அயன்றணே பாதி யாக வரஹரு வென்ப தென்னே பயந்திடுஞ் சத்தி பாதி பதிதலாற் படைப்பு மூல முயன்றன ரிவரே யாயின் முன்னவ னென்ணே முற்று நயந்திடு மவனி வர்க்கு நண்ணுவ தொரோவொன் *ரு*மே.

### சுப் — பதவுரை

அயன்றன் ஐ ஆதி – அயனுடைய அழகியவுருவம் அரியுரு முதலியவற்றையும்,—ஆகம் அரன் உரு என்பது என்னே – அரனுருவோட்டாத்த வுருவாகவைத்து (வேதாக மங்களிலே தத்தமெல்லேயாவும் அத்துவநியாச மந்திர நியாச முதலாயின) விதித்தலிற் (சங்காரக் கடவுளோ டொப்ப அவரு முதல்வராவான் செல்வர்போலுமென மலே யற்க),—பயந்திடும் சத்தி ஆதி – படைப்பாதி தொழில் செய்யுஞ் செங்க முதலிய சிவசத்திகள்,—பதிதலால் – (ஒரோவொன்று அவர்மாட்டுப்) பதிந்துகின்று செலுத்த லான் (அவ்வியைபுபற்றி வேதாகமங்களின் அவ் வாறு உபசரித்தோதப்பட்டன),—படைப்பு மூலம் இவரே முயன்றனர் ஆயின் – (அற்றேல்) படைப்பாதி தொழில் கீன அயன் அரி முதலாயினரே (முதல்வன் அருளின்றியுக் தாந்தா கீணத் தவாறு செய்வரெனின்).—முன்னவன் என்னே – முதல்வன் எற்றிற்கு (ஆகலின் அமைச்சர் முதலாயினர்க்கு அரசீணயின்றி அமையாமைபோல அயன் அரி முதலாயினர்க்கு அரன் அருீனயின்றி அமையாது),— முற்றும் கயக்திடும் அவன்–(ஆயீன்) ஐக் தாழிலுஞ் செய்யும் அம்முதல்வன்,—இவர்க்கு ஒரோவொன்று கண்ணுவது ஆமே – இவர்கட்கு ஒவேவாரு தொழில் இயற்றச் செய்யும் (ஆகலின் அரசனுக்கு அமைச்சர் முதலாயினர் போல முதல்வனுக்கு அயன் அரி முதலாயினரும் வேண்டப்படுவர்) என்க.

# சி**வ** — பொழிப்புரை

எ-து. அயனுருவம் அரியுருவ முதலியவற்றையும் அரனுருவோடொத்த உருவாக வைக்கு வேதாகமங்களிற் றத்தமெல்ஃபளவும் அத்துவகியாசம் மக்திரகியாசம் முதலா யின விதித்தலின், சங்காரக் கடவுளோடொப்ப அவரு ம் முதல்வராவான் செலவர்போனுமென மீலயற்க; படைப்பாதி தொழில் செய்யுஞ் செனனி முதலிய சிவசத்திகள் ஒரோ வொன்று அவர்மாட்டுப் பதிக்து கின்று செனுத்து தலான் அவ்வியைபு பற்றி வேதாகமங்களின் அவ்வாறு உபசரித்தோ தப்பட்டன வென்பதாம்.

அற்றேல், ஒரு தொழிற்கிருவராதல் எற்றுக்கென்பாரை நோக்கி, அமைச்சர் முதலாயினர்க்கு அரசீணயின்றியமையாமை போல, அயனரி முதலாயினர்க்கு அரனரூளே யின்றியமையாமை துருக்கமுகத்தான் விளக்குவார், 'படைப்புமூல முயன்றன ரிவரயோ யின் முன்னவ கென்றும், அரசனுக்கு அமைச்சர் முதலா யிஞர்போல அரனுக்கு அயனரி முதலாயி ஞரும் வேண்டப்படுவ ரென்பது எது முகத்தான் விளக்குவார், 'முற்று கயேச்திடு மவனி வர்க்கு கண்ணுவ தொரோகொன் ருமே' என்றுக் கூறி ஞர்; உவமை வருஞ் செய்யுளிற் பெறப்படும்.

ஐ அழகு; அஃ தாகுபெயாான் அழகுடையுருவத்தின்மேனின் றது; இரண்டனுருபாக வைத்தாவைப்பார், முடிக்குஞ்சொல்லோடு இபைபின்மை நோக்கிலர்.

ஆகவானுருவென்னு முவமைத்தொகை 'பையாவல்குல்' போனின்றது; ஆகம் உடம்பு.

பயத்தல் படைத்தல். படைப்புமூலம் படைப்பாதியென்க.

பயர் நிடுஞ் சத்தியா தி பதி தூலப் பிரித்து வைத்துக் கூறுகின்ற மையின், இவரேயென்னு மேகாரம் பிரிநிலைக்கண் வர்தது.

'உரைத்தவித் தொழில்க' வொன்னுஞ் செய்யுள், பௌராணி கரை நோக்கி இயைபின்மை மாத்திரை ஃக்கி 'சுறுமோகி மருவிடு' மென்றதின வலியறத்தியது; இஃது அநேகேசேரவாதிகளே நோக் கிப் பிறிதினியையு ஃக்கித் 'தான் முத' லென்றதின் வலியுறுத்தி யது; இவை இரண்டற்குச் தம்முள் வேற்றுமை.

அற்றேல் அகேகேசுரவாதம் பரிகரித்தற்பொருட்டுப் 'பயக் திடஞ் சத்தியாதி' யெனச் சத்திக்குப் பன்மை கூறவே, சத்திமா ஞெருவஞதல் செல்லாமையின், இத தேளுக்கஞ்சிப் பார்தள்வா யின் விழுந்தாலொப்ப மறித்தம் அகேகேசுரவாதமாய் முடியும் போலுமெனின், அவ்வாசங்கை நீச்குதற்கன்றே வருஞ்செய்யு ளெழுந்ததென்பது. (60) சத்திதான் பலவோ வென்னிற் முனென்றே ய**ேகை மாக** வைத்திடு**ங் கா**ரி பத்தான் மக்திரி யாதிக் கெல்**லா** முய்த்திடு மொருவன் சத்தி போலா துடைய தாகிப் புத்திமுத் திகளே பெல்லாம் புரிக்தவ னிணேக்த வாமும்.

### சுப் — பதவுரை

சத்திதான் பலவோ என்னின் – சத்திகள் அநேகமோ வென்றிடின்,—ஒருவன் சத்தி-அரசன் சத்தி (ஒன்றே),— மந்திரி ஆதிக்கு எல்லாம் உய்த்திடும் போல் – அமைச்சர் படைத்தஃவா் பாடிகாவலா் முதலாயிஞா்மாட்டு நின்று செய்யுங் (காரியவேறுபாட்டாற் பலவேறு வகைப்பட் டாற்) போல,—அரனுடையதாகித் தான் ஒன்றே – சிவ சத்தி ஒன்றே,—காரியத்தால் அநேகமாக வைத்திடும் – (அவரவர்மாட்டுநின்று செய்யுங்) காரியவேறுபாட்டாற் (செநநிமுதலியவாய்ப்) பலவேறு வகைப்படும் (சிவசத்தி ஒன்றேயென்பதும் அது வே கடவுளர்மாட்டு நின்று நடாத்து மென்பதும் அமைச்சர் முதலாயினர் எவை யெவை செய்யினும் அரசனிணந்தவாறன்றி ஆகாமை போல),—புத்திமுத்திகளே யெல்லாம் புரிந்து அவன் நினேந்தவாறு ஆம் – போகம் வீடுபேறுகளெல்லாம் விருப் பமுற்று அவ்வரனினேந்தவாறன்றி ஆகா(மைபற்றி அறி யப்படும்) என்க.

# சிவ 🗕 பொழிப்புரை

எ.**து. அ**ரசன் சத்தியொன்றே யமைச்சர் படைத்தில வர் பாடி**கா**வலர் முதலாயிஞர்மாட்டு நின்று செய்யுங் காரிய வேறுபாட்டாற் பலவேறு வகைப்பட்டாற்போல, சிவசத்தி யொன்றே அவ்வவர்மாட்டு நின்று செய்யு**ங் கா**ரியவேறு பாட்டாற் சொகி முதலியவாப்ப் பலவேற வகைப்படும். சிவசத்தியொன்றேயென்பதும் அது வே கடவுளர்மாட்டு கின்று நடாத்துமென்பதும் அமைச்சர் முதலாயினர் எவை யெவை செய்யினும் அரசனிண்க்தவாறன்றியாகாமைபோல, போகம் வீடுபேறுகளெல்லாம் அரனிணக்கவாறன்றியாகாமையைகள்

தா இென்றேயானுடையதாகிக் காரியத்தால் அகே கமோ க வைத்திடுமென வியையும்.

அரனி?னர் தவாறன் றி யாகாமை, தக்கன் வேள் வி மார்க்கண்டி வாழ்காள் ஆலாலத்தோற்றாவு முதலியவற்றுல் இனி தவிளங்கக் கிடத்தலின், வகுத்துக்கூறுரயிஞர்.

அற்றேல், ஈண்டுக் கூறியவாற்முற் செகிகு தலிய பேதமெல் லாஞ் சுவசத்திக்குத் தடத்தமென் முயவழிச் சொரூப மென்ணே யோ? வெனின், அஃ துணர்த்து தற்கன்றே வருஞ்செய்யு ளெழுந்த தென்பது. (61)

சத்திதன் வடிவே தென்னிற் றடையிலா ஞான மாகு முய்த்திடு மிச்சை செய்தி யிவைஞானத் துளவோ வென்னி னெத்திற ஞான முள்ள தத்திற மிச்சை செய்தி வைத்தலான்மறைப்பின்ஞானுன்மருவிடுங்கிரியை பெல்லாம்

#### சுப் — பதவுரை

சத்திதன் வடிவு ஏது என்னின் – சிவசத்தியின் சொரு பம் யாதெனின், —தடை இலா ஞான மாகும்–(உயிர்கட்கு அநுக்கிரகமாத்திரங்குறித்துப் பொதுவகையான்) அறிர் தும் அறிவித்து ரிற்பதாகிய ஞானம் ஒன்றேயாம் (அதுவே

பராசத்தியெனப்படும்),—( தடைசெயும் ஞானம் ) உய்த் திடும் – ( அந்த ஞானம் உயிர்கட்கு மலபாகம் வருதற் பொருட்டு ஐந்தொழில் செய்த‰க்குறித்துச் சிறப்புவகை யான் வியாபரிக்குங்கால் ஒருகூற்ருனே ) திரோதானசத்தி யென நின்று (இச்சாஞானக்கிரியையென முத்திறப்பட்டு) வியாபரிக்கும் (ஆயின்),—இச்சை செய்தி இவை ஞானத்து உளவோ என்னின்-இச்சை கிரியை யென்கின்ற இவைகள் ஞானத்தினின்றுக்தோன்றுவனவோவெனின், —ஞானம் எத்திறம் உள்ளது அத்திறம் இச்சை செய்தி வைத்தலான் – ஞானம் எவ்வாறு உளதோ அவ்வாறே இச்சை கிரியைகளு நடத்தலின் (அவ்விரண்டும் ஞானத் தின் வியாபாரவிசேடங்களேயன்றி வேறன்மையான்).— கிரியை பெல்லாம் – (காரியத்தால் அசேகமாகிய செங்கி முதலிய) வியாபார சத்திகளெல்லாம்,—மறைப்பு இல் ஞானுல் மருவிடும்-(முற்கூறப்பட்ட பராசத்திருபமாகிய) தடைசெயா ஞானம் ஒன்றுன் உளவாவனவேயாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உயிர்கட்கு அனுக்கிரகமாத்திரங் கு றி த்து ப் பொதுவகையா னறிந்தும் அறிவித்து நிற்பதாகிய ஞான மொன்றே கிவசத்தியின் சொருபம். அதுவே பராசத்தி பெனப்படும் அந்தஞானம், உயிர்கட்கு மலபாகம் வருதற் பொருட்டு ஐந்தொழில் செய்தஃக் குறித்துச் சிறப்புவகை யான் வியாபரிக்குங்கால், ஒருகூற்முனே திரோதான சத்தி யென நின்ற இச்சாஞானக்கிரியையென முத்திறப்பட்டு வியாபரிக்குமாகலான், இச்சைகிரியைகளும் ஞானத் தின் வேறன்மையாற் காரியத்தால் அகேகமாகிய செனனிமுதலிய வியாபாரசத்திகளெல்லாம் முற்கூறப்பட்ட பராசத்தி ரூப மாகிய ஞானமொன்முன் உளவாவனவேயாமென்பதாம். தடை தடுத்தல்; மறைப்பென்றதும் அது. தடுத்தற்குச் செயப்படுபொருள் வருவித்துரைக்க. தடையிலாஞானமெனவே, தடைசெய்யு ஞானமு முண்டென்பது போர்தமையின், அதுவே திரோதானசத்தி யெனப்படும்.

இதனுற் பஞ்சசத்திகளுங் கண்டு கொள்க.

ஞானத்தளவென்புழி, நீக்கப்பொருட்கண்வரும் இன்னுருபு விரித்துரைக்க. உளவாதல் ஈண்டுத் தோன்று தென்மேற்று ஏஃனைய போலத் தோன்றினவல்லவென்பார், எத்திறஞானமுள்ள தத்திற மிச்சை செய்தி பெண்றுர்; ஞானத்தின் வியாபாரவிசேடங்களே அவையென்பதாம். "நீடுபார சத்திநிக ழிச்சா ஞான நிறைற கிரியைதா " (சிவப்பிரகாசம், பொதுவதிகாரம், செ—2) என்றதா உம், "கிரியையறி விச்சை கிளந்தசத்தி யேதோ — பெரியபார சத்திடுயனப் பேசாய்" (தகளறுபோதம். செ—42) என்றதாஉமிக் கருத்தேகோக்கியென்க.

ஞானமென்பது அம்முக்கெட்டுருபேற்று ஞாஞைலெனஙின்றது. அம்முக் கெடுதல் 'பேற்புறென்றயர்த்தபெருமான்'' 'கோணுக‱ன யான்'' (திருஞானசம்பந்தமூர்த்திராயஞர் தேவாரம், திருப்பாசாம். செ—11) என்றுற்போல்வனவற்றுள்ளும் காண்க. அத்துச்சாரியை விகாரத்தாற் ரெக்கதெனினுமாம்.

கிரியை வியாபாரம்.

இதனுற்போர்த பொருளென்னே? யெனின், அத வருஞ் செய்யுளிற் கூறப்படும். (62)

ஒன்றதா யிச்சா ஞானக் கிரியையென் றெருமூன் முகி நின்றிடுஞ் சத்தி யிச்சை யுயிர்க்கரு ணேச மாகு நன்றெலா ஞான சத்தி யானயந் தறிவ தை னன்றருட் கிரியை தன்னை லாக்குவ னகில மெல்லாம்.

#### சுப் — பதவுரை

சத்தி ஒன்றதாய் – பராசத்தியாவது (தடையிலா ஞான மேனப் பொதுமையான்) ஒன்றுய்,—இச்சா ஞா னக் கிரியை என்று ஒரு மூன்றுகி நின்றிடும் – இச்சாஞானக் கிரியையென (வியாபாரபேதத்தான்) மூன்றுய் (அவையே மற்றும் அவ்வக்காரியபேதத்தாற் பலதிற)ப்படும்,—இச்சை (நாதன்) உயிர்க்கு அருள் நேசம் ஆகும் – (அம்மூன்ற னுள்)இச்சாசத்தியாவது முதல்வன் உயிர்கட்கு(மலத்தை நீக்கிச் சிவத்தை) அளித்தற்கண் உளதாகிய கருணயாம், —ஞானசத்தியான் நன்று எலாம் (நாதன்) நயந்து அறி வன் – ஞானசத்தியால் (அதற்குச்செய்யக்கடவதான) உபாயங்களேயெல்லாம் முதல்வன் நயப்பான் அறிவன்,— அருட்கிரியை தன்னுல் அன்று அகிலமேல்லாம் நாதன் ஆக்குவன்—அருளின் வேறல்லாத கிரியாசத்தியால் அறிந்த போதே அவற்றை (அவ்வாறே) முதல்வன் சங்கற்பித்துச் செய்வன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து பராசத் தியாவது, தடையிலாஞானமெனப் பொதுமையா ணென்றுப், இச்சாஞானக்கிரியையென விபா பார பேதத்தான் மூன்றுப், அவையே மற்றுமவ்வக்காரிய பேதத்தாற் பலதிறப்படும். அம்முன்றும் முறையே, உயிர் கட்கு மலத்தை நீக்கிச் சிவத்தையளித்தற்கண் ணுளதாகிய கருணேயும், அதற்குச் செய்யக்கடவதான உபாயங்களேயெல் லாம் அறியுமறிவும், அவற்றையவ்வாறே சங்கற்பி த்துச் செய்யுஞ் சங்கற்பமுமாமென்பதாம். "உள்ளியதெல்லாம்" (திருக்குறள், இவகுளாமை. செ – 9) என்றுற்போல என்றெலாமென்பது ஒருமைப்பன்மை மயக்கம். என்மை உபாயம்.

அன்ற அறிர்தபோதே யென்க.

இவை நான்கு செய்யுளானும், 'அயன் றீணயா தியாக வோனுரு' வென்றல் பற்றியுஞ் சத்திபலவாதல் பற்றியுக் தானுருவனே முதற்கடவு வென்றல் செல்லா தென்னும் அகேகசாவா தி மதத்தை ஆசங்கித்துப் பரிகரித்துத் தான் முதலென்றது வலியுறுத்தப் பட்டது.

சீவனு மிச்சா ஞானக் கிரியையாற் சிவணே பொப்ப ஞவனென் றிடின நாதி மலமிவற் றிணமறைக்குங் காவல னிவன்செப் கன்மத் தளவினிற் கொடுப்பக் காண்பன் பாவியாம் புத்தி முத்திப் பயன்கொளும் பண்பிற் முகும்

#### சுப் — பதவுரை

இச்சா ஞானக் கிரியையால் சீவனும் சிவணே ஒப்பன் ஆவன் என்றிடின் – இச்சாஞானக்கிரியை மூன் றும் (முதல்வதேடொப்ப உயிர்க்கு முளவென்பது மாத்திரை யே பற்றி உயிர் களு) முதல்வதேடொக்கும் போலு மெனின் (அங்ஙனம் ஒக்குமென மலேயற்க),—இவற்றினே அநாதி மலம் மறைக்கும் – இவற்றினே (க் கேவலத்தின்) அநாதி மூல மலம் மறைக்கும்,—காவலன் இவன் செய் கன்மத்து அளவினில் கொடுப்பக் காண்பன்–(சகலத்தின்) முதல்வன் உயிர்கள் செய்கின்ற கன்மத்தளவிற் கேற்ற பயன் அளிக்க (ஏகதேசப்பட்டு) அனுபவிக்கும்,—பாவி ஆம் புத்தி முத்திப்பயன் கொளும் பண்பிற்றுகும் – (அக் கன்மத்தான்) வரக்கடவதாகிய போகப்பயன் (போலச் சுத்தத்தின் அதனின் வேருகிய) முத்திப்பயனும் (முதல் வன் கொடுப்பவே) கொள்ளு முரிமையுடையனவாம் (ஆகலான் இத்தன்மைகளில்லாத முதல்வனுடைய இச் சாஞானக்கிரியைகளோடு இவற்றிடை வேற்றுமைபெரி தாகலின்) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இச்சை முகலிய மூன் றம் முகல்வனேடொப்ப உயிர்க்கு முளவென்பது மாத்திரையேபற்றி உயிர்களும் முதல்வனேடொக்கும் போஅமென மஃயற்க இவை அவை போலன்றிக் கேவலத்தின் மூலமலத்தான் மறைபடுதற்குரிய தன்மையும், சகலத்திற் கண்மத்தளவின் ஏகதேசப்பட்டு கிகழ்தற்குரிய தண்மையும், அக்கண்மத்தால் வரக்கடவ தாகிய போகப்பயன்போலச் சுத்தத்தின் அதனின் வேறுகிய முத்திப்பயனும் முதல்வன் கொடுப்பவே கொள்ளுமுரிமைத் தன்மையும், உடைமையான், இத்தன்மைகளில்லாத முதல் வனுடைய இச்சாஞானக்கிரியைகளோடு இவற்றிடை வேற் றமை பெரிதாகலினென்பதாம்.

பண்பு தன்மை.

பாவி வட சொல்.

புத்திபோலென்னுமுவமவுருபு விகாரத்தாற்றெருக்கதை. இங் ஙன முரையாதார் கன்மத்தளவினிற்கொடுப்பக் காண்டலே புத்திப் பயன் கோடலென்பதுணர்ச்திலர்.

இதனை சிவசமவாதிமதம் பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்து மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது. அற்றுயினும் ஆகமங்களின் இலயிசிவன் போகசிவன் அதிகார சிவனெனச் சிவப்பன்மை கூறுதலின் தான் முதலென்று ஒரு பொருண்மேல் வைத்தோதுதல் அமையாதுபோலுமெனின், அஃ துணர்த்துதற்கன்றே வருஞ் செய்யுட்களேழுத்தனவென்பது.(64)

ஞானமே யான போது சிவன்றெழின் ஞான மொக்கி னீனமில் சதாசி வன்பே ரீசஞர் தொழில தேறி ஹானமேற் கிரியை வித்தை யுருக்திர னிலய போக மானபே ரதிகா ரத்தோ டதிகர ணத்த ஒமே

## சுப் — பதவுரை

(மேற்கூறிப்போர்த சிவசத்தி மூன்றனுள் யாண்டும் ஒரு பெற்றித்தாய் வியாபரிக்கும் இச்சையை யொழித்து ஓழிந்த விரண்டனுள்) ஞானமே ஆனபோது சிவன் – ஞானமேயாய் வியாபரிக்கிற் டிவமெனவும்,—தொழி(லே ஆனபோது) – ஞானம் கிரியையேயாய் வியாபரிக்கிற் சத்தி வனவும்,—ஓக்கின் ஈனம் இல் சதாசிவன்–( ஞானக் கிரியைகளாகிய இவ்விரண்டும்) ஒத்து வியாபரிக்கின் மேம் பட்ட சதாசிவமெனவும்,—தொழிலது ஏறின் பேரீசன் ஆம் – ( ஞானங்குறைந்து ) கிரியையேறி வியாபரிக்கின் மகேசுரமெனவும்,—கிரியை ஊனமேல் வித்தை – கிரியை குறைந்து (ஞானமேறி) வியாபரிக்கிற் சுத்த வித்தை யென வும் ஐவகைப்பட்டு,—இலயம் போகம் பேர் ஆன அதி காரத்தோடு – (அவ்) விலயம் போகம் பெரிதாகிய அதிகார மென மூன்ருயடங்கு மவத்தைக‰யும்,--அதிகரணத்தன் உருத்திரன் ஆமே–( அவத்தைக்கேதுவா யங்ஙனம் வேறு பட்ட ) ஆதாரங்கணயுமுடையனும் மகாருத்திரனெரு வனே (அவ்வப் பெயர் பெற்று) நிற்பன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்போர்த சிவசத்தி மூன் றனுள், பாண்டுமொருபெற்றித்தாய் வியாபரிக்கும் இச்சையை யொழித் தொழிர்த ஞானங்கிரியைகளிரண்டும், தனித்தனி வியாபரித்தலானும், ஒக்து வியாபரித்தலானும், தம்முளே றிக்குறைர்து வியாபரித்தலானும், சிவஞ் சத்தி சதாசிவம் மகேசுரஞ் சுத்தவித்தைபென்று ஐவகைப்பட்டு, இலயம் போக மதிகாரமென மூன்றுயடங்கு மவத்தைகளேயும்,அவத் தைக்கே துவாய் அங்ஙனம் வேறுபட்ட ஆதாரங்களேயு முடையனும் உருத்திரனெருவனே அவ்வப்பெயர் பெற்று கிற்பனென்பதாம்.

உருத்திரஞமெனவியையும். ஈண்டு உருத்திரனென்றது மாசங்காரக் கடவுளாகிய பரமசிவினா, அவனுக்கும் உருத்திரனென் னும் பெயருண்மையின்.

அவ்விலயபோகமெனச் சுட்டு வருவித்துரைக்க.

ஆனபோ தென்பதினயும் பிரிஙிலே யேகாரத்தையுக் தொழி லென்பதனேடுங் கூட்டுக.

பின் வர்த ஞானஞ் சத்திக்குப் பரியாயப்பெயராய் கின்றது.

ஒக்கிலெண்பதற்கு இவ்விரண்டுமென எழுவாய் வரு வித் தரைக்க.

பேரீசன் மகேசனென்னும் பொருட்டு.

ஆதாரம் அதிகாணமென்பன ஒருபொருட் கிளவியென்பது மேலுமுரைத்தாம்; கடைப்பிடிக்க. அற்றேல், அவ்விலயபோகவதிகாரங்கட்கு எதுவாய் நின்ற அதிகாணங்களியாவை? அவற்றியல்பென்‰யோ? வெனின், அத வருஞ் செய்யுளிற் கூறப்படும். (65)

வித்தையோ டீசர் சாதாக் கியஞ்சத்தி சிவங்க ோர்துஞ் சுத்ததத் துவஞ்சி வன்றன் சுதர்திர வடிவ மாகு நித்தமென் றாரைப்பர் கால நீங்கிய நிஃமை யாலே வைத்திலர் முற்பிற் பாடு வருவித்தார் கருமத் தாலே.

#### சுப் — பதவுரை

வித்தையோடு ஈசர் சாதாக்கியம் சத்தி கிவங்கள் சுத்த தத்துவம் ஐந்தும் சிவன்றன் சுதந்திர வடிவம் ஆகும் — ( அவ்வவ்வியாபாரங்கட்கிடமாய் ஐவகைப்பட்டு மேற் கூறிப் போந்த) அவ்வப்பெயரே பெயராகவுடையனவாஞ் சுத்ததத்துவமைந்தும் அவ்விறைவனுக்குச் சுதந்திரமாகிய அதிட்டானமுமாம், — கருமத்தாலே (முற்பிற்பாடு) வரு வித்தார் — (முன்பின்கை நிகழு ஞானசத்தி கிரியாசத்தி களின் ) வியாபாரபேதம்பற்றி இவற்றிற்கு முற்பிற்பாடு கூறிஞராயினும், — காலம் நீங்கிய நீலமையாலே — (இவ் வைந்துந் தோன்றிய பின்னர்த் தோன்றுவதாகிய) கால தத்துவம் இவற்றது தோற்றத்திற்கு ஏதுவாகாமையின், — முற்பிற்பாடு வைத்திலர் — ( காலம்பற்றி ) முற்பிற்பாடு கூறிற்றிலர், — நித்தம் என்று உரைப்பர் — ( காலவரையறை யைக் கடந்து நிற்றலான் அது பற்றி இவை சிவபிரா னுக்கு) நித்தியவதிட்டானமென்று உரைப்பர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வவ்வியாபாரங்கட்கு இடமாய் ஐவகைப்பட்டு மேற்கூறிப்போந்த அவ்வப்பெயரே பெயராகவுடையனவாஞ் சுத்ததத்துவமைக் தும் அவ்விறைவனுக்குச் சுதக் திரமாகிய வதிட்டானமுமாம். முன்பின்கை கிகழும் ஞானசத் தி கிரி யாசத் திகளின் வியாபாடபேதம்பற்றி இவற்றிற்கு முற்பிற் பாடு கூறப்படினும், இவ்வைக்துக் தோன்றிய பின்னர்த் தோன்றுவதாய காலதத்துவம் இவற்றது தோற்றத் திற்கு ஏதுவாகாமையிற் காலம்பற்றி முற்பிற்பாடு கூறுதல் செல் லாது, காலவரையறையைக் கடக்து கிற்றலால் அதுபற்றி இவை சிவனுக்கு கித்திய வதிட்டான மென்றுரைக்கப்படு மென்பதாம்.

அநந்ததேவர் முதலியோர் வாயிலாக நின்ற திட்டிக்கப்படும் ஏனே மாயேயம் போலன்றித் தானே யதிட்டிக்கப்படுதலின் இவை சுதந்திர வடிவமெனப்பட்டன. அதிட்டானத்தை வடிவமென்றப சரித்தார்.

தேர்ற்றக்கேடுகளுடையனவாய தத்துவங்கள் இறைவனுக் குச் சுதந்திரவடிவமாமாறு யாங்ஙன? மென்னுங் கடாவை யாசங் கித்து, கித்தமென்றுரைப்பபென்றும், கித்தமாதற்கேதுக் கூறுவார் காலிகீங்கிய கிலமையாலென்றும், அற்றேற், காலிகீங்கியவழி இவற் நின் முேற்றத்திற்கு முற்பிற்பாடு கூறுதல் செல்லாதென்பானர கோக்கி ஈண்டு முற்பிற்பாடு கூறியது காலம்பற்றியன்றென்பார் 'வைத்திலர் முற்பிற்பாடு வருவித்தார் கருமத்தா' செலன்று ங் கூறிஞர்.

ஈண்டுக் கருமமென்றது மேலுச் செய்யுளிற் கூறிய வியாபார பேதங்களே.

அந்தவியாபாரங்கட்குக் காரணங் கஃவித்திரியெனப் பெயர் பெற்றுக் கோலத்தானமாய் நிற்குஞ் சிவசத்தியேயாகலின், ஆண்டுக் காலமின்மைபற்றி முற்பிற்பாடுண்மைக்கு இழுக்கின்மையுமறிகை. அற்றேல், இலயசிவன்மு தலிய மூவருர் தம் முள் வேறென் ஞது சுத்தசிவ ஒஞருவனே இவ்வதிகாணங்களேப்பற்றிய வியுபார பேதத்தால் அங்ஙனம் மூன்றவத்தை மெய்துவணெனின் விகாரியா வான்போலுமெனின், அவ்வாசங்கை நீக்குதற் கெழுர்தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (66)

ஒருவனே யிராவ ணுதி பாவக முற்முற் போலத் தருவனிவ் வுருவ மெல்லாக் தன்மையுக் திரியா ஞகும் வரும்வடி வெல்லாஞ் சத்தி சத்திதான் மரமுங் காழ்ப்பு மிருமையும்போல மன்னிச்சிவத்தினே டியைக்து கிற்கும்.

## சுப் — பதவுரை

ஒருவனே இராவணன் ஆதி பாவகம் உற்ருற்போல - ஒருவன் (கூத்திற்குரிய) இராவணுதி (பலவேடங்கட்டி) நடித்தா (குயினுக் தன்தன்மையிற் சிறிதுக் தரியாமை) போல,—தருவன் இவ்வுருவமெல்லாம் - முதல்வன் (ஐக் தோழிற்குரியனவா) யிங்ஙனங் கூறிப்போந்த பேத வடிவெல்லாம் எய்தியும்,—வரும் வடிவு எல்லாம் - வரப்பட்ட அவ்வடிவுவேறுபாடெல்லாம்,—சத்தி தான் மரமும் காழ்ப்பும் இருமையும் போல மன்னி - சத்தியுக்தானும் மரமும் வயிரமுமாகிய அவ்விரண்டும்போல கிஃபெற்று,—சிவத்தி குறை இயைக்து கிற்கும் சத்தி - குண குணிபாவமாயுடனிற்குக் தனது சத்தியிற் காணப்படுவனவாகலின்,—தன்மையும் திரியானுகும் - (அதுபற்றித்) தன்றன்மை வேறுபட்டு விகாரியாவான் அல்லன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஒருவன் கூத்திற்குரிய பலவேடங் கட்டி நடித் தானுயினுர் தன்றன்மையிற் சிறி துர் திரியாமைபோல, முதல்வன் ஐக்தொழிற்குரியனவாப் இங்கனங் கூறிப்போக்த பேதமெல்லாமெய்தியும் அவ்வேறபாடெல்லாங் குணகுணி பாவமாயுடனிற்குக் தனது சத்தியிற் காணப்படுவனவாக லின், அதுபற்றித் தன்றன்மை வேறுபட்டு விகாரியாவா னல்லனென்பதாம்.

ஏகாரக் தேற்றம்.

தன்மையுமென்னுமும்மை சிறப்பின்கண் வந்தது.

இருமையென் றது ஈண்டெண்ணின்மேனின் றது.

சத்தியிற் காணப்படுவனவற்றைச் சத்தியென்றுபசரித்தார்.

அற்றேல், தனது சத்தியிற் காணப்படுவது தனக்காமாறு யாக்கைன? மெனின், அது வருஞ் செய்யுளிற் கூறப்படும். (67)

பொன்மைகீ லாதி வன்னம் பொருக்திடப் பளிங்க வற்றின் றன்மையாய் கிற்கு மாபோற் சத்திதன் பேத மெல்லா கின்மலன் முனுத் தோன்றி கிலேமையொன் மூயே கிற்பன் முன்னருட் சத்திதன்பான் முகிழ்க்குக்தான்முளேயானன்றே.

### சுப் — பதவுரை

பொன்மை நீலம் ஆதி வன்னம் பொருந்திட – போன்மை நீலாதிகளேத் (தன்) னிறமே பற்ற,—பளிங்கு அவற்றின் தன்மையாய் கிற்குமாபோல் – (தானும்) அத் தன்மைகள் அணத்துமாய்(த் தோன்றிவேற்றுமையின்றி) கிற்கும் படிகம்போல,—கின்மலன் சத்திதன் பேதமெல் லாம் – முதல்வனுர் தனது சத்தியிற் காணப்படும் அப் பேதமெல்லாம்,—தான் ஆத்தோன்றி கிலேமை ஒன்ருயே நிற்பன்-தானைகத்தோன்றி வேற்றுமையின்றியே நிற்பன், —முன் அருட் சத்தி தன்பால் முகிழ்க்கும் – ( அவன் யாண்டுங்) கரு தப்பட்ட அருட்சத்தியினிடமாகவே தோன்றுவான் (அன்றி),–தான் (ஆக) முஃாயான் அன்றே – தானைக வேறு தோன்றுகைலான் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பொன்மை நீலாதிகளேத் தன்னிறமே பற்றத் தானும் அத்தன்மைகளினத்துமாய்த் தோன்றி வேற்றுமை யின்றி நிற்கும் படிகம்போல, முதல்வனுர் தனது சத்தியிற் காணப்படும் அப்பேதமெல்லார் தானைகத் தோன்றி வேற் றுமையின்றியே நிற்பன்; அவன் யாண்டுஞ் சத்தியினிட மாகவே தோன்றவானன்றித் தானைகவேற தோன்றுனைகலா னென்பதாம்.

வன்னம் படிக்கிறம்.

ஏகாரம் தேற்றம்

தன்வென்றது இடைச்சொல், கிரிபைதன்றுலோக்குவன் என்றுற்போல.

ஆகவென வருவித்துரைக்க.

இவை கான்கு செய்யளானுஞ் சிவபேதவாதிகள் கூறுங் கடாவை யாசங்கித்தப் பரிகரித்த மேலது சாதிக்கப்பட்டது.

இம்முத் திறத் தொன்பது செய்யுளுர் 'தான்முத' லென்றதின வலியுறுத் தியவாறு. (68) சத் தியுஞ் சிவமு மாய தன்மையிவ் வுலக மெல்லா மொத்தொவ்வா வாணும் பெண்ணு முணர்குண குணியு மாகி வைத்தன னவளால் வந்த வாக்கமிவ் வாழ்க்கை யெல்லா மித்தையு மறியார் பீட லிங்கத்தி னியல்பு மோரார்.

#### சுப் \_ பதவுரை

சத்தியும் இவமும் ஆய தன்மை - (இறைவன் இவ் வாறு) சத்தியுஞ் சிவமுமெனத் தன்னுள்ளே இருவேறு வகைப்பட்ட தன்மைகள் (வைத்தலானன்றே),--இவ் வுலக மெல்லாம் – (பலவேறு வகைப்பட்ட) இவ்வுயிர் வடிவங்கள் அணத்தும்,—ஒத்து ஒவ்வா ஆணும் பெண் ணும் – (அவ்வப் பிறப்புக்கியைய வடிவங்களேல்லாம்) ஓத்து(க்குறி குணங்கள்) ஒவ்வாது (இருவேறுவகைப் பட்ட) ஆணும் பெண்ணுமாக,—உணர்குண குணியும் ஆகி வைத்தனன் – (அவ்வவ்வியோநிக்குள் அவ்வக்குறி கட்கேற்ப) உணரப்படும் (இருவேறுவகைக்)குணங்களே யுடையனவாயடங்கித் தம்முட்கூடிக்களித்து வாழாகிற்பச் செய்தனனுகலான்,—இவ்வாழ்க்கையெல்லாம் – (இப்படி யே) ஈண்டுக்கூறிப்போர்த வாழ்வுகளெல்லாம்,—அவனால் வந்த ஆக்கம் – சிவசத்தி மணந்ததலை நிய வாழ்வு (என் பது அறியப்படும்),—இத்தையும் அறியார் – (அச்செலாம் இலிங்காங்க பகாங்கமாம்படி சிவமுஞ் சத்தியுங் கொண் டருளிய) இம்முறைமையும் உணரார்,—பீடலிங்கத்தின் இயல்பும் ஓரார் – பீடலிங்கவடிவமே ( அங்ஙனம் இரு வேறுவகைப்பட வைத்ததீனக் கண்கூடாக அறியச்செய் தல் சான்ருகவும் அதூணயும்) உணரார் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இறைவனிவ்வாற சக்கியுஞ் சிவமுமெனத் தன் ஹாள்ளே இருவேறு வகைப்பட்ட தன்மைகள் வைத்தலா னன்றே, பலவேறு வகைப்பட்ட உயிர்வடிவங்களை தத்துங் குறியானுங்குணத்தானும் ஆண்பெண்ணென அவ்வவ்வியோ னிக்குள் இருவேறுவகையாயடங்கித்தம்முட் கூடிக் களித்து வாழாநின்றனவாகலான், இப்படியே மீண்டுக் கூறிப்போர்த வரழ்வுகளெல்லாஞ் சிவ சத்தி மணர்த்தைலை கிய வாழ் வென்பதறியப்படும். அச்செலாம் இலிங்காங்க பகாங்கமாம் படி சிவமுஞ் சத்தியுங் கொண்டருளிய பீடலிங்கவடிவமே அங்ஙனமிருவேறு வகைப்பட வைத்ததணக் கண்கூடாக வறியச்செய்தல் சான்றென்பதாம்.

ஒத்தொவ்வாமையாவது, அவ்வப்பிறப்புக்கியைய வடிவங்க கொல்லாமொத்தாங் குறிகுணங்களொவ்வாது இருவேறு வகைப்படு தல். ஆண்டுபெண்டுணென்பன குறியுணா நின்றன. உணர்குண குணியுமாகியென்பதா, அவ்வக்குறிகட்கேற்ப உணரப்படு மிருவேறு வகைக் குணங்களேயுடைய குணியுமாகி பென்பதாம். இருவேறு வகைக் குணமுடையன வாதலாவது, ஆகணைப்பட்டனவெல்லாம் ஆண்மைக் குணமும், பெண்கெணனப்பட்டனவெல்லாம் அமைதிக் குணமுமுடையைவாதல். ஈண்டுக் குணிபெயன்றது வாளாபெயராய் சின்றது, கரிகரம் பணிபண மென்றுற்போல.

ஈண்டுக் கூறிப்போர்த வாழ்க்கையாவன, உலகமெல்லாம் அவயவப்பகுப்புடையனவாதலும், முத்தொழிலுடையனவாதலும், கருத்தாவையுடையனவாதலும், சீங்காரக்கடவுளினின்றும் தோன் றுவனவாதலும், அவனேயே முதற்கடவுளாகவுடையனவாதலும் என்னுமிவை இதனை தான் முதலா தூலக் கண்கூடாக விளக்குமுகத் தான் முதல்வனுக்குரிய பொதுவியல்பினத்துக் தொகுத்துக் கூறப் பட்டன. (69)

சிவனரு வுருவு மல்லன் சித்திறே டசித்து மல்லன் பவமுதற் ருெழில்க கொரன்றும் பண்ணிடு வானு மல்லன் நவமுத லியோக போகர் தரிப்பவு னல்லன் முனே யிவைபெறவியைர்து மொன்று மியைர்திடா வியல்பி னனே.

### சுப் ... பதவுரை

சிவன் அரு உருவும் அல்லன் – சிவபிரான் அருவும் உருவும் அல்லாதவன், —சித்தினேடு அசித்தும் அல்லன் – சித்தும் அசித்தும் அல்லன் – சித்தும் அசித்தும் அல்லன் , —பவம் முதல் தொழில் கள் ஒன்றும் பண்ணிடுவானும் அல்லன் –சிருட்டி முதலிய வைக்தொழில்களில் ஒன்றுஞ் செய்வானும் அல்லன் – தவம் முதல் யோக போகம் தரிப்பவன் அல்லன் – தவ முதலியவற்றிற்குரிய யோகபோகவடிவங்கொள்வானும் அல்லாதவன், —தானே இவை பெற இயைக்தும் – (ஆதலால்) அம்முதல்வன் தடத்தலக்கணமாகிய இவற்றைப் பொருக்தி கின்றுனையினும். —ஒன்றும் இயைக்கிடா இயல்பினுனே – அவற்றைச்சிறிதும் பொருக்தாத சொருபலக்க ணத்தையுடையான் (அஃது உண்மையதிகாரத்திற்பெறப் படும்) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. எண்டுக் கூறிப்போர்த**ை**வ யணேத்தும் முதல் வனுக்குத் தடத்தலக்கணமாதலின், சொரூபலக்கணமெனப் 22 படுக் தன்னுண்மை இவற்றின் வேரும்; அஃத உண்மையதி காரத்திற் பெறப்படு மென்பதாம்.

இதனுனே முதல்வனுக்குரிய சிறப்பியல்பு தொகுத்துக் கூறப்பட்டது. (70)

> **முதற்சூத்திரம் முடிந்தது**. *ஆகத்திருவிருத்த*ம் — 90.



0\_

சிவமைய**ம்** திருச்சி**ற்**றம்பலம்

# சுவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# பிரமாணவியல் <sup>இரண்டாஞ்சூத்திரம்</sup>

# இரண்டாஞ்சூத்திரம்

மு தற் சூத் திரத்தின் 'சுறுமாகி மருவிடு'மென்ற தன்கட்படும் அவாய்கி'லேயை கிரப்புவ தற்குப் புகருற்ப வமாமா றுணர்த் துமுகத் தானே ஆண்டுலகிற்கு கிமித்தகாரண இகிய பதியுண்மைக்கு அளவை கூறியவாசிரியர், காரணமா தற் பொதுமையான் இயை புடைய எ'ளேத் திஃணக்காரண மு தற்காரணங்கள துண்மைக்கு அள வையும் அவற்முற்காரியப்படுமாறும் இரண்டாஞ்சூத் திரத்திற் கூறு கின்முர்.

உலகெலா மாகி வேறு யுடனுமா யொளியா போங்கி யலகிலா வுயிர்கள் கன்மத் தாணேயி னமர்ந்து செல்லத் தலேவனு யிவற்றின் றண்மை தனக்கெய்த லின்றித் தானே கிலவுசீ ரமல னுகி நின்றன னீங்கா தெங்கும்.

## சுப் — பதவுரை

(மேற்கூறிப்போக்த சிவபிரான் புகருற்பவஞ் செய்யுங் கால்) உலகு – உயிர்களிடத்தே,—எல்லாம் ஆகி – (கலப் பிணல் உடலுயிர்போல) அவ்வுயீர்களேயாய்,—வே று ஆய்-(பொருட்டன்மையாற் கண் அருக்கன்போல)அவற் றின் வேறுமாய்,—உடனும் ஆய் – (உயிர்க்குயிராதற் றன் மையாற் கண்ணெளி ஆன்மபோதம் போல) உடனு மாய்,—ஓங்கி ஒளி ஆய் – (அவ்வவ்வுயீர்களின் வழி) ஓங்கி நிற்பதாகிய சத்திருபமாகியும், — ஆணேயின் – தனதாண யான் வரும்.—கன்மத்து—இருவிணக்கேற்ப,—அலகு இலா உயிர்கள்–எண்ணிறக்த அவ்வுயிர்கள், —அமர்க்து செல்ல— (ஐங்தொழிலிற்)பட்டுச் செல்லுங்கால்,—தலேவனுய்– (அவ் வைக்தொழின்டாத்துவதாகிய) பதிருபமாகியும், — இவற் றின் தன்மை தனக்கு எய்தல் இன்றி-அத்தன்மைகளின் வேருய், — நீங்காது – அவற்ருடுந்தாதான்மியமாய், — எங்கும் தானே நிலவு சீர் அமலனுக் நின்றனன்– எவ் விடத்துந் தானே சுயம்பிரகாசருபமாமியல்புடையனுய் நிற்பன் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து மேற் கூறிப்போக்தசிவன், புனருற்பவஞ் செய் யுங்கால்,உயிர்களிடத்து உடலுயிர் கண்ணருக்க னறிவாளி போற் பிறிவரு மத்துவிதமாய் அவ்வவ்வுயிர்களின்வழி நிற்ப தாகிய சத்திரூபமாகியும், தனதாணயான் வரும் இருவிணக் கேற்ப அவ்வுயிர்கள் ஐக்கொழிலிற்பட்டுச் செல்றுங்கால் அவ்வைக்கொழினடாத்துவதாகிய பதிரூபமாகியும்,அத்தன் மைகளின் வேருய் அவற்றேடுக் தாதான்மியமாய் எவ்விடத் துக் தானே சொயம்பிரகாசரூபமாமியல்புடையனும் நிற்ப கென்பதாம்.

அநாதி முத்த சித்தாருவாகிய முதல்வன், ஒன்றினுக் தோய் வின்றித் தானே சொயம்பிரகாசமாய் நிற்குக் தன்னுண்மையிற் சிவமெனவும், உலகெலாமாகிவேரு யுடனுமாய் இவ்வாறுயிர்களின் வழி நிற்குக் தன்மையிற் சத்தியெனவும், தாதான்மியத்தானிரு திறப்பட்டு, பின் ஐக்தொழில் செய்யுக்தன்மையிற் பதியெனப் பெயர்பெற்று நிற்பனென்னுஞ்சிவாகமதாற் அணிபுணர்த்துவார் இவ்வாறு பகுத்தோதிஞர்.

ஈண்டுலைகமென்றது உயிர்கூள. ஒளியென்றது சத்தியை. தூவைவெனெனினும் பதியெனினுமொக்கும். நீங்காமை தாதான்மியம். இச் செய்யுள் முதனூலிரண்டாஞ் சூத்திரம்போல நாற்கூற்ற தாமாறு கண்டுகொள்க. (1)

### முதலதிகரணம்.

ஒன்றென மறைக வெல்லா முரைத்திட வுபிர்களொன்றி நின்றன னென்று பன்மை நிகழ்த்துவ தென்னே பெண்னி னன்றவை பதிதா னென்றென் றறையுமக் கரங்க டோறஞ் சென்றிடு மகரம் போல நின்றனன் சிவனுஞ் சேர்ந்தே

#### சுப் 🗕 பதவுரை

மறைகள் எல்லாம் – வேதங்களினெல்லாம், —ஒன்று என உரைத்திட – ஆன்மா ஒருவனேன்று உரைத்திட வும்,—உயிர்கள் ஒன்றி நின்றனன் என்று – உயிர்களோடு கலந்து உடனுய் நிற்பனென்று,—பன்மை நிகழ்த்துவது என்னே என்னின்-பன்மை கூறுவது யாதெனின்,—அவை பதிதான் ஒன்று என்று அறையும் – அவ்வேதங்களின் ஆன்மர் ஏகனேயென்பதற்குப் பரமான்மா ஒருவனே பென்பது தாற்பரியமாகக் கூறுதலின்,—அன்று – அது பற்றி முரணுதலின்மையான் (மேஃச்செய்யுளின் வேரு யென்றதூஉம்),—அக்கரங்கள் தோறும் சென்றிடும் அகரம் போல – ஒன்ருகிய அகரம் பல வெழுத்துக்களின் விரவி நிற்றல் (காணப்படுதலின் அங்ஙனம்) போல.— சிவனும் சேர்ந்தே நின்றனன்–ஒருவளுகிய பரமான்மாப் பலவுயிர்களின் விரவி நின்றனன் (எனல் யாங்ஙனடுமென் னும் ஆசங்கைக்கிடமின்மையான் உடனுமாயென்றதா உம் அமைவுடையன) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து வேதத்துள் ஆன்மாவேகனே பென்பதற்குப் பர மான்மா வொருவனேபென்பது தாற்பரியமாகலான் அது பற்றி முரணுதலின்மையான், மேலேச் செய்யுளின் வேறு யென்றதூஉம், ஒன்று கிப அசேரம் பலவெழுத்துக்களின் விர விரிற்றல் யாங்ஙனமென்னுமாசங்கைக்கு இடமின்மையான், உடனுமாயென்றதூஉம். அமைவுடையனவென்பதாம்,

உம்மை சிறப்பின்கண் வெர்தது. (2)

உருவொடு கருவி பெல்லா முயிர்கொடு கின்று வேருப் வருவது போல வீச னுயிர்களின் மருவி வாழ்வன் றருமுயி ரவீன யாகா வுயிரவை தானு மாகான் வருபவ னிவைதா னயும் வேறுமாப் மன்னி கின்றே.

### சுப் 🗕 பதவுரை

உயிர் உருவொடு கருவி எல்லாம் கொடு நின்று — உயிர் (நரம்புமுதலியவற்ருற் பிணிக்கப்படுக்) தநுவையும் (ஐம்பொறி முதலிய) கருவிகளேயுங் கைக்கொண்டு உட ஞய் ரின்ற வழியும்,—வேருய் வருவதுபோல—உயிருயிரே உடம்புடம்பே (உயிருடம்பா யொழியாது உடம்புயிராக மாட்டாது) அதுபோல,—ஈசன் உயிர்களின் மருவி வாழ் வன் - முதல்வன் உயிர்களோடு அபேதமாய்க் கலக்து நிற்பன் (அங்ஙனம் நின்றவழியும்),—தானும் உயிரவை ஆகான் தரும் உயிர் அவீன ஆகா – (முதல்வன் முதல்வ னே உயிருயிரே) முதல்வனுயிரா யொழியான் பொருக் திய உயிர் முதல்வனுகமாட்டாது (அவ்வாருயினும் உயி ரவ்வுடம்பின் வேரு கியும் அதுவாகிநிற்றல் காணப் படுதல்போல),—இவைதான் ஆயும் வேறும் ஆய் மன்னி நின்றே வருபவன் – முதல்வன் அங்ஙனம் வேருகியும் உலக்கலாமாகி நிற்றல் அமைவுடையன் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. முதல்வன் அங்ஙனம் வேறுகியும் உலகெலாமாகி நிற்றல் அமைவடைத்தென்பது உடம்பின்கண்ணதாகிய உயிரியல்பின் வைத்துக் கண்டுகொள்க வென்பதாம்.

ஐ சாரியை

அவை பகுதிப்பொருள் விகுதி.

கின்று வருபவனென வியையும்

இவையிரண்டு செய்யுளானும், பேதவாதம் பேதோபேதவாதம் அபேதவாதமாகிய முக்கூற்று மதங்க°ளையும் பரிகரித்து, 'உலகெல<sub>ர</sub> மாகிவேருயுடனுமா' பென்ற முதற்கூற்றுப் பொருள் வலியுறுத்தப் பட்டது.

இன்னும் இதன்கட்படுங் கடாவிடைகளெல்லாம் முன்னர் விரித்துக் கூறப்படுமென்பதுபற்றி ஈண்டு விரித்திலர்.

இனி ஒளியாயோங்கு தற்கட்படுங் கடாவிடைகளே மேஃலச் சூத்திரத்து ளியைபுபற்றிக் கூறிப்போக்தமையின் ஈண்டுத் தெரித் திலர்.

அஃ தங்ஙோனமாக, முதனூ ந்பொருளே முதனூலிற்கிடேந்தவா றன்றித் தொகுத்தன் முதலிய சாலேவகை யாப்பிஹு கொன்றாபற்றிச் செய்வதன்றே வழிநாலாவது; அவ்வாறன்றி, அன்றவை பதிதா கெணுன்றென்றறையும் எனவும், உருவொடு கருவியெல்லாம் என வும், பிருண்டுஞ் சிலவற்றை முதனூலிற் கிடந்தவாறே கடறைதல் வழி நாற்கு மாபன்று போது மெனின், "முன்னேர் மொழிபொருளே யன்றி யவர்மொழியும் – பொன்னேபோற் போற்றுவ மென்ப தற்கு – முன்னேரின் - வேறு நூல் செய்தமெனு மேற்கோளில் லென்பதற்கும் – கூறுபழஞ் சூத்திரத்தின் கோள்" (நன்னூல், பொதுப்பாயிரம். வெ – 9) என்பவாகலின், அப்பயன்பற்றி ஒரோ வழி யங்ஙனக் கூறுதலும் வழிநூற்கு மரபென விடுக்க; இதனைனை கூறியத கூறலென்னும் வழுவின்மையுக் கண்டுகொள்க.

இனி ராற்பத்தேழு செய்யுளான் 'அலகிலாவுயிர்கள் கன்மத் தாணேயினமர்ந்த செல்ல' வென்ற இரண்டாங்கூற்றை அவ்வவர் மதம்பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்து வலியுறுத்துகின்முர். (3)

#### இரண்டாமதிகரணம்

இருவிணே பின்பத் துன்பத் திவ்வுமிர் பிறந்தி றந்து வருவது போவ தாகு மன்னிய விணப்ப லன்க டருமரன் றரணி போடு தராபதி போலத் தாமே மருவிடா வடிவுங் கன்ம பலன்களு மறமைக் கண்ணே.

#### சுப் — பதவுரை

இவ்வுயிர் – மேற்கூறிப்போந்த வுயிர்.—இரு வி கோ – (முற்பிறவியிற் செய்யப்பட்டுக்கிடந்த) இருவிகுக்கீடாக.
—இன்பத்துன்பத்து – (இப்பிறவியின் வரும்) இன்பத் துன்ப நுகர்ச்சியான் (மேலும் விகுயேறுதலின்),—பிறந்து இறந்து – (அதஞன் மீளமீளப்) பிறந்திறத்தலும்,— போவது வருவது ஆகும் – (துறக்கநிரயங்களிற்) சென்று மீட அமுடைத்தாகலான்,—மன்னிய விகுப்பலன்கள் –

(உடம்பொடு) கிஃபெறும் அவ்விணப்பயன்களே,—தரணி யோடு தராபதி போல – மருத்துவனும் வேந்தனும் போல, —அரன் தரும் – முதல்வனே (அவ்வுயிர்க்குத்தனதாணே யாற்) கூட்டுவன் (அவ்வாறன்றி),—வடிவும் கன்மபலன் களும்—உருவுங் கன்மப்பயனுஞ் (சடமாகலின்),—தாமே மறுமைக்கண்ணே மருவிடா – அவைதாமே மறுமைக் கண்ணேவந்து கூடமாட்டா என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேற் கூறிப்போக்தவுயிர், முற்பிறவியிற் செய்யப் பட்டுக் கேடைக்த இருவினேக்கேடாக இப்பிறவியின் வரும் இன் பத்துன்ப நுகர்ச்சியான் மேறும் விண்யேறுதலின், அதனுன் மீளமீளப் பிறக்திறத்தலும் துறக்கேகிரயங்களிற் சென்று மீடலுமுடைத்தாகலான். உடம்போடு கி ஃ ை பெறு மவ் விணப்பயன்களே மருத்துவனும் வேக்தனும்போல, முதல் வனே யவ்வுயிர்க்குத் தனதாணயாற் கூட்டுவன், அவ்வா றன்றிச் சடமாகிய அவைதாமே மறுமைக்கண் வக்து கூட மாட்டா வென்பதாம்.

தாணமென்னும் வடமொழி கடத்தலென்னும் பொருட்டாக லான், கோயைக் கடப்பித்தலின் மருத்துவனுக்குத் தாணியெனக் காரணக் குறியாயிற்றென்பது; அற்முகலினன்றே, 'மரு த்து வ னுரைத்த நூலி' னென முன்னர் வகுத்துக்கூறுவாராயிறுமொன்பது.

இதனுனே முதல்வனவ்வாறு மூவகையுமாய் நிற்றலானும பயன் இது வென்பதுணர்த்துமுகத்தான் இரண்டாங்கூற்றின்கட் படுமியல்பெல்லார் தொகுத்துக் கூறப்பட்டது. (4) இருவிணே பென்னே பின்பத் தன்பங்க ளியல்ப தென்னி ெனருத்ன்மை பியல்புக் குள்ள தொருவனுக் கொண்டு செய்தி வருவதென் மலருர் தீயு மருவலின் வாசம் வெம்மை தருவதெ னீரென் செய்து தானியல் பாகு மன்றே. தன்னியல் பொழியப் பூவுர் தழுஅம்வர் தணேய நீரின் மன்னிய தொண்டு செப்தி வருமிரு விணேயி னனு முன்னிய வின்பத் துன்ப முறமுயி ருணர்வில் லாத துன்னிய வசித்தை யின்பத் துன்பங்கள் சூழ்ர்தி டாவே

#### சுப் — பதவுரை

இருவிண என்ண – இருவிணயே யில்ஸ்,—இன்பத் துன்பங்கள் இயல்பது என்னின் – இன்பத்துன்பங்களின் றன்மை இயல்பேயாகுமெனின்,—இயல்புக்கு ஒருதன்மை உள்ளது – இயல்பினுக்கு ஒருதன்மையுள்ளதன்றி,—ஒரு வனுக்கு இரண்டு செய்தி வருவது என் – ஒரு பொருட் குத் (தம்முண் மாறுபட்ட) இரண்டு தன்மை வருவது யாது (அது காரணத்தானன்றி உளவாகாமையானும்),— மலருந் தியும் மருவனின் – போதும் அனலும் பொருந்துத லான் (அன்றி),–வாசம் வெம்மை-மணமும் வெப்பமும், நீர் என் செய்து தருவது – தண்ணீர் யாது காரணத்தாற் றரப்படுவது,—தான் இயல்பு ஆகும் என் அன்றே—(அத னுல்) தானே இயல்பாகுமெனின்.—நீரின் தன் இயல்பு ஒழிய–தண்ணீருக்கு இயற்கையாயதட்பமொழிய,—பூவுக் தழலும் வர்து அணய – மலருர் தியும் வர்து பொருந்துத லான்,—இரண்டு செய்தி மன்னியது – வாசமும் வெப்ப முஞ் செயற்கையானுளவாயினவாகலின் (அதுவே ஈண் டைக்கு உவமையாய் முடிதலானும்),—உன்னிய இன்பத் துன்பம் உயிர் உறும் – கருதப்படும் இன் பத் துன்ப நுகர்ச்சி உயிராகிய சித்துக்கு (அன்றி)—உணர்வு இல்லாத அசித்தைச் சூழ்ந்திடாவே – அறிவில்லாதசடத்துக்குக் கூடாமையானும், —துன்னிய இன்பத் துன்பங்கள் இரு விணயிணும் வரும்—நெருங்கிய அவ்வின்பத் துன்பங்கள் இரண்டற்குங் (காரணம் வேண்டப்படு மாகலான்) இரு விணே யெனப்படுஞ் சஞ்சிதமே ஆண்டைக்குக் காரண மாம் என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து ஒருபொருட்கு த் தம் முண் மாறபட்ட விரண்டு தன்மை காரணத்தானன்றி உளவாகாமையானும், தண்ணீ ருக்கு வாசமும் வெப்பமுஞ் செயற்கைபானுளவாயினவாக லின் அதுவேயீண்டைக்கு உவமையாய் முடி தலானும், இன் பத்துன்பதுகர்ச்சி சித்துக்கன்றிச் சடத்துக்குக் கூடாமை பானும் அவ்வின்பத்துன்பமிரண்டற்கும் காரணம் வேண் டப்படுமாகலான், இருவிணமெனப்படுஞ் சஞ்சிதமே ஆண் டைக்குக் காரணமென்பதாம்.

என்~ன யென்னும் வினு இன்மை குறித்து நின்றது.

அதுவென்னும் பகுதிப்பொருள்விகுதி அப்பண்பின்மே னின் மது.

தன்னியல்பு தட்பம்.

உணர்வில்லாதவசித்தென்றத '' அடியளந்தான் முஅயது'' (திருக்குறேள், மடியின்மை. செ—10) என்முற்போலக்கொள்க. 5-6

இம்மையின் முயற்சி யாலே யிருநிதி யீட்டி யின்ப மிம்மையே தாகர்வர் செய்தி யிலாதவர் பொருளு மின்றி மிம்மையே மிடரு ழப்பர் வேறிரு விணேய தாண்டே கிம்மையின் முயற்சி யின்றி பெய்திட வேண்டு மிங்கே. இருவிணச்செயல்சாணிம்மையிரும்பொருளின்பம்வேண்டி வருவிண செய்யுங் காலே மடிவரு மடியு மின்றித் தருவிணே யதனி,லத்தர் தானறுர் தாயருர் தங்கு மொருவிணே செய்யா தோரு முடையரிவ் வுலகத் துள்ளே.

### சுப் — பதவுரை

(அற்றேல் அக்காரணமாவது முயற்சியேயா மென் பது) முயற்சியாலே இம்மையின் இருநிதி ஈட்டி – முயற்சி யால் இம்மைக்கண் மிகுந்த பொருள்கின ஆர்ச்சித்து,— இன்பம் இம்மையே நுகர்வர் – இன்பத்தையும் இப்பிறப் பின்கண்ணே அநுபவிப்பரெனவுடம்பாட்டினும்,–செய்தி இலாதவர் பொருளும் இன்றி – முயற்சியில்லாதவர் பொரு ளீட்டுதலுமின்றி, இம்மையே இடர் உழப்பர் – இப்பிறப் பின்கண்ணே துன்பத்தை எய்துவரென எதிர்மறையினும் ( வைத்துக் கண்கூடாக அறியக்கிடத்தலின் அதுவே யமையும் அதுவன்றி),—இருவினயது வேறு உண்டேல் – இருவிணயென்பதொன்றுண்டென வேறு (மோர்காரணங், கொள்ளின்,—இம்மையின் முயற்சி இன்றி – இப்பிறப் பின்கண் யாதொரு முயற்சியின்றியும்,—இங்கே எய்திட வேண்டும் – ஈண்டுப் (பொருள்) கைகூடவேண்டும்,— (அஃதின்மையான் அவ்வேறுகாரணங் கோடன்மிகையா மென்றது பொருந்தாது),—இம்மை இரும் பொருள் இன் பம் வேண்டி – இம்மைக்கண்ணே மிக்க பொருளின்பங் கள் கருதி,—வருவினே செய்யுங்காலே மடிவரும் – வரு கென்ற முயற்சிசெய்யுமிடத்துத் தளர்வுண்டாகலானும்.— மடியும் இன்றி - தளர்வுமின்றி,—தருவினயதனில் அத்தம் தான் அறும் – பொருந்திய முயற்சிக்கட் பொருளின்றிப் போதலானும், — துயரும் தங்கும் – ( அதனைலே ) துன்ப

மெய்து தலானும்,—இவ்வுலகத்துள்ளே ஒருவினே செய்யா தோரும் உடையர் – இவ்வுலகின் கண் யாதொருமுயற்கி செய்யாதாருஞ் செல்வராய்த் தங்கு தலானும் (அம்முயற்கி பிறழ்தலும் அவ்விரு நிறத்தினும் வைத்த நியக் கிடத்தலின் கியதகாரணம் வேறுண்டென்பது பெறப்படுதலால்),— இருவினச் செயல்காண்~(அதுவே ஆண்டைக்குப் புலனு காத) சஞ்சிதவிணயென்று அறியப்படும் என்க

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அற்றேல் அக்காரணமாவது முயற்சியேயா மென்பது உடம் ரட்டி னுமெதிர்மறையினும் வைத்துக்கண் கூடாகவறியக்கிடத்தலின், அதுவேயமையும், வேறமோர் காரணங் கோடன் மிகையாமென்றது பொருர்தாது. அஃ தொரோவழிப் பிறழ்தலும் அவ்விருதிறத்தினும் வைத்தறி யக்கிடத்தலின் நியதகாரணம் வேறண்டென்பது பெறப் படுதலால், அதுவே ஆண்டைக்குப் புலனை சஞ்சிதவிணே யென்று அறியப்படுமென்பதாம்.

ஒருவிண செய்யாதோரு முடையாரதல் கிழியீடு கோப்டப் பெற்றுர் முதலாயிஞர்மாட்டுக் காணப்படும்; ஈண்டு உடையரென் நது செல்வரை; அஃது ''உடையார்மு னில்லார்போல்'' (திருக் குறள், கல்வி, செ-5.) என்பதனுறுமறிக.

இவைகான்கு செய்யுளானும் உலகாயதர் மதம்பற்றி யாசங்கித் தோப் பாளிகாரித்தாச் சஞ்சிதெமெனப்படு மிருவி'ணயுண்மை காளியவேது வின் வைத்தாச் சாதிக்கப்பட்டதா.

அந்நேல், இருவிணயே யமையுமாகலின் ''மூயற்சி திருவிண யாக்கு முயற்றின்மை-யின்மை புகுத்தி விடும்'' (திருக், ஆள்விண யுடைமை, செ-4.) என்பதபற்றிச் செல்லும் மனவெழுச்சிக்குப் பயனில்ஃபோலுமெனின், அத முன்னர்க் கூறப்படும். 7-8. பேறிழ வின்ப மோடு பிணிமூப்புக் சொக்கோ டென்று மாறுமுன் கருவுட் பட்ட தவ்பிதி யனுப வக்கா லேறிடு முன்பு செய்த கன்மமிங் கிவற்றிற் கேதோ தேறோஃ யினிச்செய் கன்ம மேறுடற் சேரு மென்றே.

### சுப் — பதவுரை

பேறு இதவு-(எடுத்ததோருடம்பின் வரக்கடவன வாகிய இன்பத்துன்பங்கட்கு ஏதுவாகிய) செல்வவறுமை களும்,—மூப்புச் சாக்காடு-(அவற்ருன் வரும்) உயர்விழிவு களும்,—இன்பமோடு பிணி என்னும் ஆறும் - (அவற்ரு னைய) இன்பத்துன்பங்களுமாகிய ஆறும்,—முன் கருவுட் பட்டது - முன்னேதானே (சூக்குமமாய்க்) கருவினுள் அமைந்து கிடந்தன) வன்றி அப்போதப்போதுளவாவன வல்ல),—அவ்விதி ஏறிடும் அனுபவத்தால் - அவை (பின் னர்த்) தூலமாய்வர்துகூடுதல் (அவற்றை) அனுபவித்தற் குத் துணேயாகிய முயற்சியானும்,— இனிச்செய் கன்மம் மேல் உடற் சேரும் - (அங்ஙனம் அனுபவித்தற்குத் துணே யாக) எழுந்த முயற்சியும் (அவ்வளவிடுழையாது) மற் 🤇 இருடுடம்பிற்படு மவ்வறுவகைக்கும் வித்தாய் நிஃ பெறும்,—முன்பு செய்த கன்மம் இங்கு இவற்றிற்கு ஏது என்றே – முற்பிறவியினிகழ்ந்த முயற்சி இப்பிறவியின் அவ்வாறற்கும் (ஏதுவாயிறைப்போலும் அத் வரும் தணேயே முயற்சியா கைக்கடவது பிறிதில்லே) என, —நீ தேறு – நீ தெளிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து எடுத்ததோருடம்பின் வரக்கடவனவாகிய இன் பத்தான்பங்கட்கு ஏதுவாகிய செல்வ வறமைகளும் அவற் முன் வரும் உயர்விழிவுகளும் அவற்முறைய இன்பத்தான்பங் களுமாகியவாறும், முன்னேதானே சூக்குமமாய்க் கருவினுள மைந்து கிடந்தனவன்றி அப்போதப்போது உளவாவன வல்ல; அவை பின்னர்த தூலமாய் வந்து கூடுதல் அவற்றை யனுபவித்தற்குத் துண்யாகிய முயற்கியானம்; அங்ஙனமனு பவித்தற்குத் துண்பாகவெழுந்த முயற்கியும் அவ்வள விழையாது மற்றே ருடம்பிற்படும் அவ்வறுவகைக்கும் வித்தாய் கிஃபெறம்; முற்பிறவியினிகழ்ந்த முயற்கி இப்பிற வியின் வருமவ்வாறற்கும் ஏதுவாயிறைப்போது மத்தனேயே முயற்கியானகக்கடவதை பிறிதில்ஃபென்பதாம்.

பிணியென்றது ஈண்டுத் துன்பமாத்திரையேயுணர்த்தி ஙின் றது. 'கோயுமின்பமும்'' (பொருளதிகாரம்: பொருளியல். சூ-2.) என்றுர் தொல்காப்பியஞரும்.

ஈண்டு மூப்பென்றது உயர்ச்சியின் மேற்று; அது ''விண் ணேர்க் கெல்லா மூப்பாய்'' என்பதனுறைம் 'மூத்ததிருப்பதிக'மென் பதனுறை முணர்க.

சாக்காடுபோறலின் இழிவைச் சாக்காடென்றுபசரித்தார்.

ஏனேமூப்புச்சாக்காடுகள், பேறிழவின்பம்பிணிபோலத் தம் முண்மறு தூலயாகாமையானும், அவற்றின் மறு தூலப் பொருள்களே உடன் கூருமையானும், இவற்றுளடங்கு தலின் வேறுகூறவேண் டாமையானும், காலம்பற்றி ஒரு தூலயான் வரும் மூப்பின்கண் ஐய மறுத்தல் வேண்டாமையானும், அவற்றையுடன்வைத்தெதண்ணி யுடைசெய்தல் பொருச்தாமையறிக.

ஓடு எண்ணின்கண் வர்தது.

சூக்குமவவத்தையிற் பாகுபாடின்மைபற்றிப் பட்டதென்று ஒருமைப்பாலாற் கூறிஞர்; கூறவே ஏறிடிமென்பத தாலமாய் வினங்கு மென்பதாயிற்று; இது செற்காரியவாதம். அனுபுவமெனக் காரணத்தைக் காரியமாக வுபசரித்தார்.

'முன்பு செய்த கன்மமிங் கிவற்றிற்கேதை' என்றது எடுத்துக் காட்டுவமை; ஈண்டுக் கன்மமென்றது முயற்சியை; மேலே வீண யென்றது மது. (9)

உடற்செயல் கண்ம மிந்த வுடல்வந்த வாறே தென்னின், விடப்படு முன்னு டம்பின் `விணேயிந்த வுடல்வி 'ோக்குந், தொடர்ச்சியா லொன்றுக் கொன்று தொன்றுதொட்ட நாதி வித்தி, னிடத்தினின் மரம ரத்தின் வித்தும்வந் திமையு மா போல்•

#### சுப் — பதவுரை

உடற் செயல் கன்மம் – தனுவின் செய்தியாற் கன்ம முண்டாம், —இந்த உடல் வந்த வாறு ஏது என்னின் – (அற்றேல்) இத்தனுவுண்டாதற்குக் காரணம் யாதெ னின், —விடப்படும் முன் உடம்பின் விண – நீங்கப்பட்ட முற்றனுவின் கன்மம். —இந்த உடல் விளக்கும் – இத் தனுவைவிளேக்கும், —வித்தின் இடத்தினின் மரம் – வித் தின்கண் மரமும், —மரத்தின் வித்தும் வந்து இயையும் ஆபோல் – மரத்தின்கண் வித்தும் வந்து பொருந்துமாறு போல, —ஒன்றுக்கு ஒன்றுதொடர்ச்சியால் - தம்முட்கார ணகாரியமாய், —தொன்றுதொடர்ச்சியால் - தம்முட்கார கைரியமாய், —தொன்றுதொட்டு அநைத – தொன்று தொட்டுப் பிரவாகாநை (யாய்வருதலின் அவற்றிற்குத் தம்முண்முற்பிற்பாடுமுடியாது) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனம் உடலும் விணேயும், வித்தும் மாமும் போலத் தம்முட் காரணகாரியமாட்த் தொன்றதொட்டுப் பிரவாகாரை தியாய் வருதலின், அவற்றிற்குத் தம்முண் முற் பிற்பாடு முடியாதென்பதாம். அற்றேல், வாம்பின்றியோடி அகவேத்தையாம்போலுமென மூலயற்க, அவ்விரண்டற்கும் மூலமாகிய சூக்குமவுடம்பு வேறுண் மையின். (10)

முற்செயல் விதியை யிந்த மூயற்சியோ டனுப வித்தா னிச்செயல் பலிச்கு மாறெ னிதமகி தங்கண் முன்ன ரச்செய லான லிங்கு மலைசெயின் மேஃச் கோகும் மிற்செயா தனுப விப்ப தின்றுமின் இருடருஞ் செய்தி.

#### சுப் — பதவுரை

முன் செயல் விதியை இந்த முயற்சியோடு அனுபவித் தான் - (அற்றேல் இத்துணேயுங் கூறியவாற்ருன்) முற்பிற வியினிகழ்ந்தமுயற்சி (இப்பிறவியின் வரும் செல்வமுதலிய அவ்வாறற்கும் ஏதுவாய்) அவற்றை இம்முயற்சியாகிய துணேயால் அநுபவித்தாலும்,—இச்செயல் பலிக்கும் ஆறு என் – (அவ் வா று விணப்பயனுக்கீடோகவருகின்ற) இம் முயற்சு மேலுடற் சேருதற்குரிய விணயாமாறு யாங்ஙன மெனின் (நன்றுசொன்னுப்),—இதம் அகிதங்கள் முன்னர் அச்செயல் ஆணல் – முன்விணயெனப்படும் இதமகிதங் களாவன முற்பிறவியின் அவ்வாறு நிகழுமுயற்கியே யன்றி வேறின்மையானுல்,—இங்கும் அவை செயின் மேணக்கு ஆகும் – இங்கும் அம்முயற்சி நிகழ்ந்தால் அது மேஃக்குவின்யாமென்பது தானே போதரும் (அற்றேல் ஒரோவழி முயற்சியின்றி யிருப்பார்க்கு மேல்வரக்கடவ தொன்றில்‰ போலுமெனின் அற்றன்று),—பின்செயாது அனுபவிப்பது இன்று செய்தி பின்தொடரும் - அனுபவ மாவது பின்னர் முயற்சியை ஒட்டியே கிகழ்வதொன்ருக வின் (பிராரத்தவிணே அனுபவ முள்ளவளவும் முயற்தியும்

ஒருதலேயான் உண்டென்பது பெறப்படுதலின்) அனுபவ முள்வழி மேஸ்க்கு வரக்கடவதொன்றில்லே யென்றல் யாண்டையதென்நெழிக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அற்றேல் இத்துணேயுங் கூறியவரற்றுன் முன்பு செய்**த க**ன்**மம் இங்கிவ**ற்றிற்கே துவென்பதூ உம் அவற்றை பனுபவித்தற்குத் தூணயாதன் மாத்திரைபே முயற்சியென் பதாடமொக்குமாயினும், அவ்வாறு விணேப்பயனுக்கீடாக வருகின்ற முயற்சி மேஅடற் சேருதற்குரிய விணயாமாற யாங்ஙன மெனின்,— நன்ற சொன்னப்; முன்விணமெனப் படுமி தமகி தமாவன முற்பி றவியினவ்வாற - நிகழுமுயற்சியே யன்றி வேறின்மையான் அதணயுடம்பட்டார்க்கு அக்கயம் பற்றி இங்கு மம்முயற்சி நிகழ்ந்தால் அது மேலேக்கு விணயர மென்பது தானே போதரும். அற்றேல் ஒரோவழி முயற்கி பின்றியிருப்பார்க்கு மேல் வரக்கடவதொன்ற இல்லபோறு மெனின், — அற்றன்று; அனுபவமாவது முயற்கியை பொட்டிபே நிகழ்வதொன்றுக்கிற் பிராரத்தவினே பனுபவ முள்ளளவும் முயற்சியும் ஒருதஃயானுண்டென்பது பெறப் படு தலின், அனுபவ முள்வழி மேலேக்கு வரக்கடவதொன் றில்ஃயென்றல் யாண்டைய தென்றெழிக வென்பதாம்.

ஒருவினே செய்யாதோரு முடையரென் றதும் வருந்திச் செய்ய வேண்டாது எளிதிற் பெறுவது கோக்கியே பிறிதன்றென்பது கருத்து. மாங்கண் முதலியவற்றிற்குந் தண்ணீர் முதலியவற்றை ஏற்றுக் கோடற்குரிய சூக்குமமுயற்கி யுண்டென்பது உணர்ந்து கொள்க. யாண்டும் பிறழாமை யுணர்த்து தற்கண்றே பிற்செயாதனு பவிப்பதின்று என எதிர்மறைமுகத்தான் வரைசெய்து கூறிஞ சென்பது. ஆணுலென்பது தெளிவின்கண் வர்தது; 'காண்பவன் சிவனே யாகுல்' என்முற்போல.

அற்றேல், ஒன்றன்பொருட்டுவந்தது மற்டுருன்றன் பொருட் டாதல் கண்டிலமாதலின், இதமகிதங்கண் முன்னாச் செயலாய வாறுதான் யாங்ஙன? மெனின், அஃதாணர்த்துதற்கன்றே வருஞ் செய்யு எெழுந்ததென்பது. (11)

மேலேக்கு வித்து மாகி வின்ந்தவை யுணவு மாகி ஞாலத்து வருமா போல நாஞ்செயும் விணேசு ளெல்லா மேலத்தான் பலமாச் செய்யு மிதமகி தங்கட் கெல்லா மூலத்த தாகி யென்றும் வந்திடு முறைமை போடே.

#### சுப் — பதவுரை

ஞாலத்து விள்ந்தவை – உலகத்தின்கண் (உணவின் பொருட்டு) விள்ந்த கனி முதலாயின,—உணவும் ஆகி மேல்க்கு வித்தும் ஆகி வரும் ஆ போல – உணவுமாய் மேல்க்கு வித்துமாய் வருமாறுபோல,—நாம் செயும் விண் களெல்லாம் – நாமென்னு முணப்பாற் செய்யப்படுவதா கிய முயற்சியும், – என்றும் முறைமையோடே ஏலத்தான் பலம் ஆ (வந்திடும்) – எஞ்ஞான்றும் முறையாற்பொருந்த (ச் செயல்வகையால் விணக்கீடாய் வரும்) அனுபவத் தைப் பயக்கும்,—செயும் இதம் அதிதங்கட் கெல்லாம் மூலத்தது ஆகி வந்திடும் – (கருத்துவகையாற்) செய்யா நின்ற இதமகிதமெனப்படும் ஆ காமிய விண்யைப் பயக்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உலகத்தின் உணவின்பொருட்டு விளேர்த கனி முதலாயின உணவுமாய் வித்தமாகல் கண்டாமன்றே; அது போல, நாமென்னு முணப்பாற் செய்யப்படுவதாகிய முயற் சியுஞ் செயல்வகையான் விணக்கீடாக வருமனுபவத்தைப் பயக்கும், கருத்துவகையான் இதமகித மெனப்படும் ஆகா மியவிணையப் பயக்கு மென்பதாம்.

இவ்வியல்பு தொன்று தொட்டு வீடுபேறெய்துமளவும் இடை யறவு படாது தொடர்ச்சியாய் வருமென்பார், என்று மென்மூர்.

மூலத்ததென்னு மொருமை அத்தருமத்தின் மேனின்றது; இதமகிதங்களென்பது என வருகின்றதுமது.

''ஊசுயொடு குயின்ற தாசும் பட்டும்'' (தொல்காப்பியம், சொல்லதிகாரம், வேற்றமையியல். சூ–12.) என்முற்போல சுண்டு ஒடு ஆளுயிற்று.

இவை கான்கு செய்யுளானும், முயற்சிக்குப் பயன் இதிவென் பதுணர்த்து முகத்தான், வருவாயின்மையின் விணயுண்மை பெறப் படாதென்னுமவர் மதம்பற்றி, ஆசங்கித்தப் பரிகரித்து வருவாயி னியல்பு கூறி மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

அற்றேல், அம்முயற்கியினுளவாகிய இதாகி தங்கள தியல்பா மாறும் அவை பின்னர்ப் பயப்படுமாறும் யாங்ஙன? மெனின், அத முன்னர்க் கூறப்படும்.

இதம் தெங்க வென்ப திகன்மன வரக்குக் காயத் திதமுயிர்க் குறுதி செய்த லகிதமற் றதுசெய் யாமை மிதமகி தங்க வெல்லா மிறைவனே யேற்றுக் கொண்டிங் கிதமகி தத்தா லின்பத் துன்பங்க வீவ னன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

இதம் அகிதங்கள் என்பது-இதாகிதங்களாகிய கண் மங்கள இயல்பு யாதெனின்,---இகல் மனம் வாக்குக் காயத்து – மாறுபட்ட மனவாக்குக் காயங்களால் —உயிர்க்கு உறுதி செய்தல் இதம் – உயிர்க்கு உறுதி (யென வேதாகமங்களின் விதித்தவற்றைச்) செய்தலே இதம்,— மற்றது செய்யாமை அகிதம் – அவற்றது மறுதஃயைச் செய்தலே அகிதம்,—இறைவனே இதம் அகிதங்களெல் லாம் ஏற்றுக்கொண்டு – (ஆதலால் அவ்விரண்ட கேயும் அறியவல்ல) முதல்வனே அவற்றைக் கைக்கொண்டு—, இங்கு இதம் அகிதத்தால் – இவண் அவ்விதாகிதமாய கண் மத்துக்கேற்ப,—இன்பத் துன்பங்கள் ஈவன் அன்றே – இன்பத் துன்பமாகிய பயன் அளிப்பன் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எது. உயிர்க்குறு தியென வேதாகமங்களின் விதித்த வற்றைச் செய்தலே இதம், அவற்றது மறு தலேயைச் செய் தலே அகிதமாகலான், அவ்விரண்டணேயுமறியவல்ல முதல் வனே அவற்றைக் கைக்கொண்டு பயனளிப்பனென்பதாம்.

இறைவனிங் கேற்ப தென்னே மிதமகி தங்க வென்னி னிறைபர னுயிர்க்கு வைத்த சேசத்தி னிலமை பாகு மறமலி மிதஞ்செய் வோருக் கேறக்கிர கத்தைச் செய்வன் மறமலி யிதஞ்செய்யி னிக்கிர கத்தை வைப்பன்.

# சுப் — பதவுரை

இறைவன்–முதல்வன்,–இதம் அகிதங்கள்-(ஆன்மாக் கள்செய்த) இதாகிதமாகிய கன்மத்தை,—இங்கு ஏற்பது என்னே என்னின் – இவ்விடத்தே ஏற்றுக்கோடற்குக் காரணம் யாதெனின்,—நிறைபரன் உயிர்க்கு வைத்த நேசத்தின் நிலேமை ஆகும் – யாண்டும் நிறைந்த அம் முதல்வன் உயிர்கள் வீடுபேறடைதற் பொருட்டு வைத்த கருணேயேயாம் (கருணேயாயினுங் காரணம் இருவேறு வகைப்பட நிகழ்ந்தமையின் பயனும் இருவேறுவகைப் படச் செய்யவேண்டுதலான்),—அறம் மலி இதம் செய் வோருக்கு—அறமிகுந்த இதமாகிய விண செய்வோருக்கு,— அநுக்கிரகத்தைச் செய்வன்—அநுக்கிரகத்தைப் புரிவன்,— மறம்மலி அகி தம் செய்யின்—மறமிகுந்த அகிதமாகிய விண்செய்யின் (அவருக்கு),—நிக்கிரகத்தை வைப்பன் — நிக்கிரகத்தைச் செய்வன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ.து.** முதல்வன் அவற்றையேற்றுக்கோடற்குக் கார ணம் உயிர்கள் வீடிபேறெய்தற்பொருட்டு வைத்த கருணே யேயாம். கருணயாயினும் காரண மிருவேறுவகைப்பட கிகழ்ந்த மையிற் பயனு மிருவேறுவகைப்படச் செய்வ னென்பதாம்.

நிக்கொசு கேடைகு டானு சேசேத்தா லீசேன் செய்வ தக்கொ மத்தாற் குற்ற மடித்துத்தீர்த் தச்சம் பண்ணி யிக்கொ மத்தி ஒலே யீண்டேற மியற்றி டென்ப னெக்கொ மத்தி ணுை மிறைசெய லருளே யென்றும்.

### சுப் — பதவுசை

ஈசன் – முதல்வன்,—ிக்கிரகங்கள் செய்வது தானும்– ( அநுக்கிரகஞ்செய்தலே யன்றி அங்ஙனம் அகிதஞ்செய் தாரைக்) கண்டித்தலும், — கேசத்தால் – கருணேயினைல் ( நல்வழிப் படுத்தற் பொருட்டேயாம் ),—அக்கிரமத்தால் குற்றம் – அக்கிரமத்தாற் செய்யப்பட்ட குற்றங்களே,— அடித்துத் தீர்த்து அச்சம் பண்ணி – கண்டித்து நீக்குத லான் அச்சமுண்டாகச்செய்து, —இக்கிரமத்திணுலே ஈண்டு அறம் இயற்றிடு என்பன் – இம்முறைமையால் இங்ஙனம் அறத்தினேச் செய்திடல் வேண்டுமென உணர்த்துவன்,— எக்கிரமத்தினுலும் – (திரோபவித்தல் சங்கரித்தல்களுட் பட்ட) எம்முறையாலும், — இறை செயல் என்றும் அருளே—அம்முதல்வன் செய்தி எஞ்ஞான்றுங் கருணேயா தற்த இழுக்கில்லே என்க.

# சி**வ —** பொழிப்பு**ரை**

எ-து. அங்ஙனம் அகிதஞ்செய்தாரைக் கண்டித்தல் கல்வழிப்படுத்தற் பொருட்டே யாகலின், அதுவுங் கருணே யாதற்கிழுக்கில்‰ யென்பதாம்.

தான் அசை.

உம்மை இறுக்கது தழீ இயிற்று; சிறப்புமாம்.

திரோபவித்தல் சங்கரித்தலுட்பட்ட செயல்களும் அருளே யென்பார், எக்கிரமத்திலு அமிறை செயலருளேயென்றூர்; ஏகாருக் தேற்றம். (15)

தந்தையாய் பெற்ற தத்தம் புதல்வர்க டஞ்சொ லாற்றின் வந்திடா விடினு றுக்கி வளாரினு லடித்துத் தீய பந்தமு மிடுவரெல்லாம் பார்த்திடிற் பரிவே யாகு மிந்தநீர் முறைமை யன்றே வீசனர் முனிவு மென்றம்.

# சுப் — பதவுரை

தந்தைதாய் – உலகத்துத் தந்தை தாயர்கள், — பெற்ற தத்தம் புதல்வர்கள் – பெறப்பட்ட தம்முடைய புதல்வர்கள், —தம் சொல்ஆற்றின் வந்திடா விடின் – தம் முடைய சொல்வழி ஒழுகாராயின், —உறுக்கி வளாரினுல் அடித்து – உரப்பி வளாரிணுலே அடித்து, — தீய பந்தமும் இடுவர் – தீய விலங்கும் இடுவராகலான், — எல்லாம் பார்த் திடின் – இன்னேரன்னவை பார்க்குமிடத்துச் (செயல் வகையான் வெகுளிபோலத் தோன்றினும்), — பரிவே ஆகும் – (கருத்து வகையான்) அருளேயாதல் (கடைக்கால்) அறியப்படும், — என்றும் ஈசணர் முனிவும் – எக்காலமும் முதல்வனிக்கிரகமும், — இந்த நீர் முறைமை அன்ரே – இந்த இயல்புபோலு முறையாம் என்க.

# சி**வ** – பொழிப்புரை

**எ-து. இன்**னேரன்னவை செயல்வகைபான் வெகுளி பேடிலத் தோன்றினுங் கருத்துவகையான் அருளேபாதல் கடைக்கா லறியப்படு மென்பதாம்.

கீர்முறைமை உவமைத்தொகை. நீர்மை இயல்பு.

இவைகான்கு செய்யுளானும் மீமாஞ்சகர்மதம்பற்றி ஆசங்கித் தப்பாளிகளித்தா, 'மன்னியவி'ணப்பலன்கடருமா' ஒனன்றது பொருச் தாமாறும் அதுபற்றி அவனுக்கிழுக்கின்மையுங் கூறப்பட்டன. (16)

செயல்களே பலத்தைச் செப்யுக் தெய்வம்வேண் டாவிம் கென்னின், முயலுமிச் செயல்க ளிங்கே முழுவது மழியு மெங்கே, பயனளிப் பனவ ழிக்தே பலன்களேப் பண்ணுங் கெட்டே, வயலிடுக் தழையுக் தின்னு மருக்தும் பின் பலிக்கு மாபோல்.

செய்க்கிடுக் தழையுக் தின் இக் தோவிய மதுவும் போல, வுய்த்திடுஞ் செய்தி கெட்டே யுறுவிக்கும் பலத்தை பென் னின், வைத்திடுஞ் சோறும் பாக்கு மருக்தினர் வயிற்றின் மாய்க்கான், மெய்த்திடும் பல முனக்கு மலமலான் வேறு முண்டோ.

#### சுப் — பதவுரை

செயல்களே பலத்தைச் செய்யும் – ( அற்ருயினும் ) ெலினாகளே தம்பயிணத் தோற்றுவிக்க வல்லுமாகலின்,— இங்குத் தெய்வம் வேண்டா என்னின் – ஆண்டைக்கு முதல்வன் மிகையாம் போலுமென்றல் ( பொருந்தாது ),-முயலும் இச்செயல்கள் இங்கே முழுவதும் அழியும் -- செ ய்த அவ்விணேகள் (ிசய்தபொழுதே) ஈண்டு முழுதுங் கெட்டொழிவனவாகலின்,—எங்கே பயன் அளிப்பன்-பின்னின்று பயன்றருதல் செல்லாமையானும், — வயல் இடும் தழையும் தின்னும் மருந்தும் – செய்யின்கண் இட்ட தழைகளும் அருந்தப்பட்ட மருந்துகளும்,—ிகட் டே பின் பலிக்கும் ஆ போல் – கெட்டுப் பின்னே பலி க்கு மாறுபோல,—அழிந்தே பலன்க‰ப் பண்ணும் – கெட்டுப்பயன்றருதலே பொருத்தம்,—செய்க்கு இடும் தழையும் தின்னும் திரவியமதுவும் போல – வயலின்கண் இட்ட தழையுந் தின்னப்பட்ட பதார்த்தங்களும் போல, — உய்திடும் செய்தி கெட்டே – முயற்சியானுகிய வி⁄்ன கெட்டே,—பலத்தை உறுவிக்கும் என்னின் – பலத் தைப் பொருந்தச் செய்யுமென்னின்,—வைத்திடும் சோ றும் பாக்கும் – வைத்திடப்பட்ட சோறு முதலிய வுணவு களும் பாகடை முதலியனவும்.— அருந்தினர் வயிற்றின் மாய்ந்தால் – உண்டார் வயிற்றின்கண் மாயப்பெற்ருல்,– உனக்கு மெய்த்திடும் பலம் – உனக்கு மெய்யின்கண்ண தாய் வரும் பலம்,—மலம் அலால் வேறும் உண்டோ --மலமன்றி வேறில்லே ஆதலின் (கெட்டவை பயன்றரு மென்பது அங்ஙனஞ் சிலவற்றினன்றி யாண்டுஞ் செல்லாமை யானும் ) என்க.

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ.து அற்ருயினும், விணேகளே தம்பயினத் தோற்று விக்க வல்னுமாகலின் ஆண்டைக்கு முதல்வன் மிகையாம் போஅமெனறல் பொருந்தாது, செய்தவிண செய்த பொழு தே கெட்டொழிவதாகலிற் பின்னின்று பயன்றருதல் செல்லாமையானும், கெட்டுப் பயன்றருதலே உலகத்துப் பொருள்களிற்கண்டாமெனிற் கெட்டவை பயன்றருமென் பது செல் வற்றினன்றி யாண்டுஞ் செல்லாமையானு. மென்பதாம்.

'செய்க்கிடுர் தழையுர் தின்னூர் திரவிய மதுவும்போல வுய்த் திடுஞ் செய்தி கெட்டேயுறுவிக்கும் பலத்தை' யென்றது, அனுவா தஞ்செய்து கொண்டது.

மெய்த்திடும் பலம் மெய்யின்கண்ண தாய் வரும் பலம்.

அற்றேல், கெட்டுப்பயன்றருதல் சிலவற்றி ஞாயினுங் காணப் படு தெலின் வீணேயுமவ்வாறுகெட்டுப் பயன்றருமென்பது அமை வுடைத்தென்பானை கோக்கி அதீன மறுத்தற்கெழுச்தது வருஞ் செய்யுகொ**ன்ப**து. (17 – 18)

திரவிய முவமை யன்றா செய்திக்கட் டிரவி யங்கள் விரவிய விடத்தே வீர்து பலர்தரு மிம்மை யம்மை பரவிரீ பார்ரே நங்கி பாத்திரத் திட்ட வெல்லாங் கரவிடு மிங்கே யெங்கே பலன்கொளக் கருதி ஞயே.

#### சுப் — பதவுரை

தெரவியங்கள் – ஈண்டெடுத்துக் காட்டிய தழை முத லிய பொருள்களும்,—விரவிய இடத்தே வீர்து–தாங்கிடர்த விடத்தேகெட்டு,—பலம் தரும்–ஆண்டே பயன் றருவன வாம்,—இம்மை அம்மை – ( வீண அவ்வாறன்றி) இவ் வுடம்பிற் செய்வது ஈண்டே கெட்டு மற்ரோருடம்பிற் பயன் தருமாகலின், — செய்திக்கண் திர வியம் உவமை அன்று — விலேக்குத்திரவியம் உவமை ஆகாமையானும்( அற் றேல் சேர்ந்தவிடத்திற் பயன்ருராது கேடுமாத்திரமுடைய பொருள்களும் பலவுளவாகலின் அவை மற்ரோரிடத் திற் பலிக்குமெனக்கொண்டு அவற்றேடு உவமிக்க அமையுமெனின்), — அங்கி பாத்திரத்து இட்ட நீர் எல்லாம் இங்கே கரவிடும் — (ஓரிடத்திற் கெட்ட பொருண் மற் ருரிடத்திற் பலித்தலில்லேயென்பது) தீயொழுகக்காய்ந்த கலத்தில் வாக்கிய நீர் முதலிய ஈண்டுச் சுவறலின்கட் காணப்படுதலானும், — எங்கே பலன் கொளக் கருதினுயே — வேறிடத்திற் பயதைற்குரிய வினே தானே பயனுகி வரு மென்றல் கூடாது, — நீ பரவிப் பார் — (இவ்வுண்மையை) நீ புடைபட வொற்றி ஆராய்வாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஈண்டெடுக்குக் காட்டிய தழைமுதலிய பொருள்களுர் தாம் கிடந்தவிடத்தே கெட்டு ஆண்டே பயன்றருவனவாம்; விணயவ்வாறன்றி இவ்வுடம்பிற் செப்வ தீண்டே கெட்டு மற்றேருடம்பிற் பயன்றருமாகலின், அவை யிரண்டுர் தம்முளொவ்வாமையானும், அற்றேற் சேர்ந்த விடத்திற் பயன்றுராது கேடுமாத்திரமுடைய பொருள் களும் பலவுளவாகலின் அவை மற்றேரிடத்துப் பலிக்கு மெனக்கொண்டு அவற்றேடு வமிக்கவமையுமெனின், ஓரிடத் திற்கெட்டபொருள் மற்றேரிடத்திற் பலித்தலில்ஃபென் பது தியாழுகக் காய்ந்த கலத்தில் வாக்கிய நீர் முதலியவற் றிற் காணப்படுதலானும், வேறிடத்துப் பயனுதற்குரிய விண தானே பயனும் வருமென்றல் கூடாதென்பதாம். செய்திக்கென்பது செய்திக்கண்ணென உருபுமயக்கம். பரவிப்பார்த்தல் புடைபடவொற்றியாராய்தல்.

அற்றேல், இம்மையம்மையாதல்பற்றி வேறிடமென வேண் டாம், இருமையினும் விண் செய்தாரின் வேற்றுமையின்மையிற் செய்தார்வினே செய்தவாறிவின்கண்ணே யடங்கிச் செய்க்கிடுந் தழை முதலியனபோல ஆண்டே பயிணத் தோற்றுவிக்குமென அமையுமாகவின் திரவிய முவமையன்றென மறுத்தல் பொருந்தா தென்பாரை நோக்கி, அதினப் பரிகரித்தற்கெழுந்தது வருஞ் செய்யுளென்பது.

செய்தவர் மனத்தே பெல்லாச் செய்தியுங் கிடந்து பின்ன ரெய்தவே பலன்க ளீனு மென்றிடி னிருஞ்சு வர்க்கம் பொய்யர்வாழ் நரசும் பூமி புந்தியிற் கிடந்து போந்த தையனே யழகி துன்சொ லிந்திர சால மாய்த்தே.

#### சுப் — பதவுரை

செய்தவர் மனத்தே – விண்செய்தவர் மனத்தின்கண் ணே,— எல்லாச் செய்தியும் கிடந்து – எல்லாவின்களுந் தங்கி,—பின்னர் எய்தவே பலன்கள் ஈனும் என்றிடின் – பின்னர்ப் பொருந்தவே பயன்றருமெனின்,–இருஞ் சுவர்க் கம் பொய்யர் வாழ் நரகம் பூமி – (விணக்குப்பயனைன) பெரியதுறக்கம் பொய்யர் வாழ்கின்ற நிரயம் நிலமென் னும் இவற்றுட்பட்ட பல்வேறுவகைப் புவனபோகங் களாமன்றே,—புந்தியிற் கிடந்து போந்து – (அவையீனத் தும் வயலின் விளேவு போல) ஆன்மபோதத்தின்கட் கிடந்து உளவாமென்றல்,—ஐயனே உன்சொல் அழகிது – ஐயனே உனதழகிதாய சொன்மாத்திரையேயன்றி,— இந்திரசாலம் ஆய்த்தே – பொருள்படாது என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. விணக்குப் பயனைன தூறக்க நிரய நிலமென்னு மவற்றுட்பட்ட பலவேறுவகைப் புவனபோகங்களாமன்றே, அவையணக்தும் வயலின் விளேவுபோல ஆன்மபோதத்தின் கட் கிடந்துளவாமென்றல் சொன்மாத் திரையேயன் றிப் பொருள்படாதென்பதாம்.

ஐயனேயென்பத இழித்தற்கண் வர்த குறிப்புமொழி.

செய்தவர்மனத்தைக் கூறவே, இனம்பற்றி ஏற்போர்மனமுங் கொள்ளப்படும்; அற்றுகலினன்றே, மஹத்தற்கட் 'புத்தியிற்கிடந்த போர்' தெனப் பொதுவகையா கொடுத்தோதி விடுத்ததாஉ மென்க. (20)

தானஞ்செய் பொருட ரித்தோர் செய்தவர் தக்க செய்தி யூனம்பின் ஹறவே காண்டும் பலமுற விப்பான் வேண்டு மீனமில் செய்தி யீச னிடும்பணி யிவைநாஞ் செய்தா ஹானங்க எதிக நோக்கி துகர்விப்பன் விணநோய் தீர.

### சுப் 🗕 பதவுரை

(அற்றேல் அவ்வச்செய்தி அவ்வச்செயப்படுபொருளிற் கிடந்து பின்னர்ப் பயன்றருமெனக்கோடுமெனின்) தானம் செய்பொருள் – தானஞ்செய்யப்பட்ட பொருள் முதலியவும்,—தரித்தோர் – அவற்றை ஏற்ரேரும்.— செய்தவர் – ஈந்தவரும்,—தக்க செய்தி – தக்க செய்தியு மாகிய அணத்தும்,—பின் ஊனம் உறவேகாண்டும் – நிலே பேறின்றிக் கெட்டொழிவனவேயாகலான்,—பலம் உற வீப்பான் வேண்டும் – (நிலேபேறுடையஞய்ப்) பயன்றரு முதற்கடவுள் வேறு வேண்டப்படும் (அற்றேல் முதற் கடவுள் பயன்றருதற்கு இயைபென்னேயெனின்),—ஈனம் இல் செய்தி—குறைவில்லாத முயற்சியாவது,—ஈசன் இடும் பணி – (முன்னே வினே அனுபவித்தற்பொருட்டுத் தரப் படு) முதல்வன தேவல்வினே யாகலான்,—இவை நாஞ் செய்தால் – அதனே நாமாக முணத்து நின்று செய்தால்,— நூனங்கள் அதிகம் நோக்கி – (அது தீர்தற்பொருட்டு அச்செய்தியானுய) பாவபுண்ணியங்களே அறிந்து,—வின நோய் தீர நுகர்விப்பன் – அவை தீர்தற்குரிய பயன்றரு தல் அவ்வேவுவானுக்குக் கடப்பாடு என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. அற்றேல். அவ்வச்செய்தி அவ்வச்செயப்படு பொருளிற் கிடந்தை பின்னர்ப் பயன்றருமெனக் கோடு மெனின், செயப்படுபொருண் முதலியவணத்தும் நில பேறின்றிக் கெட்டொழிவனவேயாகலான். நிலபேறடைய ஞய்ப் பயன்றரு முதற்கடவுள் வேறு வேண்டப்படும். அற்றேல், முதற்கடவுள் பயன்றருதற் கிளைபென்ண? பெ னின், — முயற்சியாவது முன்ணேவிண அனுபவித்தற்பொருட் டுக் தாப்படு முதல்வனதேவல்விண யாகலான் அத ண நாமாக முணத்துரின்ற செய்தால் அது தீர்தற்போருட்டு அச்செய்தியாயை பாவபுண்ணியங்களே யறிந்து அவை தீர்தற்குரிய பயன்றருதல் அவ்வேவுவானுக்குக் கடப்பா டென்பதாம்.

தானஞ் செய்பொருளென் றது உபலக்கணம்.

அற்றேல், இச்செய்தி ஈசனிடும் பணியென்றற்குப் பிரமாண மென்~ோ? யெனின், அதாகாட்டுதற்கன்றே வருஞ்செய்யு வொழுச்த தென்பது. உலகுடல் கேரணங் கால முறபல நியதி செய்தி பலவிலை கொண்டு கேன்மம் பண்ணுவ தண்பதான னிலவிடாதிவைதாஞ்சென்றநிணக்துயிர்நிறுத்திக்கொள்ளா தலகிலா வறிவ ஞீண யணேத்திடு மருளி னலே.

### சுப் — பதவுரை

உலகு – வினேமுதற்காரகமாகியவுயிர்,—உடல் – இட மாகியவுடலும்,—கரணம் - கருவிகளாகியகரணமும்,— காலம் – முக்காலங்களுள் ஒன்ளுகிய காலமும்,—உறு பலம் – பொருந்திய செயப்படுபொருளாகிய பலமும்,— நியதி – இன்னதற்காக இது பயகைவென்பவைகளாகிய நியதியும்,—செய்தி பலவிவை கொண்டு – செயலாய செய் தியும் ஆகிய ஏழுகாரகங்களுர் தனக்குத் துணேயாகக் கொண்டு,—கன்மம் பண்ணுவது உண்பது ஆனல் – விண்களே ஈட்டலு நுகர்தலுமுடைத்தென்பது எல்லார்க் கும் ஒப்பமுடிந்தமையின்,—இவைதாம் சென்று நிலவி டாது – (உயிபையின்றி அமைந்து தொழிற்படமாட்டாத சடமாகிய) அக்காரகங்கள் தாமே கூடமாட்டா,—உயீர் கிணந்து நிறுத்திக்கொள்ளாது — (அவற்றையின்றி யறிய மாட்டாத சிற்றறிவுடைய) அவ்வுயிர் தானே கருதி கிறுத்திக்கொள்ளாது (இங்ஙனமாகலிற் பாரிசேட வன வையானே),—அலகு இலா அறிவன் – அளவிட்டறிகற் கரிய சுதந்திரவறிவணுகிய முதல்வனே,—ஆண் அருளி னுலே −் தன தா‱யாகிய திருவருளால்,—அ‱த்திடும் *–* அவற்றை அவ்வவ்வுயிர்க்குப் பொருத்திச் செய்விப்பன் என்பது பெறப்படுதலின் அச்செயலெல்லாம் அவன் பணியேயாம் என்க.

### சி**வ** \_ பொழிப்புரை

எ-து. விண்மு தற்காரகமாகியவுயிர் ஏண்பேழு காரகங் களுர் தனக்கு த் துணேயாகக்கொண்டு விண்களேயீட்ட அம் நகர் தஅமுடைத்தென்பது எல்லார்க்குமொப்ப முடிர் தமை யின், உயிரையின்றி யமைர்து தொழிற்படமாட்டாத சட மாகிய அக்காரகங்களாதல் அவற்றையின்றி யறியமாட்டாத சிற்றறிவுடைய அவ்வுயிராதல் தாமே கூடமாட்டாமையிற் பாரிசேடவளவையானே சுதர் திரவறிவனுகிய முகல்வனே தனதாண்யாகிய திருவருளால் அவற்றையவ்வுயிர்க்குப் பொருத்திச் செய்விப்பனென்பது பெறப்படுதலின், அச் செயலெல்லாம் அவன் பணியேயாமென்பதாம்.

ஆதலா லச்செயலெலா மவன்பணியே பென்பத குறிப் பெச்சம்.

ஈண்டு உலகென்றது உயிர்குள.

இன்ன தற்காக இது பயஞாகவென்னும் இரண்டு காரகங்கீன யும் கியதியென்பதறைற் றழீ இயிஞர்.

பண்ணுவ துண்பதென்னுமொருமைகள் அத்தொழின் மே னின்றன.

அற்றேல், அப்பணி நானங்களு திகமாமாறு யாங்ஙன?மெனின், அது வருஞ்செய்யுளிற் பெறப்படும். (22)

ஒழுக்கமன் பருளா சார முபசார முறவு சிலம் வழுக்கிலாத் தவந்தா னங்கள் வந்தித்தல் வணங்கல் வாய்மை மழுக்கிலாத் துறவ டக்க மறிவொடர்ச் சித்த லாதி யிழுக்கிலா வறங்க ளானு லிரங்குவான் பணிய றங்கள்.

#### சுப் — பதவுரை

ஒழுக்கம் – உலகத்தோடொட்டவொழுகுத லுடை மையும்,—அன்பு – யாவர்மாட்டுங் காதலுடை மையும்,— அருள் – கருணயுடைமையும்.—ஆசாரம் – வேதாகமங் களின் விதித்தவாறு அனுட்டித்தலுடைமையும்,—உப சாரம் – தக்கோர் மாட்டுச்செய்யும் உபசரிப்புடைமை யும், — உறவு - யாவர்மாட்டுங்கலப்புடை மையும், — சீலம்-நற்குணமுடைமையும்,—வழுக்கு இலாத்தவம் - (ஐம் பொறியடக்கல் விரதங்காத்தன் முதலிய) வழுவுதல் இல் லாத தவமுடைமையும்,—தானங்கள் – தக்கோர்மாட்டு உவகையோடு செய்யுந்தானங்களுடைமையும்,—வந் தித்தல் – தன்னின்மூத்தார்மாட்டு வழிபாடுடைமையும், – வணங்கல் – வணங்குதலுடைமையும்,—வாய்மை – மெய் மையுடைமையும்,—அழுக்கு இலாத்துறவு - (பிறர்மணே விழையாமை வரைவின்மகளிர் விழையாமை முதலிய) குற்றமில்லாத ஆண்டகைமையுடைமையும்,—அடக்கம்– தீ நெறிக்கட் செல்லாது அடங்குதலுடைமையும்,—அறி வொடு – தக்கன இவை தகாதன இவையெனப் பகுத் தறிதலுடைமையும்,—அர்ச்சித்தல் ஆதி – தன்னின் மூத் தார்மாட்டு அர்ச்சித்தலுடை மையுமாகிய பதினுறும் மற் . றும் அவைபோல்வனவுமாகிய,—இழுக்கு இலா அறங்கள் ஆறுல் – குற்றமில்லாத நன்மைகள் ஒருவேறுக்கு உள வாயின்,—இரங்குவான் பணி - இரங்குவானது பணியாகிய அம்முயற்தி,—அறங்கள் – அறமாய் முடியும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. ஒழுக்கமுதலிய பதிறைம் மற்றமவைபோல் வனவுமாகிய நன்மைகள் ஒருவ**னுக்கு**ளவாயின் இரங்குவா னது பணியாகிய அம்முயற்சி அறமாப் முடியுமென்பதாம். எனவே, இவ்வொழுக்கமுதலியவற்றை மறு தூலத்த திமைகள் ஒருவனுக்குளவாயின், அம்முயற்சி பாவமாய் முடியுமென்பதாஉம் பெற்றும்.

ஒழுக்கமென்றது ஈண்டு உலகத்தோடொட்ட வொழுகுதில.

ஈண்டுத் துறவென்றது எல்லாநிஃயினுஞ் சேறற்குரிய பிறர் மீனவிழையாமை வரைவின்மகளிர்விழையாமை முதலிய ஆண் டகைமையே யென்றுணர்த்துவார், அழுத்கிலாவென விசேடித் தார்.

அறிவாவது தக்கனவும் தகாதனவும் பகுத்தறிதல்.

'இனமலர் கையிற்கொண்டங் கிச்சித்த தெய்வம் போற்றி' யென முன்வருதலின், ஈண்டு வர்தித்தல் வணங்கல் அர்ச்சித்த செல்ன்பன தன்னின் மூத்தார்மாட்டுச் செய்வனவற்றையெனக் கொள்க.

ஒடு எண்ணின்கண் வந்தது.

இவ்வொழுக்க முதலிய வெல்லாம் இயமஙியமமென்னும் இரு வகையுளடங்கி அறஞ்செய்வார்க்கெல்லாம் பொது வகையான் வேண்டப்படு மங்கமாகலின் இவற்றை வேறெடுத்தோதிஞர். (23)

மனமது நிண்ப **வாக்கு வழுத்**தமர் திரங்கள் சொல்ல வினமலர் கையிற் கொண்டங் கிச்சித்த தெய்வம் போற்றிச் சினமுத லசுற்றி வாழுஞ் செயலற மாஞல் யார்க்கு முனமொரு கெய்வ மெங்குஞ் செயற்குமுன்னிலேயாமன்றே

#### சுப் 🗕 பதவுரை

சினம் முதல் அகற்றி – (அவ்வொழுக்கமுதலிய நன் மைகளேயுடையனும்) அவற்றை மறுதலேத்த திமைகளே நீக்கி ஒழுகுவா இருவனுக்கு, — அங்கு இச்சித்த தெய்வம்-தன் கருத்துக்கு இயைந்ததொகு கடவுள். — மனமது நிண்ய – மனத்தானினந்து, — வாக்கு வழுத்த மந்திரங்கள் சொல்ல – வாக்காற்று தித்து மந்திரங்கள் உச்சரித்து, — கையில் இனமலர்கொண்டு – கைகளால் இனமாகிய மலர்களேக்கொண்டு அர்ச்சித்து, — போற்றி வாழும் செயல் அறம் ஆணல் – வழிபட்டு வாழுஞ் செயலாகிய அறமும் உளதாயின், — யார்க்கும் முனம் ஒரு தெய்வம் – முன்னேப் பழம்பொருட்கு முன்னேப்பழம்பொருளாகிய சிவபிரா னே, — எங்கும் செயற்கு முன்னில்யாம் அன்றே – அத் தெய்வத்தினிடமாக கின்று அச்செயலே ஏற்றுக்கொண்டு பயனுதவும் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வொழுக்கமுதலிய நன்மைகளேயுடையனும் அவற்றை மறுதஃத்த தீமைகளே நீக்கியொழுகுவானெரு வனுக்குத் தன் கருத்திற்கியைந்ததொரு கடவுளே மனமொழி மெய்களான் வழிபட்டு வாழுஞ்செயலாகிய அறமுமுள தாயின், முன்ணப்பழம்பொருட்கு முன்ணப்பழம்பொரு ளாகிய சிவபிரானே அத்தெய்வத்தினிடமாக நின்று அச் செயஃ யேற்றுக்கொண்டு பயனுதவுமென்பதாம்.

போற்றி வாழுஞ்செயலென வியையும்.

அகற்றியென்பது பெயர்; அகற்றிக்கென்னு **கான்கனு**ருபு விகாரத்தாற்றெருக்கது.

சினமு தலகற்று தல் கூற ேவ, ஒழுக்க மு த**லி**யவுடைமை பெற்ரும். மேற்கூறிய வொழுக்க முதலிய வங்கங்கட்கு ஈண்டுக் கூறிய வறம் அங்கியாகலின் உடனெடுத்தோதினர்.

அற்றேல், வழிபட்டார்க்கு வழிபடப்பட்ட அவ்வத்தெய்வமே பயன் கொடுக்குமென்றுற்படும் இழுக்கென்‴ே? யென்பாரை நோக்கி யெழுச் தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (24)

யாதொரு தெய்வங் கொண்டீ ரத்தெய்வ மாகி யாங்கே மாதொரு பாக ைர்தாம் வருவர்மற் றத்தெய் வங்கள் வேதணேப் படுமி றக்கும் பிறக்குமேல் விணயுஞ் செய்யு மாதலா னிவையி லாதா னறிக்தருள் செய்வ னன்றே.

### சுப் — பதவுரை

(நால்வகையோனியுள் ஒருயோனி வாய்ப்பட்டுப் பிறப்பன யாவை அவையெல்லாஞ், சீவவர்க்கம் அவ்வாறு பிறத்தலில்லது யாது அது பதிப்பொருளென்றும் இது வொன்றே ஏணச்செயல்களான் வேற்றுமை அறியவா ராது அவ்விரண்டற்குக் தம்முள் வேற்றுமையறிய நிற்ப தாகலின்) மற்று அத்தெய்வங்கள்—ஏணத்தேவ ிரல்லாம்,--. வேதணப்படும் - அங்ஙனம் வேதண்யுற்று,—-இறக்கும் பிறக்கும் - இறத்தல் பிறத்தலேயன்றி,—மேல் விணயும் செய்யும் ஆதலான் – மேலேயும் விணசெய்தல் கேட்கப் படுதலானும், -- இவை இலாதான் - அவ்விணகள் இல்லா தவன் சிவபிரானேயாகலானும்,—மாது ஒரு பாகனூர்தாம் – அச்சிவபிரா இருவனே (விணவயத்ததைலின்றி),—யா தொரு தெய்வம் கொண்டீர்–(நீர் எவ்விடத்தே) யாதொரு தெய்வத்தைப் பொருளாகக் கொண்டீராயினும்,-ஆங்கே அத்தெய்வம் ஆகி வருவர் – அவ்விடத்தே அத்தேவரிட மாகரின்று,—அறிந்து அருள் செய்வன் அன்றே –(உயிர்

கட்கு அவற்றை) அறிந்து கூட்டவல்லுவன் (ஏனத் தேவர் அதுசெய்யமாட்டாரென்பது தானே போதரும்) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நால்வகை யோனியுள் ஒருபோனிவாய்ப்பட்டுப் பிறப்பன யாவை? அவையெல்லாஞ் சிவவர்க்கம். அவ்வாறு பிறத்தலில்லது யாது? அது பதிப்பொரு ளென்னு மிது வொன்றே ஏணேச்செயல்களான் வேற்றுமையறிய வாராத வவ்விரண்டற்குர் தம்முள் வேற்றுமையறிய நிற்பதாகலின், ஏணேக் தேவரெல்லாம் அங்ஙனம் பிறர்திறத்தல் கேட்கப்படு தலானும், சிவனுக்கல் துண்டென்பது யாண்டானுங் கேட்கப் படாமையானும், கிவனைருவனே விணவயத்ததை தலின்றி அவ்வக்தேவரிடமாக நின்ற உயிர்கட்கு அவற்றையறிக்து கூட்டவல்லுவன்; ஏனேக்தேவர் அது செய்யமாட்டாரென் பது தானே போதருமென்பதாம்.

மற்ற வினமோற்று.

பொதுவகையானெடுத்துக்காட்டிச் சிறப்புவகையாற் கூறின ராகவிற் பால்வழுவின்மையுணர்க.

அற்றேல், ஒருவரை வழிபட மற்ருருவர் பயன்கொடுத்தல் உலகத்திற் கண்டிலமென்பாரை கோக்கி அதுகாட்டு தற்கெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (25)

இங்குநாஞ் சிலர்க்குப் பூசை யியற்றின் விவர்க ளோவர் தங்குவான் றருவா ரன்றே லத்தெய்வ மத்த ஊேக்கா ணெங்கும்வாழ் தெய்வ மெல்லா மிறைவன ஊேயின் னிற்ப தங்குநாஞ் செய்யுஞ் செய்திக் காணேவைப் பால ளிப்பன்

#### - சுப் — பதவுரை

சிலர்க்கு இங்கு நாம் பூசை இயற்றினுல் – பசுப்பார்ப் பார் தந்தைதாய் முதலாயினுரை இம்மைக்கண்ணே நாம் வழிபட்டால்,—இவர்களோ வந்து அங்கு வான் தருவார் அன்றேல் - அஃதறிந்து மறுமைக்கட் பயன்தருங்கடவுள் வேறென்பது எல்லார்க்கும் ஒப்பமுடிந்தமையின்,—அத் தெய்வம் அத்தீணக்காண் – ஈண்டும் அவ்வாருதல் அமை யும் (அற்றேல் தம்மை வழிபடார்க்கு அவ்வத்தேவரே எதிர்தோன்றி நின்று பயன் கொடுத்தாரெனவும் ஆண் டாண்டுக் கேட்கப்படுதலின் அவரும் அதற்கு வல்லுவர் போ<u>வ</u>மென மஃலபற்க அரசனுணேயே அமைச்சர் முதலா யிரை மாட்டு நின்று பிறர்க்களிக்குமாறுபோல),—இறை வன் ஆணேயினுல் எங்கும் வாழ் தெய்வம் எல்லாம் நிற் பது – முதல்வனே தன்றைணையைத் தன்னேவல்வழி நிற் கும் அவ்வக்கடவுளர் மாட்டுவைத்து,—அங்கு நாம் செய் யும் செய்திக்கு-அவ்விடத்து நாஞ்செய்யுஞ் செய்திக்கு,— ஆணேவைப்பால் அளிப்பன் – அவ்வழித்தாகப் பயன் கொடுப்பன் (அவ்வாறன்றித் தாமே விணேத்துடக்கிற்பட் டுப் பரதக்திரராய் நிற்கும் அக்கடவுளர் பிறர்க்குப் பயன் கொடுக்குமாறு யாண்டையது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பசுப் பார்ப்பார் தக்தை தாய் முதலாயினுரை இம்மைக்கண் வழிபட்டார்க்கு அஃதெறிக்கு மறுமைக்கட் பயன்றருங்கடவுள் வேறென்பது எல்லார்க்குமொப்ப முடிக் தமையின் சுண்டுமவ்வாருதலமையும். அற்றேல் தம்மை வழி பட்டார்க்கு அவ்வத்தேவரே எதிர்தோன்றி நின்று பயன் கொடுத்தாரெனவும் ஆண்டாண்டுக்கேட்கப்படுதலின் அவரு மதற்கு வல் அவர்போ அமென மூலபற்க; அரச ைணயே அமைச்சர் முதலாயி ஞர்மாட்டு நின்று பிறர்க்களிக்குமாற போல, முதல்வனே தன்ணையைக் தன்னேவல்வழி நிற்கும் அவ்வக்கடவுளர்மாட்டு வைத்துப் பயன்கொடுப்பன்; அவ்வாறன்றித் தாமே விணேத்துடக்கிற்பட்டுப் பரதர் திரராய் நிற்கு மக்கடவுளர் பிறர்க்குப் பயன் கொடுக்கு மாறு யாண் டையதென்பதாம்.

அந்நேல், அவ்வக்கடவுளர்மாட்டுச் செய்யும் வழிபாடுஞ் சிவபிரானே ஏற்றுக்கொண்டு பயனளிப்பனுயிற் பசுபுண்ணியமுஞ் சிவபுண்ணியமாவான் செல்லும்போலுமெனின்,— பசுபுண்ணியஞ் சிவபுண்ணியமெனப் பாகுபட்டது செய்வார் கருத்துவகையானன் றிக் கொள்வோர் கருத்துவகையானன்றுகலாற் செல்லாதென விடுக்க.

கிற்பதென்னுமொருமை அத்தொழின்மேனின்றது.

இவை நான்கு செய்யுளானும், ஈசனிடும்பணி நாஞ்செய்த லான் நானங்களதிகமாமாறும் அவை நோக்கி நகர்விக்குமாறும் பொதுவகையானுஞ் சிறப்புவகையானுக் தெரித்துணர்த்தப் பட்டன.

இனி அவை நானங்கள திகமா தற்கட்படும் விசேடங் கூறகின் ரூர். (26)

காண்பவன் சிவனே யானு லவனடிக் கன்பு செங்கை மாண்பற மரன்றன் பாத மறந்துசெ யறங்க ளெல்லாம் வீண்செயலிறைவன்சொன்ன விதியறம்விருப்பொன்றில்லான் பூண்டனன் வேண்டல் செய்யும் பூசீன புரிந்து கொள்ளே.

#### சுப் — பதவுரை

காண்பவன் சிவனே ஆனல் – (இத்துணேயுங் கூறிய வாற்ருல் ஏனக்கடவுளர் மாட்டுச் செய்யும் வழிபாடுகளே யும் ஏற்றுக்கொண்டு) அளிப்பவன் சிவபீரானென்பது பேறப்படவே,—அவன் அடிக்கு அன்பு செய்கை—அவன் றிருவடியை வழிபடுதலே,—மாண்பு அறம் – நல்லதோர் அறமாம்,—அரன்றன் பாதம் மறந்து செய் அறங்கள் எல்லாம் – அவன்றிருவடியை மறந்து செய்கின்ற அறங்க னெல்லாம், —வீண்செயல் – வீணென்பது போதருதலா னும்,—அறம் – புண்ணியமாவது,—இறைவன் சொன்ன வீதி—(வேதாகமங்களின்) அவ்விறைவனுல் விதிக்கப்படும் வீதியாகலானும்,—வீருப்பு ஒன்று இல்லான் – ஒன்றினும் வீருப்பீலனுகியும்,—பூண்டனன் வேண்டல் செய்யும் – (உயீர்கண்மாட்டுக் கருணே) பூண்டு விருப்பஞ் செய் கின்ற,—பூசனே புரிந்து கொள்ளே – (அவ்விறைவன்றிரு வடிப்) பூசீனபே ஒருதலேயாகச் செய்யற்பாற்று என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இக்துணேயுங் கூறியவாற்றுல் ஏணக்கடவுளர் மாட்டுச் செய்யும் வழிபாடுகளேயும் ஏற்றுக்கொண்டளிப் பவன் கிவபிரானென்பது பெறப்படவே, அவணே வழிபடு தலே நல்லதோரறம், அவணேயன்றிச் செய்வனவெல்லாம் வீணென்பது போதருதலானும், புண்ணியமாவது வேதா கமங்களின் அவ்விறைவனை விதிக்கப்படும் விதியாகலானும், ஒன்றினும் விருப்பிலனுகியும் உயிர்கண்மாட்டுக் கருணே பூண்டு விருப்பஞ்செய்யுமவ்விறைவன் திருவடிப்பூசணேயே ஒருதலேயாகச் செய்யற்பாற்றென்பதாம். இல்லான் பூண்டன னென்பன முற்றெச்சங்கள்.

சிறப்பும்மை விகாரத்தாற்மெருக்கது.

அற்றேல், வாக்குமனுத்த கோசாமாகிய இறைவன் திரு மேனி கொண்டருளிய வழியுஞ் சுத்தசத்துவ புவனத்தினன்றி ஈண்டு வைகுதலின்மையின், அவீனயீண்டுள்ளார் எங்ஙனங்? கண்டு பூசிக்குமாறெனின், அஃதாணர்த்த தற்கெழுந்தது வருஞ்செய்யு ளென்பது.

தாபர சங்க மங்க வென்றிரண் டுருவி னின்று மாபரன் பூசை கொண்டு மன்னுயிர்க் கருடே வைப்ப னீபரன் றன்ணே கெஞ்சி னிணவையே னிறைந்த பூசை யாய்பரம் பொருடோ நாளு மர்ச்சிகீ யன்பு செய்தே.

#### சுப் \_ பதவுரை

மாபரன்–(சதாசிவதத்துவத்தின் வைகும்) மாட்சிமை பெற்ற இறைவன்,—தாபர சங்கமங்கள் என்ற இரண்டு உருவில் நின்று — (புறத்தே திருக்கோயிலுள்ளிருக்குந்) திரு மேனியுந் திருவேடமுமாகிய இரண்டையும் ஆதாரமாகக் கொண்டு நின்றும்.—பூசை கொண்டு மன் உயிர்க்கு அருளேவைப்பன் — ஈண்டுள்ளார் செய்யும் பூசையைக் கொண்டு அவர்க்கு அருள் செய்வன்,—நீபரன்றன்ளே கொண்டு அவர்க்கு அருள் செய்வன்,—நீபரன்றன்னே கொண்டு அவர்க்கு அருள் செய்வன்,—நீபரன்றன்னே நெஞ்சில் நினேவையேல் — நீ அவ்விறைவனே அகத்தே சிந்திப்பையாயின்,—நிறைந்த பூசை (அவ்விறைவன் அவ் வகத்தே உயிரிடமாகக்கொண்டு நின்றும்) அந்நிறைந்த பூசையைக் கொண்டருளுவன்,—நீ ஆய்—(ஆகலான்) நீ அஃதறிந்து,—பரம்பொருளே நாளும் அன்பு செய்தே அர்ச்சி — பரம்பொருளே நா டோறும் அவ்விடங்களிற் பத்தி செய்து வழிபடுக என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சதாசிவதக்குவத்தின் வைகுமிறைவன், புறக் கே திருக்கோயிலுள்ளிருக்குர் திரு மனியுக்கிருவேடமு மாதாரமாகக் கொண்டு நின்றும், அகத்தே உயிரிடமாகக் கொண்டுநின்றும் ஈண்டுள்ளார் செய்யும் பூசைகொண்டருளு வனைகலான், அஃதறிர்தவ்விடங்களின் வழிபடுகவென்பதாம்.

அரனடிக் கன்பர் செய்யும் பாவமு மறம தாகும் பானடிக் கன்பி லாதார் புண்ணியம் பாவ மாகும் வாமுடைத் தக்கன் செய்த மாவேள்வி தீமை யாகி நாரினிற் பாலன் செய்த பாதக நன்மை யாய்த்தே.

### சுப் — பதவுரை

(அறம் பாவங்கள் பயன்றருவது கொள்வாரது வன்மை மென்மை பற்றியன்றிச் செய்வாரது வன்மை மென்மை பற்றியாதல் செய்வின்களது வன்மை மென்மை பற்றியாதல் அன்ருதலின்) அரன் அடிக்கு அன்பர் செய்யும் பாவமும் அறமது ஆகும் – முதல்வன் றிருவடிக்கு அன்புடையார் செய்யும் பாவச்செய்கை அறமாய் முடியும்,— பரன் அடிக்கு அன்பு இலாதார் புண்ணியம் பாவம் ஆகும் – முதல்வன் றிருவடிக்கு அன்பிலார் செய்யும் புண்ணியச் செய்கை பாவமாய் முடியும்,—(என்பதற்கு),—வரம் உடை தக்கன் செய்த மாவேள்வி தீமை ஆகி – (கடவுளரில்) வரங்கள் பெற்ற தக்கன் செய்த பெரிய யாக புண்ணியம் பாதகமாய் (முடிதலாகியஉடம்பாட்டானும்),— நரரினில் பாலன் செய்த பாதகம் கன்மை ஆய்த்தே—மாநுடிரில் இளமைபெற்ற சண்டீசநாயனர் செய்த கொலேப்

பாதகம் புண்ணியமாய் (முடிதல் ஆகிய எதிர்மறையா னும் அவ்விருவருமே சான்ருகலானுஞ் சிவபிராணயே அர்ச் சிக்கற்பாற்று) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. அ**றம்பாவங்கள் பயன்றருவது கொள்வாரது வன்மை மென்மைபற்றியன்றிச் செய்வாரது வன்மை மென் மைபற்றியாதல் செய்விணேகளது வன்மை மென்மைபற்றி யாதலன்றென்பதற்கு உடம்பாட்டி துமெ திர்மறையினுக் தக் கனுக் தண்டீசகாயரைமே சான்றுகலானும் சிவபிராணயே அர்ச்சிக்கற்பாற்றென்றதாம்.

இவை மூன்ற செய்யுளானும் நானங்களதிக**ோ**க்கி நகர் வித்தற்கட்படும் விசேடங் கூறப்பட்டது.

இத்து ஊேயும் மீமாஞ்சகர் மதம்பற்றியாசங்கித்துப் பரிகரித்து இருவி ஊகள தியல்பு கூறாஞ்கத்தானும், அவை இறைபணியாமாறு கூறுமுகத்தானும், அவற்றை நாஞ்செய்யுமாற கூறுமுகத்தானும், அவை பயன்படுமாறு கூறுமுகத்தானும், 'தாமே மருவிடா வடிவுங் கன்ம பலங்களு மறுமைக்கண்ணே' என்றதினே உலியுறுத்தியவாறு.

இனித் தாணியொடு தாாபதிபோலென்ற உவமைப்பொரு‱த் தெரித்துணர்த்துகின்முர். (29)

மறைகளீ சன்சொ லச்சொல் வழிவாரா வுடி**ரை வைக்**குஞ் சிறைகண்மா நிரய மிட்ட பணிசெய்வோர் செல்வத் தோடு முறையுமா பதிக ளும்ப ருலகங்கள் யோனிக் கெல்லா மிறைவனு ஊயினு லின்பத் துன்பங்க ளியைவ தாகும்.

## சுப் — பதவுரை

(மேற் கூறியவாற்ருன் இருவிண முதலாயின அழி வெய்துவன வாகலானும் இதமகிதங்களெல்லாஞ் சிவபி ரானே ஏற்றுக்கோடலானும் அவனே இன்பத்துன்பங்கள் ஈவனென்பது போந்தது அதுவன்றியும்) மறைகள் ஈசன் சொல் - வேதாகமங்களாவன சிவபிரான் கற்பித்தருளிய வாய்மொழியே,—மா ரிரயம் — பெரிய நரகமாவது,—அச் சொல் வழிவாரா உயிரை-அம்மொழி வழி கடவாதாரை,– வைக்கும் சிறைகள் – (தண்டித்தற்பொருட்டு) அவனல் அமைக்கப்பட்ட சிறைக்களமே,—உம்பர் உலகங்கள் – துறக்க வுலகமாவது,—இட்ட பணி செய்வோர் – அம் மொழி வழி நடப்போரை,—செல்வத்தோடும் உறையும். மா பதிகள் – வாழ்வித்தற்பொருட்டு (அவனல்) அமைக் கப்பட்ட கோ நகரமே யாகலானும்,—யோனிக்கெல்லாம் இன்பத்துன்பங்கள் – உயிர்கட்கு இன்பத்துன்பங்கள்,— இறைவன் ஆணேயினுல் இயைவதாகும் - அவனுணேயால் ஆகற்பாலனவே என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற் கூறிபவாற்றுன் இருவிண் முதலாயின அழிவெய்துவன வாகலானும் இதமகிதங்களெல்லாஞ் சிவ பிரானே ஏற்றுக் கோடலானும், அவனேயின்பத்துன்பங்களி வனென்பது போர்தது. அதுவன்றியும்,வேதாகமங்களாவன சிவபிரான் கற்பித்தருளிய வாய்மொழியே, நரகமாவது அம் மொழிவழி நடவாதாரைத் தண்டிக்தற்பொருட்டு அவலை மைக்கப்பட்ட சிறைக்களமே, துறக்கவுலகமாவது அம்மொழி வழி நடப்போரை வாழ்வித்தற்பொருட்டு அவலைமைக்கப் பட்ட கோனகரமேயாகலானும் உயிர்கட்கு இன்பத்துன்பங் கள் அவனலாகற்பாலனவேபென்பதாம்.

இயைவதென்னுமொருமை அத்தொழின்மேனின்றது. (30)

ஆணேபா லவனி மன்ன னருமறை முறைசெய் யாரை யாணேயிற் றண்டஞ் செய்து மருஞ்சிறை யிட்டும் வைப்ப ஞூணையின் வழிசெல் வோருக் கரும்பதி செல்வ ரல்கி யாணேயும் வைப்ப னெங்கு மாணேயே பாணேயே கோண்.

## சுப் — பதவுரை

அவனி மன்னன் – உலகத்து வேந்தர்,—ஆண்யால் அருமறை முறை செய்யாரை – ஆண்யாற்கிளந்த தமது அரிய மொழிவழி நடவாதாரை,—ஆண்யின் தண்டஞ் செய்தும் அருஞ் சிறை இட்டும் வைப்பன். ஆண்யினைல் ஒறுத்துப் பொறுத்தலரிய சிறைக்களப்படவும் வைப்பர்,— ஆணையின்வழி செல்வோருக்கு – அம்மொழிவழி நடப் போரை,—அரும் பதி செல்வம் நல்கி ஆண்யும் வைப்பன் – பெரிய பதியுஞ் செல்வமும் ஈந்து வாழ்வித்துத் தங்கீழ் அதிகாரஞ் செய்ய வைப்பர்,—எங்கும் ஆண்யே ஆண்யே கண் – அமைச்சர் முதலாயினர்மாட்டு அவ் வாறு காணப்படும் ஆண்யும் அவ் வேந்தரது ஆண்யோம் (அதுபோல முதல்வன்மாட்டுங் கண்டு கொள்க) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து**. உலகத்து வேர்தர் ஆ<sup>2</sup>ணயாற் கிளர்த தமது மொழிவழி நடவாதாரை ஒறுத்துச் சிறைக்களப்படவும் வைப்பர், அ**ம்**மொழிவழி நடப்போரை வாழ்வித்துத் தங் கிழதிகாரமுஞ்செய்யவைப்பர்; அமைச்சர் முதலாயினர் மாட்டு அவ்வாறு காணப்படுமாணேயும் அவ்வேர்தரதாணேயே யாம். அதுபோல முதல்வன்மாட்டுங் கண்டுகொள்க வென் பதாம்.

ஈண்டு மறைபென்றது வொழிமாத்திரையையுணர்த்தி நின்றது.

எகாரம் முன்னேயது தேற்றம், பின்னேயது அசைரில.

#### இஃது ஒட்டென்னுமலங்காரம்.

அந்நேல், அரசஞ?ண வேறுள்வழி இறைவஞ‱மை யாண்டு மென்றல் செல்லாதென்பாரை நோக்கி அஃதணர்த்தாதற் கெழுந் தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (31)

அரசனுஞ் செய்வ தீச னருள்வழி யரும்பா வங்க டரையுளோர் செய்யிற் றீய தண்டலின் வைத்துத் தண்டத் துரைசெய்து தீர்ப்பன் பின்பு சொல்வழி நடப்பர் தூயோர் நிரயமுஞ் சேரா ரந்த நிரயமுன் னீர்மை யீதாம்.

### சுப் — பதவுரை

தரையுளோர் அரும்பாவங்கள் செய்யின்-இவ்வுலகத் துள்ளார் பெரும் பாதகங்கள் செய்திடின், —தீய தண்டலின் வைத்து – (அரசனைவன்) கொடிய தண்டஞ் செய்து, — தண்டத்து உரை செய்து தீர்ப்பன் – (மேலும் பாவஞ் செய்யின் இத்துணேயினன்றி இன்னுங் கொடிதாகச் செய் வலனத்) தண்டத்தையெடுத்துச் சொல்லி (அச்சுறுத்தி) ஒழிப்பன், — தரயோர் பின்பு சொல்வழி நடப்பர் நிரயமுஞ் சேரார் – அறிவுடையார் பின்பு விதிவழி நடந்து நிரயத் தன் அழுந்தார், —அந்த நிரயம் சுது முன் நீர்மை ஆம் – அந்த நரகதண்டம் இவ்வரசதண்டம் போல முன்னுதற் கேதுவாகின்ற தன்மையுடையதாம் (இங்ஙனம் அரச தண் டம் வைத்தது நரகதண்டம் வாராமற் பா து கா த் த ற் பொருட்டும் நரகதண்டத்தை அறிவுறுத்தற் பொருட்டு மாகலான்).—அரசனும் செய்வது ஈசன் அருள்வழி – அவ் வரசணுணேயும் முதல்வனுணையின் வழித்தாவதன்றிச் சுதந் திரமன்று என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அரசதண்டம் வைத்தது, ஈரகதேண்டம் வாராமற் பாதுகாத்தற்பொருட்டாகலானும், ஈரகதண்டைத்தை அறி வுறுத்தற்பொருட்டாகலானும், அவ்வரசஜைணயின் வழித்தா வதன்றிச் சுதந்திரமன்றென்பதாம்.

பாவஞ்செய்யிற் றண்டலின் வைத்துத் தண்டத்தரைசெய்து தீர்ப்பன் பிரைய முன்னீர்மை மீதாமெனவே, புண்ணியஞ்செய்யின் அதற்குரிய வரிசையின் வைத்துத் தீர்ப்பன் அர்தத் தூறக்க முன்னீர்மை மீதாமென்பதாஉம் பெற்மும்.

கிரயமுமென்னுமும்மை சிறப்பு.

தண்டத்துரை செய்தலாவத மேலும் பாவஞ்செய்யின் இத் துணையினன்றி இன்னுங் கொடிதாகச் செய்வலென அத்தண்டத் தை பெடுத்துச் சொல்லி அச்சுறுத்துதல்; சாரியையுள்வழித் தன் னுருபு கிலேயாது வருதல் இலேசாற்கொள்க; மோணேயெழுத்துக் கேற்பத் தண்டமாகிய துரையைச் செய்தெனினு மமையும்; தாரை மிகுதிப்பாடு; அத ''என்னுடைய துரைமாண்டவா பாடி'' (திருவா சகம், திருத்தோணுக்கம், செ-14.) என்பதனுனுமறிக.

முன்னீர்மை ஏதுப்பெயரோடு முடிக்த விணத்தொகை; நீர் மையுடையதின நீர்மைபென்றபேசரித்தார். இவை மூன்றுசெய்யுளானும் தராபதிபோலத் தரு மா ஐ தெரித்துக் கூறப்பட்டது.

அற்றேல், பாவமாத் திரையேயன் றிப் புண்ணியத்தையுர் தீர்த் தலெற்றுக்? கெனின், அது முன்னர்க் கூறப்படும். (32)

அருளினு அரைத்த நூலின் வழிவாரா ததன்மஞ் செப்பி னிருளுலா நிரயத் துன்பத் திட்டிரும் பாவர் தீர்ப்பன் பொருளுலாஞ் சுவர்க்க மாதி போகத்தாற் புணியர் தீர்ப்பன் மருளுலா மலங்க டீர்க்கு மருந்திவை வயித்திய நாதன்.

#### சுப் — பதவுரை

அருளினுல் உரைத்த நூலின் வழிவாராது – கருணே யினுல் உரைத்தருளிய வேதாகம நூல்வழி நில்லாது,— அதன்மம் செய்யின் – பாவஞ்செய்யின்,—இருள் உலாம் நிரயத் துன்பத்து இட்டு – இருள் செறிந்த நகரத்திட்டுத் துன்பத்தினே நுகர்வித்து,—இரும் பாவந்தீர்ப்பன் – பெரிய பாவத்தின் ஒழிப்பன்,—பொருள் உலாம் சுவர்க்கம் ஆதி போகத்தால் — அதிசயப்பொருள்கடங்கிய துறக்க முதலியவற்றின் வைத்து இன்பத்தின் நுகர்வித்து.—புணியந் நீர்ப்பன் - (நூல்வழி நின்று அருள்வழி கில்லாமையாகிய) புண்ணியத்தின் ஒழிப்பன்,—வமித்தியநாதன் – சிவபிரான கிய வயித்தியன்,—மருள் உலாம் மலங்கள் – பந்தமுறுதற் கேதுவாகிய பாவபுண்ணிய மிரண்டும் (உயிர்க்கு நோயாகலின்),—தீர்க்கும் இவை மருந்து – (அந்நோய்) தீர்த்தற்குரிய இன்பத்துன்பங்கள் மருந்தாம் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எது வேதாகமதால்வழி கில்லாமைபாவம், தூல்வழி கின்ற அருள்வழிகில்லாமை புண்ணியம். இரண்டும் உயிர்க்கு கோயாகலான் அவற்முற்பக்தமுமுமைப்பொருட்டுச் சிவபிராளுகிய வைத்தியன் இன்பத்துன்பங்களாகிய மருக் தை துகர்விப்பனென்பதாம்.

#### இஃது ஏகதேசவுருவகம்.

(33)

மருக்துவ துரைத்த நூலின் வழிவரிற் பிணிகள் வாரா வருத்திடும் பிணிக டப்பிற் றப்பிய வழியுஞ் செய்பத் திருத்தினன் மருந்து செய்யா துறும்பிணி சென்றுக் தீர்ப்ப துரைத்தநூற் சிவனு மின்னே யுறுங்கன்ம மூட்டித் தீர்ப்பன்.

#### சுப் — பதவுரை

நூலின் உரைத்த வழி வரின் – வா கட நூலின் உணர்த்திய வழி ஒழுகின்,—பிணிகள் வாரா – பிணிகள் வந்தணுகா,—தப்பின்-தப்பியவழியொழுக,—வருந்திடும் பிணி கள் - அங்ஙனம் ஆன்மிகத்தானும் பௌதிகத்தானும் வரும் பிணிகளே,—செய்ய மருந்து திருத்தினன் – அதற்குத் தக்க மருந்துகளேத் திருத்தியும்,—தப்பிய வழியுஞ்செய்யாது – தப்பிய வழி ஒழுகாதிருப்பவும்,—உறும்பிணி – தைவிகத் தான் வரும் பிணிகளே,—சென்றும் தீர்ப்பன் மருத்துவன்– (அவற்றிற்குத் தக்க வுபாயங்களாகிய தானம் பூசை ஓம முதலாயினவைகளிற்) செலுத்தியுக் தீர்த்திடுவன் மருத் துவன்,—இன்னே உரைத் த நூற்சிவனும் – இவ்வாறே வேதாகமங்களினுணர்த்தியவண்ணம் சிவபிரான்,—உறும் கன்மம் ஊட்டித் தீர்ப்பன் – உயிர்கட்குவரும் இருவின் யைப் பலதிறத்தானும் ஊட்டித் தீர்ப்பன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து வாக**ட நூல்வழி **பொழுகாது** தப்பியவழியொ மு**க அ**ங்ஙனமான்மிகத்தானும் பொ**திக**த்தானும் வரும் பிணிகீள அதற்குத் தக்க மருந்துகீளத்திருத்தியும், தப்பிய வழியொழுகாதிருப்பவுந் தைவிகத்தான் வரும் பிணிகீள அவற்றிற்குத் தக்க உபாயங்களிலே செலுத்தியும், தீர்க்திடு வன் மருத்துவன். இவ்வாறே சிவபிரானும் உயிர்கட்கு வரும் இருவிணேயைப் பலதிறத்தானு மூட்டித் தீர்ப்பனென்பதாம்.

மே ஹருவகஞ் செய்த தீண த் தெரித்துணர்த் தியவாறு.

தப்பியவழி புமென் ற வும்மை இழிவு சிறப்பின்கண்வர் தது.

திருத்தினனென்பது முற்றெச்சம்.

நன்மருந்தென்பத<u>ு</u>உம் பாடம்.

சென்றம் உம்மை இறர்தது சழீஇயற்ற; சென்றமென்புழி விவ்விகுதி விகாரத்தாற் இருக்கது; ''குடிபொன்றிக் குற்ற மு மாங்கேதெரும்'' (திருக்குறன், வெஃகாமை, செ – 1.) என்றுற் போல.

அவற்றிற்குத் தக்கவுபாயங்களிலே யென்பது அவாய் நிலே யான் வர்தது; அவ்வுபாயங்களாவன:—தானம் பூசை யோமமுத லாயின.

செய்யாதென்னு மெதிர்மறை செயிவகினச்சத்திரிபு,

அற்று யினும், துன்பநாகர்ச்சியேயன்றி இன்பநாகர்ச்சியும் மருக்தோடொக்குமாற யாங்ஙன? மென்பாரை கோக்கி அஃ துணர்த் தோதற்கெழுக்தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (34)

மண்ணுளே சிலவி யாதி மருத்துவ னருத்தி யோடுந் திண்ணமா யறுத்துக் கேறித் தீர்த்திடுஞ் சிலநோ பெல்லாங் கண்ணிய கட்டி பாலுங் கலந்தாடன் கொடுத்துத் தீர்ப்ப னண்ணலு மின்பத் துன்ப மருத்தியே விணேய றப்பன்.

#### சுப் — பதவுரை

மருத்துவன் – மருத்துவனையன், — மண்ணுளே சில வியாதி – இவ்வுலகத்துள்ளார்க்கு உண்டாகிய சில வியாதி கீன, — அருத்தியோடும் திண்ணமாய் – ஆதரவும் உறுதியு முடையவனுய், — அறுத்துக் கீறித்தீர்த்திடும் – அறுத்துத் கீறித் தீர்த் திடு வன், — சிலநோயெல்லாம் – சில வியாதி கீன. — கண்ணிய கட்டி பாலும் உடன் கலக்து கொடுத் துத் தீர்ப்பன் – கருதப்படுஞ் சருக்கரையும் பாலும் மருந் தோடு விரவிக் கொடுத்துத் தீர்த்திடுவன், — அண்ணலும் – (அவ்வாறே) முதல்வன், — இன்பத்துன்பம் அருத்தியே விண அறுப்பன் – இன்பத்துன்பங்களாகிய மரு ந்தை நுகர்வித்து இருவிணயாகிய கோயைத் தீர்ப்பன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ**-து. இவை மூன்று செய்யுளானுக் தரணிபோலத் தருமாறு தெரித்துக்கூறப்பட்டது. இனி, அண்ணலருத்து மவ்வின்பத்துன்பங்களே உயிரருக்குமுறைமை எவ்வாறென் பார்க்கு இன்பத்துன்பத் திவ்வுயிர் பிறக்கிறக்து வருவது போவதாமாறு கூறுகின்முர்.

இவை மூன்ற செய்யுளானுக் தாணிபோலத் தருமாறு தெளித் துக் கூறப்பட்டது.

இனி, அண்ணலருத்தாமவ் வின்பத்துன்பங்களே உயிருர்தை முறைமை எவ்வா? தென்பார்க்கு இன்பத் துன்பத் திவ்வுயிர் பிறர் திறர்து வருவது போவதாமாறு குறைகின்றுர். (35) பூதனை சரீரம் போனுற் புரியட்ட ரூபக் தானே யாதனை சரீர மாகி மின்பத்துன் பங்க ளெல்லா நாதனை ராணே யுய்க்க நரிகாடு சுவர்க்கர் துய்த்துத் தீதிலா வணுவா போனி சேர்க்திடுஞ் சீவ னெல்லாம்.

#### சுப் — பதவுரை

பூதரைசீரம் போனல்-இத்தூலவுடம்பு கழிந்தவழி,-புரியட்ட ரூபந்தானே – (தானுமுடன் கழிதலின்றி நிலே பெற்றுள்ளதாகிய) சூக்குமவுடம்பினின்றும்,—யாத ர சரீரம் ஆகி – (அவ்வினப்பயன்கள் அநுபவித்தற்குரிய) வெவ்வேறுடம்புகளுளவாதலான்,—சீ வன் எல்லாம் – உயிர்களெல்லாம்,—நாதனர் ஆணே உய்க்க – (அவ்வுடம் பொடு) நாதனராண செலுத்த (ச் சென்று),—சுவர்க்க மொடு நாகு இன்பத்துன்பங்களெல்லார் துய்த்து—துறக்க நிரயத் தின்பத்துன்பங்களே நுகர்ந்து.—தீது இலா அணு வாய் – (பின்பு அவ்வினச்சேடம் அநுபவித்தற்பொருட் டுக்) குற்றமில்லாத சூக்குமவுடம்பொடு ( நிலத் திற் சென்று),—யோனி சேர்ந்திரும்–கருப்பாசயத்தைத் தஃலப் படும் என்க

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இத்தூலவுடம்பு கழிந்தவழித் தானுமுடன் கழிதலின்றி நிஃபெற்றுள்ள தாகிய சூக்குமவுடம்பினின்றும் அவ்விணப்பயன்களே அனுபவித்தற்குரிய வெவ்வேறுடம்புக ஞளவாதலான், உயிர்களவ்வுடம்பொடு நாத ரை உண செலுத்தச் சென்று துறக்க நிரயத் தின்பத்துன்பங்களே தகர்ந்து பின்பு அவ்விணச்சேட மனுபவித்தற்பொருட்டுச் சூக்குமவுடம்போடு நிலத்திற் சென்று கருப்பாசப*த்தைத்* தஃப்படு மென்பதாம்.

ஆகியென்பத காரிய காரணப் பொருள்பற்றிவருஞ் செய வெனெச்சத்திரிபு.

பொன்விலங்குபோறவின் தூறக்க வுடம்பையும் யாதனு சரீரமென்ருர்.

நிலவுலகத்து வரும்போது அணுவாயோனி சேர்ந்திடுமெனவே, துறக்ககிரயங்களிற் செல்லும்போதும் யாதஞசரீரத்தைப்பற்றியே செல்லுமென்பது பெற்ரும்.

இங்ஙனம் பூதரைசீரம் போனவழி யாதரைசீரத்தைப் பற்று தற்கும் யாதரைசீரம் போனவழிப் பூதரைசீரத்தைப் பற்றுதற் கும் காலமிடையீடில்‰போலுமெனின், அஃதணர்த்த தற்கன்றே வருஞ்செய்யு ளெழுச்ததென்பது. (36)

உடல்விடா யோனி பற்றி யுதிப்பினு முதிக்கு மொன்றிற் படர்வுறு தூறம்பா வத்தாற் பாடாணம் போற்கி டக்து கடனதாங் காலஞ் சென்றுற் கடுகர சுதனில் வீழ்ந்தங் கிடருறு முருவங் கண்மத் தளவினி லெடுக்கு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

கன்மத்து அளவினில் – அவ்வவ்விணகளது வன்மை மென்மைகட்கேற்ப,—உருவம் எடுக்கும் அன்றே – பூதனு சரீரம் போயவாறே யாதனுசரீரத்தை எடாது மற்றுமோர் பூதனுசரீரத்தை எடுத்தலுமுண்டு யாதனுசரீரம் போய வாறே பூதனுசரீரம் எடாது மற்றுமோர் யாதனுசரீரத்தை எடுத்தலுமுண்டு (ஆகலான்),—உடல் விடா யோனிபற்றிஇவ்வுடம்பினே விட்டு (மற்ரூரேடம்புக்கேதுவாகிய மற்
நெரு) யோனியிற்றங்கி,—உதிப்பினும் உதிக்கும் – உதித்
தல் இடைவிடாது ரிகழ்தலுமுண்டு,—ஒன்றிற் படர்வு
உருது – ஒரு யோனியிலே தங்காது,—உறும் பாவத்தால்—
மிகுந்தபாவத்தால்,—பாடாணம் போல் கிடந்து – பாடா
ணம்போற் சிறிதுகாலந்தங்கி,—கடனதாம் காலம் சென்
ருல் – முறைமையாய அக்காலஞ் செல்லுங்கால்,—கடு
நரகதனில் வீழ்ந்து—கொடிய ரிரயத்தின்கண் வீழ்ந்து,—
அங்கு இடர் உறும் – அவ்விடத்துத் துன்புற்றுப் பிறத்த
லாகிய இடைவிட்டு ரிகேழ்தலுமுண்டு என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ→து. அவ்வவ்விண்களது வன்மைமென்மைகட்கேற் பப் பூதரைசரீரம் போயவாறே யாதரைசரீரத்தையெடாது மற்றுமோர் பூதரைசரீரத்தை யெடுத்தலுமுண்டு; யாதரை சரீரம் போயவாறே பூதரைசரீரமெடாது மற்றுமோர் யாதன சரீரத்தை பெடுத்தலுமுண்டு இவையெல்லாம் இடை விடாது நிகழ்தலுமுண்டு, இடைவிட்டு நிகழ்தலுமுண்டு என்பதாம்.

உம்மை எதிரது தேழீஇயது.

பாவப்பயன் கூற<sup>©</sup>வை, இ<mark>னம்பற்றிப் பு</mark>ண்ணியப்பயனு ம**வ்**வர ருதல் பெறப்படும்.

அற்றேல், இறந்தவுயிர் தானே மீளப் பிறக்குமெனின்,— உடம்பு முதலியனவு மிறந்தவை தானே மீளத்தோன்ற மெனல் வேண்டும்; அஃதின்மையின், அதவுமில்ஃ யெனக் கிரீடாப்பிரம வாதி முதலியோர் கூறங்கூற்றை யாசங்கித்து உவமைமுகத்தாற் பரிகரித்தற்கெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (37) பன்னக டெண்ட சங்கள் பாகாயர் தேன்னிற் பாய்வோர் தான் ஹாதோன் முட்டை யாக்கை தேறந்து செல் வதுவேபோல ஷன்னிய ஷயிர்க டூல ஷடல்விட்டு வானி ஹாடு மென்னிடு நனேவு மாறிக் கனவினே மருவு மாபோல்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

பன்னகம் துன்னுதோல் (துறந்து செல்வதுவே போல)–நெருங்கிய (முன்ணத்) தோலாகிய வுடலிண்டுட் டுச்சென்று (மற்றுரு தோலாகிய வுடலிணப்பற்றும்) பாம்புடோலவும்,—அண்டசங்கள் முட்டை (துறந்து செல்வதுபோல)-(முன்ண) முட்டையாகிய இடத்திண விட்டுச் சென்று (மற்ருோிடத்திணப்பற்றும்) பறவைகள் போலவும்,—பரகாயந்தன்னிற் பாய்வோர் யாக்கை துறந்துசெல்வதுவேபோல – (முன்ணே) அச்சிணவிட்டுச் சென்று(மற்றூர் அச்சிணப்பற்றும்)பரகாயப்பிரவேசிகள் போலவும்,—உன்னிய உயிர்கள் – (முறையே) கருதப்படும் உயிர்கள் (தாம் வேருகாது),—தூல உடல் விட்டு - தூல வுடலாகிய (முன்ண) உடம்பிண்விட்டு,—வா னி னூடு (சென்று) – வானேறிச்சென்று,—மன்னிடும் – (மற்ரூ ருடம்பி) னிஃபெறும்,—நனவுமாறிக் கனவிண மருவும் அ போல் – நனவுணர்வுமாறிக் கனவுணர்வைத் தஃப்படு மாறுபோல் அறிவு வேறுபட்டு என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. முன்ணேத் தோன்முதலியவற்றை விட்டுச் சென்று மற்டுருன்றணப் பற்றும் பாம்பு முதலியனபோல, உயிர்களும் முன்னுடம்புவிட்டு வானேறிச் சென்று மற்றே 29 ருடப்பினிஃபெறம், நனவுணர்வு மாறிக் கனவுணர்வைத் தஃப்படுமாறுபோ லறிவுவேறுபட்டென்பதாம்.

சென்றென்பது சொல்லெச்சம்.

அறிவுவேறுபட்டென்பத அவாய்ஙிலேயான் வர்தது.

நனவுகனவென்பன ஆகுபெயர்.

பன்னகமு தலிய நான்குக் தான் வேரு தலின்றியுக் தன்னுட லும் இடமும் அச்சும் அறிவும் வேரு தற்கும் முறையே யுவமை யாயின.

இவைமூன்று: செய்யுளானும் இவ்வுயிர் பிறந்திறந்த வருவத போவதாமாறு வகுத்துக் கூறப்பட்டது.

இவ்வாறு 'இருவி'ணபென்'னே'பென்பத முதற் 'பன்னகமண்டச' மென்பதீருகக்கிடர்த முப்பத்தாளன்கு செய்யுளும், இருவி'ன பின்பத்துன்பத்தென்னு மேஃலச்செய்யுளிற் கூறிய பொருள்களே அவ்வம்மதம் பற்றி யாசங்கித்துப்பாளிகரித்து வலியுறுத்தி வகுத்துக் கூறினைவெனக் காண்க. (38)

தன்மமோ டதன்ம மாகித் தானிரு பயனுர் தர்து நன்மைதீ மையினு மின்பத் துன்பினு நாடிக் கோண முன்னமே யான்மா வின்றன் மும்மலத் தொன்ற தாகிக் கன்மமு மூலங் காட்டிக் காமிய மலமாய் நிற்கும்.

#### சுப் - பதவுரை

முன்னமே ஆன்மாவின்றன் கன்மமுந்தான் – (இத் துணேயுங் கூறியவாற்ருல்)முற்பிறவியிற் சதசத்தாகிய ஆன் மாவிறை் (செய்யப்படும்) கன்மமெனப்படுவது,—தன்ம மோடு அதன்மமாக – அறம்பாவ மென்று இருவகைத் தாய்,—இரு பயனும் தந்து – இருவகைக்கு முரிய பயன் றருதலான்,—மூலம் காட்டிக் காமிய மலமாய் – (செயப் படுபொருளாகிய தனக்கு) முதற்காரண மென்பது காட் டிக் கான்மிய மலமெனப்பட்டு,—மும்மலத்து ஒன்றதாகி-(பந்தமுறுத்துதல் ஒப்புமையான்) மும்மலத்துள் ஒன் றென வுடன்வைத் தெண்ணப்பட்டு,— நன்மை தீமைய யினும் இன்பத்துன்பினும் – நன்மை தீமையாகிய காரண வேதுவானும் இன்பத் துன்பமாகிய காரி ய வேது வானும்,—நாடிக் காண நிற்கும் – அனுமித் தறியுமாறு நிற்கும் என்க.

## சிவ – பொழிப்புரை

எ-து இத்து‱யும் கூறியவாற்முற் போக்த கன்ம மெனப்படுவது, சதசத்தாற் செய்யப்படுதலின் அறம்பாவ மென்றிருவகைத்தாய் இருவகைக்குமுரிய பயன்றருதலாற் செயப்படுபொருளாகிய தனக்கு முதற்காரண முண்டென் பது காட்டிக் கான்மியமல மெனப்பட்டுப் பந்தமுறுத்துத லொப்புமையான் மும்மலத்துளொன்றென உடன் வைத் தெண்ணப்பட்டுக் காரணவேதுவானும் காரிபவேதுவானும் அனுமித்தறியுமாறு நிற்கு மென்பதாம்.

மூலகன்மங் காரியமாய்ப் பரிணமித்தன்றிப் பயன்றுராமை மின், ஏஜோயபோல வேறு வைத்தெண்ணப்படா தாயிற்று.

உம்மை சிறப்பு.

இருவிணே யநாதி யாதி யியற்றலா னுகர்வா லந்தம் வருமலஞ் சார்ந்து மாயா வுருவுகண் மருவி யார்த்துத் தருசெயன் முறைமை யாலே தான்பல பேதங் காட்டி யருவதாய் நின்ற ரன்ற ூணயி னமர்ந்து செல்றும்.

### சுப் — பதவுரை

இருவின் நுகர்வால் இயற்றலால் வரும் – அவ்வின் தான் நாசோற்பத்தி பண்ணப்பட்டுச் சந்தானமாய் வரு தலான்.—ஆதி அந்தம் அநாதி—(காரியப்பீரபஞ்சம்போல்) ஆதி அந்த முடைத்தாயும் பீரவாகாநாதியாய்.—மலம் சார்ந்து மாயா உருவுகள் மருவி - ஏன் ஆணவமல மாயா மலங்களின் காரியங்களோடுகூடி.—ஆர்த்துத் தருசெயல் முறைமையாலே – (உயிரைப்) பந்தித்துத் தனது காரிய வேறுபாட்டிற்கேற்ப,—தான் பல பேதம் காட்டி — (அவ்வவ்வுயிர்க்குப்) பலவேறு வகைப்பட்ட யோனி களேத் தோற்றுவித்து,— அருவதாய் நின்று – சூக்குமமாய் நின்று,—அரன்றன் ஆணயின் அமர்ந்து செல்லும் – இறைவனிணயின் நடக்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வினே தான் காசோற்பத் தி பண்ணப்பட்டுச் சந்தானமாய் வருதலாற் காரியப்பிரபஞ்சம்போல் ஆதியக் த முடைத் தாயும் பிரவாகாகா தியாய் ஏனேயிரு மலங்களின் காரியங்களோடு கூடி உயிரைப் பக்தித்துத் தனது காரிய வேறபாட்டிற்கேற்ப அவ்வுயிர்க்குப் பலவேறுவகைப்பட்ட யோனிகளேத் தோற்றுவித்துச் சூக்குமமாய் நின்ற இறை வணையினடக்கு மென்பதாம் அரன்ற இணயினமர் ந்து செல்லு மென்றது முடிக்தது முடித் தல்.

இவை இரண்டு செய்யுளானும் அவ்விருவிணயின் சொரூபம் இதுவென்பது கூறப்பட்டது.

சங்கமர் தாப ரங்க டத்தங்கன் மத்துக் கீடா வங்குரு போனி மாறு மச்சுமா முதிங் கென்னி னிங்குமா னுடரி யற்றும் புண்ணியத் தின்ப வீட்ட மங்குவான் சுரர்களாயேருர்து வாரோ.

#### சுப் ... பதவுரை

தத்தம் கன்மத்துக்கு ஈடா – தத்தம் விணக்கீடாக — சங்கமம் தாபரங்கள் – சராசரமாகிய அவ்வவ்வுபீர்கள், — அங்கு உருயோனி மாறும் – அச்சு அவ்வவ்யோனியின் மாறிப் பிறத்தலன்றி, —இங்கு அச்சு மாருது என்னின் – சுண்டை அச்சுமாறி மற்நிருரு யோனியிற் பிறத்தலில்ல என்பரெனின், —இங்கு மாநுடர் இயற்றும் புண்ணியத்து இன்ப ஈட்டம் – இவ் வுலகத் துமாநுடர் செய்யும் புண்ணியத்தின் பயணைய இன்பமிகு தியை, — அங்கு வான் சுரர்களாயோ நரர்களாயோ அருந்துவார் – மேலுலகத் தின் வாழ்கின்ற தேவர்களாய் அநுபவித்தலன்றி நரர்களாய் அதுபவிக்குமாறு யாங்ஙனம் என்க.

## **சிவ** — பொழிப்புரை

**எ-து. விணேக்கீடாக அவ்வ**வுயிரவ்வவ் போனியின் மாறிப் பிற**த்தலன்**றி அச்சுமாறி மற்*ருரு* போனியிற் பிறக்த லில்லே பென்பார்க்குக் கன்மதுகர்ச்சியாமாற யாங்ஙன மென்பதாம். (41) நரர்களாய்த் துய்ப்ப ரென்னி னரர்பதி சுரரு லோகஞ் சுரர்களாய்த் துய்ப்ப ரென்னிற் சொன்னவச் சழியுமாகுஞ் சுரர்களாய்ப் பலன்கடுய்த்துத் தாமிங்குத் தோன்றும்போது நரர்களாய்ப் பிறப்பர் ஞாலத் தமாராய் நண்ணி டாரே.

### சுப் — பதவுரை

சுரர் உலோகம் நரர்களாய்த் துய்ப்பர் என்னின் -மேலுலகத்தில் மாநுடவடிவாக அநுபவிப்பரெனின்,—நரர் பதி – (அது) மண்ணுலகேயாம்,—சுரர்களாய்த் துய்ப்பர் என்னின் –தேவர்களாயே அநுபவிப்பரெனின்,—சொன்ன அச்சு அழியுமாகும் – சொல்லிய அச்சு மாறுதலுண்மை (இனிது விளங்குமாகலின்),—சுரர்களாய்ப் பலன் கள் துய்த்து – தேவர்களாய்ப் பயீன நுகர்ந்து (துலேந்தவழி), —தாம் இங்குத் தோன்றும்போது – தாம் மீண்டு இவ்வுல கின் உதிக்கும்போது,—நரர்களாய்ப் பிறப்பர் – நரர்வடி வாய்ப் பிறப்பதன்றி, –அமரராய் ஞாலத்து நண்ணிடாரே-தேவராய் இவ்வுலகத்தின்கட் பொருந்திடார் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து சன்ம*நு*சர்ச்சிக்கண் இம்மைமறுமைகள*து* இயல் பறிய வல்லார்ச்சூ அச்சுமாறுதலுண்மை இனிது விளங்கு மென்பதாம்.

அற்றேல், காவடிவுமு தலாயின சாவடிவுமு தலியனவாய் வேறு படும்வழியும் அவ்வவ்வாகாரம் மாறு தலில்ஃ பெனக் கொள்வார்க்கு அதுபற்றியிழுக்கென்ண? பென்பாரை கோக்கி வேறுமெடுத்துக் காட்டு தற்கெழுந்தது வருஞ் செய்யுகொன்பது. (42) வண்டுக ளாகி மாறு மயிர்க்குட்டி மற்றோர் செந்துப் பண்டைய வுருவர் தானே வேட்டுவ ைப்ப்பி றக்குங் கண்டுகொள் யோனி யெல்லாங் கன்மத்தான் மாறு மென்றே கொண்டன சமய மெல்லா மிச்சொனீ கொண்ட தெங்கே.

#### சுப் — பதவுரை

மயிர்க்குட்டி வண்டுகளாகி மாறும் மற்ருர் செக் துப்பண்டைய உருவக்தானே வேட்டுவனுய்ப் பிறக்கும் – (இம்மையினும்) மயிர்க்குட்டி வண்டாக அச்சுமாறும் மற்றுமோர் புழுத்தன்பழையவடிவமே வேட்டுவனுக அச்சுமாறும் என்பது,—கண்டுகாள் – நீ (கண்கூடாக) அறியக்கிடத்தலானும்,—கன்மத்தான் யோனி எல்லாம் மாறும் என்றே சமயம் எல்லாம் கொண்டன –கன்மத்திற் கேற்ப யோனிகள் மாறுதல் உண்டெனவே எல்லாச்சமய நூல்கட்கும் ஒப்பமுடிக்த தாகலானும்,—இச்சொல் நீ எங்கே கொண்டது – (அக்காட்சியளவையோடும் உரை யளவையோடு முரணி) நீ கூறும் இக்கூற்றுப்போலியாத லின் இதீன எங்கே கொண்டாய் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இம்மையிலும் வண்டுமுதலியன அச்சுமாறு தல் கண்கூடாயறியக்கிடத்தலானும், இலிதெல்லாச் சமயநூல் கட்கு மொப்பமுடிந்த தாகலானும், அக்காட்சியளவையோடும் உரையளவையோடும் முரணிக் கூறவார் கூற்றுப் போலி பென்பதாம்.

அற்றுயினும், வண்டுமுதலியனவற்றின் அவ்வச்சே பிறி தொன்றுய்ப் பரிணமிப்பதன்றி அஃதழிந்து வேறு தோன்றவதன் ருகலான், அவற்றை மீண்டெடுத்துக் காட்டுதல் அமையாதென் பாரை கோக்கி யெழுத்தது வருஞ்செய்யுகொன்பது. (43)

அகலியை கல்ல தானு ளரிபல பிறவி பானுன் பகலவன் குலத்திற் றேன்றிப் பாரெலா முழுது மாண்டு நிகரிலா வரச னகுஞ் சிலந்திலீ டுலகம் போற்றச் சகமதி லெலிதா னன்றே மாவலி யாய்த்துத் தானே.

#### சுப் – பதவுரை

அகலி ைய – அகலிமையானவள்,—கல்லதாளுள் – (்களதமமுனிவனிட்ட சாபவயத்தாற்) கல்லாக அச்சழிக் தே மாறிஞுளென்பதும்,—அரி – மாயோனனவன்,—பல பிறவியாணன் – (பிருகுமுனிவனிட்டசாபவயத்தான் மச்ச முதலியவாகத்) தசனிதத்தோற்றத்தினும் அச்சழிந்தே மா நிஞைன் பதும், – சிலந்தி – சிலம்பிப்பூச்சியான து, – பக லவன் குலத்தில் தோன்றி – சூரிய வமிசத்தில் உதித்து,— பார் எலாம் முழுதும் ஆண்டு-பூமிமுழுவதும் ஆளும்படி, நிகர் இலா அரசன் ஆகும் – (முதல்வனருளான்) ஒப்பில் ்லாத அரசஞக அச்சழிந்தே மாறியதென்பதும்,—எலிதான் அன்ரு – எலியான து.—சகமதில் – நிலவுலகின்கண்ணே, <u>\_\_நீடு உலகம் போற்ற - துறக்கவுலகத்துள்ளாருக் துதிக்</u> கும்படி,—மாவலி ஆய்த்துத்தானே - (முதல்வனருளான்) மகாபலிச்சக்கரவர்த்தியாக அச்சழிந்தே மாறியதென் பதும் கேட்கப்படுதலான் (யாண்டும் அவ்வாறே தெளியப் படும்) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ**-து. அ**ச்சு அழிந்தே மாறுதலும் அக்வியை முதலி யோர் மாட்டுக் கேட்கப்படுதலான் பாண்டுமவ்வாறே தெளி யப்படு மென்பதாம். அகலியை முதலியோர்க்கு அங்ஙகாமாறியதஞ் சாபவருள் களா ஞயதன்றிக் கன்மமாத்திரையா ஞயதன்ருகலான், அதுவே பற்றி யாண்டு மவ்வாறு கோடல் பொருச்தாதென்பாரை கோக்கி மெழுச்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (44)

செப்பினுப் மாற வேறு சிலர்விதி யாலே கன்மால் வைப்புறும் யோனி பெல்லா மாறிவர் திடாவிங் கென்னி னெப்படி யாணுஞ் செப்திக் கிறைகரி யாவ னென்றே முற்பட மொழிர்தே னெல்லா முதல்வன்றன் விதியேயாகும்.

### சுப் — பதவுரை

சிலர் வீதியாலே வேறு மாறச்செப்பினய்-சிலர் சாப வருள்களாலே அச்சழிக்தே மாறும்படி (வக்ததென்று) கூறி,—கன்மால் வைப்புறும் யோனி எல்லாம் மாறி வக்தி டா இங்கு என்னின்-கன்மமாத்திரைக்கே துவாய் அமைக் துள யோனிகளில் (உயிர் அச்சழிக்து) மாறுதலின்றென எண்டு நீ சொல்லின்,—எப்படியானும் – எவ்வ கை யானும்.—செய்திக்கு இறை கரியாவன் என்றே – (உயிர் கள்) செய்யுங் கன்மங்கட்கு முதல்வன் சான்றென்றே,— முற்பட மொழிக்தேன் - (மறைகளீசன்சொ லென் ப து முதலாக) மேற்கூறிப்போக்தா மாகலின்,—எல்லாம் முதல் வன்றன் விதியே ஆகும் - விணப்பய னெனப்பட்டன வெல்லாம் முதல்வனுடைய சாபவருள்களே யாதலின் விசேடமின்மையான் (ஓரிடத்திற்கண்டது யாண்டு ம் ஒக்கும்) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மறைகளிசன்சொல்லென்பது முகலாக மேற் கூறிப்போர்தமையின், விணப்பயனெனப்பட்டனவெல்லாம் முதல்வனுடைய சாபவருள்களேயாகலின் விசேடமின்மை யான் ஓரிடத்திற் கண்டது யாண்டு மொக்குமென்பதாம்.

வி தியென்றது ஈண்டுச் சாபவருள்கண் மேற்ற இவை யைந்து செய்யுளானும் மீமாஞ்ச்கரி லொருசாரார் மதம் பற்றி ஆசங்கித்தப்பரிகரித்தத் தாண் பலபேதங்காட்டியென மேற் கூறியது சாதிக்கப்பட்டது.

அற்றேல், கோக்கிற்றை கோக்கி நிற்குமுயிர் மற்றோச் சிணப் பற்று தல் யாங்ஙனஞ் செல்றுமென்பாரை கோக்கியெழுந்தது வருஞ்செய்யு வெண்பது. (45)

அவ்வவ போனி தோறு மவ்வவ வுலகர் தோறும் செவ்**வி** தி னறிர்து கண்மஞ் சேர்ந்திடா சிவ**ன்** சேரா விவ்வகை சும்மிற் சேர்வு மிறைசெய லானுற் செய்த வெவ்வுரு வுர்தங் கண்மான் மாற்றுவ னிறைவன் ரூனே

#### சுப் — பதவுரை

கன்மம் அவ்வவ யோனி தோறும் அவ்வவ உலகக் தோறும் செவ்விதின் அறிக்து சேர்ந்திடா - விண்கள் (சட மாகலின்) அவ்வவற்றிற்கேடாய தநுக்களேயும் புவனங் களேயும் கேராக அறிக்துசென்று அணேயமாட்டா,— சீவன் சேரா – உயிர்கள் (சேதனமாயினும் தமக்கென அறிவின்மையான் அவையே) அவற்றது பயின அறிக் தெடுத்துக்கொண்டு நுகரமாட்டா,—இவ்வகை தம்மிற் சேர்வும் – இங்ஙனமாதலின் மாயை விணகளேக் காரியப் படுத்தி உயிர்கட்குச் சேர்த்தலும்,—இறை செயல் ஆணல்-இறைவனேயென்பது மேற்பாரிசேடவளவையாற் பெறப் பட்டமையின் (அஃது உயிர் முதலியவற்றின் செயலன்மை யான்),—இறைவன் ருனே செய்த எவ்வருவும்-இறைவன் செய்த எவ்வகை அச்சையும்,—தங்கன்மான் மாற்றுவன் —உயிர்கள் விணக்கேற்ப இறைவன் மாற்றுவன் (ஆதலின் அதன்கண் ஆசங்கை என்ீன்) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மாபை விண்களேக் காரியப்படுத்தி உயிர்க்குச் சேர்த்துவான் இறைவனேபென்பது மேற் பாரிசேடவளவை யாற் பெறப்பட்டமையின், அஃதா உயிர் முதலியவற்றின் செயலன்மையான் இறைவன் செய்த வச்சை இறைவன் மாற்று தற்கண் ஆசங்கையென்ணே பென்பதாம்.

இவ்வென்பது வகாவீற்றுப் பலவறிசொல்.

இதனை மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

அற்றேல், இவ்வாறு அச்சுமாறித் தோன்றுமாயிற் சற்காரிய வாதத்திற்கு இழுக்காம்போலுமென்பாரை கோக்கி யெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது,

மாறியிவ் வுருவ மெல்லாம் வருவதெங் கேரின் றென்னிற் கூறிய சூக்கு மத்தா முருவெனிற் குறியொன் றென்னின் வே*ரெரு* குறியா மாரம் வீரசங் கிலியு மாகுர் தேறிகீ யொருவ ஒலிச் செயலெலாஞ் சிவலு லாகும்.

## சுப் — பதவுரை

இவ்வுருவடுமெல்லாம் மாறி வருவது எனின் — (அற் றேஸ் இவ்வாறு)அச்சுமாறித்தோன்றுவதாயின்,——எங்கே ெின்று என்னின் – யாங்ஙன நின்றெனின்,—உருக்கூறிய குக்குமத்து ஆம்-தூலவுடம்பு அங்ஙனங் கூறிப்போந்த தன்மூலமாகிய குக்குமவுடம்பினின்றும் உண்டாம்,— குறி ஒன்று என்னின் – காரணம் ஒன் (ருகக் காரியம் பல வாதல் அமையா)தெனின்,—ஒருவனுல் ஒரு குறி – செய் வானது ஆற்றலான் ஒரு போன்,—வேரும் ஆரம் வீரசங் கிலியும் ஆகும் – ஆரம் வீரசங்கிலி முதலிய வெவ்வேறணி கலங்களாய்ப் பரிணமிக்குமாறுபோல,—சிவணல் இச்செய லேலாம் ஆகும் – இறைவனது ஆற்றலான் ஒரு குக்கும வுடம்பு வெவ்வேறு அச்சுக்களாய்ப் பரிணமித்துத்தோன் றுதல் உண்மையின்,—நீ தேறு – (ஆண்டுச் சற்காரிய வாதத்திற்கு இழுக்கில்ல யென்பதனே) நீ தெளிவாயாக என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. செய்வான தாற்றலான் ஒருபொன் வெவ்வேறணி கலங்களாய்ப் பரிணமிக்குமா றுபோல, இறைவன தாற்றலான் ஒருசூக்கு மவுடம்பு வெவ்வேறச் சுக்களாய்ப் பரிணமித் துத் தோன் ஹத அண்மையின், ஆண்டுச் சற்காரியவா தத் திற் கிழுக்கில்ஃயென்ப தாம்.

சூக்குமங் கெட்டுத் தூலக் தோன்றிடா சூக்கு மத்தி ஞக்கியோ ருடல்கி டப்ப தின்றுட லாக்குக் தன்மைக் கோக்கிய சத்தி யுண்டா யுடறருங் கால முற்று கீக்கிட மரம்பின் வேரோர் கீண்மர நிகழ்த்து மாபோல்.

#### சுப் — பதவுரை

(அங்ஙனஞ் சூக்குமவுடம்பினின்றும் இத்தூலவுடம் பெல்லாம் வருவது ஆரம் வீரசங்கிலியானுற்போல ஒன்று பிறிதொன்றுவதுமன்று) சூக்கு மம் கெட்டுத் தூலக் தோன்றிடா – (வித்து மரமானற்போல) ஒன்று கெட்டு ஒன்று தோன்றுவது மன்று,—சூக்குமத்தின் ஆக்கி ஒர் உடல் கிடப்பது இன்று – (மதிக்கெழுக ஃகள்போல) ஒன்றி கிடப்பது இன்று – (மதிக்கெழுக ஃகள்போல) ஒன்றின் கண் ஒன்று கிடந்து தோன்றுவதுமன்று, —உடல் ஆக்குந் தன்மைக்கு – (மற்றென்னயோ) சூக்குமவுடம்பிற்று லவுடம்புகள் உண்டாந்தன்மைக்கு (த் திருட்டாந்த மேனின்), —மரம் காலம் உற்று நீக்கிட – மரமானது இறுதிக்காலம் உறுதலான் நீங்கப்பட, —பின் வேர் ஒர் நீள் மரம் நிகழ்த்தும் ஆபோல் – பின்பு மரவேரின் மற்றெரு நீண்ட மரம் உண்டாதல் போலுமாகலின், — ஓக்கிய சத்தி உண்டாய் உடல் தரும் – சூக்குமவுடம்பிற்றாலவுடம்புகள் யோக்கியமான சத்தி கு பமாயிரு ந்து தோன்றுவன என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனஞ் சூக்குமவுடம்பினின்றம் இத்தால வுடம்பெல்லாம் வருவது, ஆரம் வீரசங்கிலியானற்போல ஒன்று பீறிதொன்றுவதுமன்று, வித்து மரமானற்போல ஒன்று கெட்டு ஒன்று கோன்றுவதுமன்று, மதிக்கெழுகில கள்போல ஒன்றின்கணென்று கிடந்து தோன்றுவதுமன்று; மற்றென்னேயெனின்,—மரவேரின் மற்றுரு மரம்போலச் சூக்குமேவுடம்பிற் றாலவுடம்புகள் சத் திரு பமாயி ருந்து தோன்றுவன வென்பதாம்.

சற்காரியமா தற்கட்படும் விசேடங் கூறியவாறு.

யோக்கியம் ஒக்கியமென மரீஇயிற்று, (48)

விதிப்படி சூக்கு மத்தே யுருவரும் விணேயா விங்கே யுதித்திடா வுருவ மாக வுருவரு மரங்கள் வித்திற் கதித்தெழு மரமும் வித்துங் கழியும்பின் னழியுஞ் சூக்க மதிக்கெழு கீலகள் போல வருவது போவ தாமே.

### சுப் — பதவுரை

உரு வரும் மரங்கள் – உருவமாய் விளங்குகின்ற மரங்கள்,—வித்தின் கதித்து எழும் (அவைக்கு முதலாகிய) வித்தினின்று தோன்றி எழும் (அதுபோல),—விணயால் விதப்படி – விணக்கேற்ப இறைவணீணயால்,—உரு – அத்தூலவுடம்புகள்,—சூக்குமத்தே வரும் – (அவைக்கு முதலாகிய) சூக்குமவுடம்பினின் றுக் தோன் றும்,—மரமும் வித்தும் கழியும் – அழிந்தவழி (அதற்கு மூலமாகிய) வித் தும் உடனழியும் (ஆதலின்),—பின் சூக்கம் அழியும் (என்னின்) – (அதுபோலத் தூலவுட**ம்**பு கெட்டவ**ழி**ப்) புன்னர் (அதற்கு முதலாகிய) சூக்குமவுடம்பு அழியும் போ லுமெனின் (அற்றன்று சூக்குமத்திற் றூலக்தோன்று தன்மாத்திரைக்கு ஒருபுடை ஒப்புமையல்லது முற்றுவமை யன்மையான்),—மதிக்கு எழு கூலகள்போல வருவது போவதாமே – சந்திரனுக்கு உளவாகிய கஃபைதிறைற் காரணமாகிய ஒருகலே அழியாது நிற்க மற்றக்கலேகள் தோன்றுதலும் ஒடுங்குதலும்போல மூலமாகிய சூக்கும வுடம்பு அழியாது நிற்க அதினின்று தூலவுடம்புகள் தோன்றி ஒடுங்கும்.—இங்கே உருவமாக உதித்திடா -ஈண்டு (அத்தூலவுடம்புகள் தமக்கு ஒரு முதலில்வழி) உருவமாகத் தோன்றிடா (இவ் வருத்தாபத்தியால் அஃ துண்டுடன்பது அறியப்படும்) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மரக்தோன்று தல் வித்தையின்றி படையா தவாறு போல, அத்தூலவுடம்பு தோன்று தலுக் தனக்கொரு முத லில்வழிக் கூடாதென்னும் அருத்தாபத் தியால் அஃதுண் டென்பது அறியப்படு மென்பதாம்.

சுக்குமவுடம்புண்மைக்குப் பிரமாணங் கூறியவாறு; ஆண்டுத் தோன் ஓமாசங்கையை கீக்கு தற்பொருட்டு மதிக்கெழுக‰கள்போல வருவது போவதாமெனவு முடன் கூறிஞர். அற்றேல், தூலவடி வுக்குக்காரணம் ஐம்பெரும்பூ தமேயமையும் சூக்குமவடிவு ஏற்றுக்? கெனின்,—அறியாது கூறி ஞய்; சற்காரியவாதத்திற் றூலப் பொருட்குக் காரணஞ் சூக்குமபூ தமேயாவதன்றிப் பிறிதில்ஃபென வும், அச்சூக்குமவுடம்பாவது சூக்குமபூ தமெனப்படுக் தன்மாத்திரை யானியன்ற வடிவாகலின் அதன் காரியமாதல்பற்றியே தூலவுடம் பை ஐம்பெரும்பூ த வடிவென்பதெனவும், தெற்றேறனவுணர்க்த கொள்க. உருவருமாங்கள் வித்திற் கதித்தெழுமென்பது எடுத் துக்காட்டு வமை. மாமும் வித்துங் கழியுமென்பது மது. அழியஞ் சூக்க மென்னிலென்று உரைத்துக்கொள்க; சூக்கம் பாகதச்சிதைவு.

இவைமூன்ற செய்யுளானுஞ் சூக்குமவுடம்பு முதற்காரணமா மாறாணர்த்தித் தான் பல பேதங்காட்டுதல்பற்றிச் சற்காரியவாதத் திற்கு இழுக்கின்மை கூறப்பட்டது.

அற்றேல், இப்பெற்றித்தாகிய சூக்குமவுடம்புக்கு மூலம் வேறில்‰ போறுமெனின், அவ்வாசங்கை நீக்குதற்கெழுந்தத வருஞ்செய்யுளென்பது. (49)

தூலமா முருளி இச்சூச் சூக்கும முதலை தற்கு மூலமா தைத்கு மூல மோகினி யதன்மு தற்றுன் மேலதாம் விர்து சத்தி சிவமிவை மிசையா மெல்லாஞ் சாலவின் முகு மான்மாச் கிவத்திணச் சார்ந்த போது.

#### சுப் — பதவுரை

தூலமாம் உருவினுக்கு முதல் குக்குமம் – தூலவுடம் பிற்கு முதற்காரணம் குக்குமவுடம்பு,—அதற்கு மூலம் மான் – அதற்கு முதற்காரணம் மூலப்பகுதி,—அதற்கு மூலம் மோகினி – அதற்கு முதற்காரணம் மோகினி,— அதன் முதற்ருன் மேலதாம் – அம்மூலப்பகுதிக்கு முத லாகிய தானே பரமமுதற்காரணமெனப்படும், விர்துசத்தி சிவம் இவை மிசையாம் – (ஏனேக்) குண்டலினிசத்தியோ வெனின் (அது) சுத்தமாய் இவையீனத்திற்கும் வியாபக மாய் நிற்கும்,—எல்லாம் - இவ்விருவகைப் பிரபஞ்சமும், —ஆன்மாச் சிவத்தினேச் சார்தற்கு ஏதுவாகிய பக்குவகாலம் அமைதற்பொருட்டு இப்பெத்தகாலத்து உளவாவன என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. தூலவுடம்பிற்கு முதற்காரணஞ் சூக்குமவுடம்பு, அதற்கு முதற்காரணம் மூலப்பகுதி; அதற்கு முதற்காரணம் மோகினி, அதுவே பாம முதற்காரணமெனப்படும். ஏண்க் குண்டலினிசத்தி போவெனின், அது சுத்தமாப் இவைபணத் திற்கும் விபாபகமாப் நிற்கும். இவ்விருவகைப்பிரபஞ்சமும் ஆன்மாச் சிவத்திணச் சார்தற்கேதுவாகிய பக்குவகாலஞ் சாறுதற்பொருட்டு இப்பெத்தகாலத்துளவாவன வென்ப தாம்.

அதன் முதற்ருனென்பது அம்மூலப்பகுதிக்கு முதலாகியதா னென இருபெயரொட்டுப் பண்புத்தொகையாய் மோகினியின் மேனின்றது. அதன்முதற்ருனென்றனுவதித்து மேலதாமெனப் பாமழு தற்காரணமாதல் கூறப்பட்டது; இவ்வாறன்றி முதலென்ற துண எழுவாயாக வைத்துரைப்பார்க்கு, றகரமிரட்டித்தல் பொருர் தாமையுஞ் சித்தார்தத்திற்கு ஏலாமையு முணர்க.

சிவமென்றது முன்னோயது சுத்தமென்னும் பொருட்டு.

சாலவாகுமென வியையும்; சாலூதல் அமைதல்.

சார்ந்த வென்னும் பெயரெச்சம் ஏதுப்பெயர் கொண்டது.

இதனுனே மேலதன்கணிகழு மாசங்கை நீக்கி வருஞ்செய்யுட் குத்தோற்றுவாயுஞ் செய்யப்பட்டது.

'இருவி'னையின்ப' வென்னுஞ்செய்யுண்மு தல் இதாகாறும் முதற் செய்யுளின் 'அலகிலா வுயிர்கள் கன்மத் தா'ணோயி னமர்க்தை செல்ல' என்ற விரண்டாங்கூற்றை வலியுறுத்தியவாறு.

இனி, இருபத்திரண்டு செய்யுளான் மூன்றுங் கூற்றின்கட்படும் முறைறமையெல்லார் தெரித்தாணர்த்து கின்றுர். (50)

#### மூன்ருமதிகரணம்.

அரன்விதி யருள தென்றே யறைக்தன னதுவு முன்னே தரைநா கருந்து றக்கக் தநுகரணுதி பெல்லாம் வருவதுஞ் செய்த நாதி மலங்களிம் மருக்தாற் றீர்த்துப் பரகதி யதுவுக் தந்து பாதபங் கயமுஞ் சூட்டும்.

### சுப் — பதவுரை

அதுவும்—(அவ்விருவகைப் பிரபஞ்சங்களும் ஆன்மாச் சிவத்திணச்சார்தற்கு ஏதுவாகிய பக்குவகாலம் அமைதற் பொருட்டு இப்பெத்தகாலத்து உளவாதலாகிய) அதுவும்.
—அரன் விதி (என்று) – (இலயம் போகம் அதிகாரமென்
னும் அவத்தைகளினின்ற) இறைவன் செய்யுஞ் செய்தி
யென்றும், —அருளதே என்று—(அது) கருணேயேயென்றும்.
— முன்னே அறைந்தனன் – (தொகுத்தும் வகுத்தும்)
மேலேகூறிப்போந்தாமாகலின், —தரை நரகு அருந்துறக்கம்
தனுகரணுதி எல்லாம் - பூமி நரகம் அரியதுறக்க முதலிய
வற்றிற்சென்று (அவைக்குரிய பயீன அநுபவித்தற்கேது
வாகிய) தனுகரணுதிகளே, —வருவதும் செய்து—உளவாகச்
செய்து, —அநாதி மலங்கள் - அநாதியாய மலகன்மங்க
செய்து, —அநாதி மலங்கள் - அநாதியாய மலகன்மங்க
கென்னும் நோய்களே, —இம் மருந்தால் தீர்த்து -அத்தனு
கரணுதிகளாகிய மருந்துகளினுலே தீர்த்து. —பரகதியதுவும்
தந்து—பரஞானத்தை விளக்கி, —பாதபங்கயமும் குட்டும்
— சிவானந்தப் பெரும்பேறும் அவறைற் றரப்படும் என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து எல்லாஞ் சிவக்திணச் சார்ந்தபோது சாலவின் ருதலாகியவதுவும் இல யம் போகம் அதிகாரமென்னும் அவத்தைகளினின்ற இறைவன் செப்யுஞ் செய்தியென்றும் அது கருணேயேயென்றுந் தொகுத்தும் வகுக்தும் மேலே கூறிப்போந்தாமாகலின், அத்தனுகாணுதிகள் மலகன்மங்க ளாகிய நோய்க்கு மருந்தாக அவனைமைக்கப்பட்டன; அவற ருல் அந்நோய் தீர்ந்தவழிப் பரஞானத்தை விளக்கிச் சிவா னந்தப் பெரும்பேறும் அவனைற்றாப்படுமென்பதாம்

கதியென்பது ஞானத்திணயுணர்த்தல் வடமொழிமதம்.

'முன்னேயறைந்தன' வென்றதனுல் அமர்ந்து செல்லத் தஃவை ஞதற்கெட்படுமியல்பெல்லாம் ஈண்டே கூறற்பாலனவாயினும், ஒவ் வோரியைபு ப்ற்றி ஆண்டாண்டு ஒருங்கு வைத்தோதப்பட்டன; அவையெல்லாம் ஈண்டிய்த்துரைத்துக் கொண்டுணர்கவேன்பதா உ மாயிற்று. மாயாகாரியமெல்லாஞ் கிவத்திணச் சார்தற்பொருட்டா மாறு யாங்கான?மென்னும் ஆசங்கையை கீக்கு தற்பொருட்டு. 'அகாதி மலங்களிம்மருந்தாற் றீர்த்துப் பாகதியதுவுந் தந்து பாதபங்கயமுஞ் சூட்டு' மென்றுர். மலந்தீர்க்கு முகத்தான் அவையங்கானமாமென்ற வாறுயிற்று. 'இலனென்று தீயவைசெய்யற்க'' (திருக்குறள், தீவிணயச்சம், செ – 5) என்றுற்போல அன்னீற ஈண்டுத் தன் மைக்கண் வந்தது. மேல் இன்பத்தன்பமருத்தியே வீனயறுப்ப கென்றவாசிரியர், ஈண்டு மாயாகாரியங்களே மருந்தென்றன் மூல வாம் போறுமெனின்,—ஆகாது; கோய்தீர் தற்கு எதுவாயினவெல் லாம் மருந்தெனப்படுமாகவின். அது ''உற்றவன் றீர்ப்பான் மருந்து தைச் செல்வானென் – றப்பாறைற் கூற்றே மருந்து'' (திருக், மருந்து சை – 10) என்பதனைமைறிகே. இஃது ஏகதேசேவுருவேகம்.

இதனுனே மேற்கை மிப்போர்தே தாலம் சூக்கு மம் மான் மோகினி விர்தே வெல்லாம், மருத்துவனுக்கு மருர்தோபோல, மல வயித்தியனுகிய அரனுக்குப் பரிக்கிரகவிபூ தியாதல் கூறப்பட்டது. (51)

எழுமுடல் காண மாதி பிலையைலை மலம லத்தாற், கழே வுவ னென்று சொன்ன காரண மென்னே பென்னிற், செழு கவை பறுவை சாணி யுவர்செறி வித்த ழுக்கை, முழுவதாங் கழிப்பன் மாயை கொடுமல மொழிப்பன் முன்னேன்.

### சுப் 🗕 பதவுரை

எழும் உடல் கரணம் ஆதி இவை மலம் - எழுகின்ற அத்தனுகரணமுதலியன மலமாகவும்,—மலம் மலத்தால் கழுவுவன் என்று சொன்ன காரணம் என்னே என்னின் -மலத்தை மலத்தால் நீக்குவனென்று கூறிய காரணம் யாதெனின்,—செழு நவை அறுவை அழுக்கை - அழுக் தடைய மெல்லிய ஆடையின் அழுக்கை,—சாணி உவர் செறிவித்து — சாணம் உவர்மண் முதலிய அழுக்கைக் கொண்டு,—முழுவதும் கழிப்பன் — முழுவதும் நீக்குதல் செய்யும் வண்ணுன்போல,—முன்னேன் மாயை கொடு மலம் ஒழிப்பன் — முதல்வன் மாயேயமலத்திண் (மருந்தா கக்கொண்டு ஏீன) மலங்கீளத் தீர்ப்பன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. அழுக்கைக்கொண்டு அழுக்கை** கீக்கவேண்டுத் த**லின்,** மாயேயமலம் ஏணே மலங்கட்கு மருக்காகக் கூறப் பட்டன வென்ப**தாம்.** 

மலம் அழுக்கு என்பன ஒருபொருட்கிளவி.

இதஞுனே மேலது வேஷியுறுத்தப்பட்டது.

இனி, அம்மாயை மாயேயங்களது இயல்பாவது என்'னே? யென் பார்க்கு, அதீன வகுத்துக் கூறுவான் இடுடங்கிஞர். (52)

கித்தமா யருவா யேக கிஃபதா யுலகத் திற்கோர் வித்துமா யசித்தா யெங்கும் வியாபியாய் விமல னுக்கோர் சத்தியாய்ப் புவன போகர் தனுகர ணமுமு யிர்க்காய் வைத்ததோர் மலமாய் மாயை மயக்கமுஞ் செய்யு மன்றே.

### சுப் — பதவுரை

மாயை-உலகிற்கு (முதற்காரணமேனப்படும்)மாயையாவது,—சித்தமாய் – சித்தமாகியும்,—அருவாய் – அரு வ மாகியும்,—ஏக சிலேயதாய் – ஒன்ருகியும்,—உலகத்திற்கு ஓர் வித்துமாய் – உலகம் உண்டாதற்கு ஓர் வித்தாகியும்,— அசித்தாய்-சடமாகியும்,—எங்கும் வியாபியாய்-எவ்விடத் தும் வியாபகமாகியும், —விமலனுக்கு ஓர் சத்தியாய்-முதல் வனுக்கோர் பரிக்கிரகசத்தியாகியும், —புவன போகம் தநு கரணமும் உயிர்க்காய் வைத்ததோர் மலமாய் - புவன்மும் போகமும் தனுவும் கரணமுமாக உயிர்களின்பொருட்டு விரிந்ததோர் மலமாகியும், —மயக்கமும் செய்யும் அன்றே — விபரீதவுணர்வினேச் செய்தலாகியும் உள்ள இலக்கணங் களே யுடையது என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உலகிற்கு முதற்காரணமெனப்படும் மாபை யாவது நிமித்தமாதன் முதலிய இலக்கணங்களேயுடைப தென்பதாம்.

மாயையின் சொருபங் கூறுவார், புவனபோகர்தனுகாணமு முயிர்க்காயென்றும், அதுவும் மாத்திமிகர் மதம்பற்றிச் சூனியத் திற் செல்லாமைப்பொருட்டு உலகத்திற்கோர் வித்துமாயென்றும், அதுவுங் கணிகவாதிகள் மதம்பற்றிச் சார்பினிற் செல்லாமைப் பொருட்டு நித்தமாயென்றும், அதுவும் உலகாயதர் மதம்பற்றிப் பூதங்களிற் செல்லாமைப் பொருட்டு அருவாயென்றும், அதுவும் வைசேடிகர் முதலியோர் மதம்பற்றிப் பாமாணுக்களிற் செல்லா மைப்பொருட்டு எங்கும் வியாபியாயென்றம், அதுவுஞ் சாங்கியர் மதம்பற்றி முக்குணங்களிற் செல்லாமைப்பொருட்டு எகஙிலயதா யென்றும், அதுவும் பாற்கரியர் மதம்பற்றிப் பிரமத்திற் செல்லா மைப்பொருட்டு விமலனுக்கோர் சத்தியாயென்றும், அது வுஞ் சுவாத்துவிதர் மதம்பற்றிச் சிற்சத்தியிற் செல்லாமைப்பொருட்டு அசித்தாயென்றும், அதுவும் மாயாவாதி மதம்பற்றி அகிருவசனத் திற் செல்லாமைப்பொருட்டு வைத்ததோர் மலமாயென்றும், இத் தன்மைத்தாகிய மாயை ஆணவமலம்போல மயக்கமே செய்யு மென்னுஞ்சைவருளொருசாராரை மறத்தற்பொருட்டு மயக்கமுன் செய்யுமென்று ந் கூறிஞர்.

செய்யுளாகவின் முறைபிறழ வைக்கப்பட்டன.

ஈண்டு மயக்கமென்றது விபரீதவுணர்வை; மயக்கமுமென்னு மும்மை, அது தன்னியல்பன்மையுணர கின்றது. (53)

மாயையிற் கால மோடு நியதிபின் கலாதி தோன்று மாயவக் கால மூன்று யாக்கியு மளித்தும் போக்கிக் காயமோ டுலகுக் கெல்லாங் காலசங் கையிணப் பண்ணி நாயக ஹீண யாலே நடத்திடுஞ் சகத்தை யெல்லாம்.

### சுப் — பதவுரை

மாயையின் – அத்தன்மைத்தாகிய மாயையினின்றும், – காலமோடு – காலதத்துவமும், — கியதி – கியதிதத்துவமும், — பின் கலாதி தோன்றும் – பின்னர்க் காலதத்துவ முதலி யனவும் முறையே தோன்றுவனவாம், —ஆய அக்காலம் – அவற்றுள் ஒன்ரு கிய காலதத்துவமாவது, — நாயகன் ஆணேயாலே மூன்ருய் – முதல்வன் ஆணேயான் இறப்பு கிகழ்வு எதிர்வென முத்திறப்பட்டு, — ஆக்கியும் அளித்தும் போக்கி (யும்) காயமோடு உலகுக்கெல்லாம் – தோற்றம் கிலே இறுதியென்னும் முத்தொழிலுடைய தனக்கு க்கும் கிழுள்ள உடலும் உலகுமாகிய காரியப்பிரபஞ்சம் அனேத் தையும், — கால சங்கையினப் பண்ணி – காலவரையறை யிற்படுத்தி. — சகத்தை எல்லாம் நடத்திடும் – கன்மத்தை வரை செய்து நிற்கும் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து அத்தன்மைத்தாகிய மாபையினின்றாங் காலமுத லிய தத்துவங்களுளவா. அவற்றாட் காலமாவதும் முதல்வ ஹீணயான் முத்திறப்பட்டுத் தனக்குக் கீழுள்ள காரியப்பிர பஞ்சமணேத்தையுங் காலவரையறையிற் படுத்திக் கன்மத்தை வரைசெய்து நிற்குமென்பதாம்.

எண்ணும்மை முன்னருள் சென்றியையும்.

∎ாயகஞ‱யாலே யென்பத‱த் தத்துவாதிகாரமுழுதினு முய்த்துரைக்க. (54)

கியதிபின் ரேேன்றிக் கேன்ம நிச்சயம் பண்ணி நிற்கு மயர்விலாக் கேஃபின் ரேேன்றி யாணவ மொதுக்கிச் சித்தின் செயல்புரி கிரியா சத்தி தெரிவிக்குஞ் சிறிதே வித்தை யுயர்கேஃ யுகனிற் ரேேன்றி யறிவினே யுதிக்கப் பண்ணும்.

### சுப் — பதவுரை

நியதி பின் தோன்றி – நியதிதத்துவம் அக்காலத்தின் பின்னுக (மாயையினின்றும்) தோன்றி,—கன்ம நிச்சயம் பண்ணி நிற்கும் – (முதல்வன் ஆஃணயால்) அவரவர்செய்த கன்மம் அவரவரே நுகருமாறு நியமிக்கும்,—பின் அயர்வு இலாக் கஃதோன்றி – அதன்பின் (அம்மாயையினின்றே) அயர்ச்சியில்லாத கலாதத்துவம் தோன்றி,—ஆணவம் சிறிதே ஒதுக்கி – ஆணவத்தை ஏகதேசத்தில் நீக்கி,— சித்தின் செயல்புரி கிரியாசத்தி தெரிவிக்கும் – ஆன்மா வின் ருழில்செய்யுங் கிரியாசத்தியை விளக்கி (முதல்வன் ஆஃணயால் வினக்கோகவரும் போகத்திற் செலுத்தி) நிற்கும்,—உயர் கஃயைதனில் வித்தை தோன்றி – உயர்ந்த அக்கஃலயினின்றும் வித்தியாதத்துவம் தோன்றி,—அறி வின்(ச்சிறிதே) உதிக்கப்பண்ணும் – அவ்வான்மாவினது ஞானசத்தியை ஏகதேசத்தில் விளக்கி (முதல்வன் ஆஃண யால் அப்போகத்தின்கட் செலுத்தி) நிற்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

ள-து நிபதிதத்துவம் அக்காலத்தின் பின்னுக மாபையினின்று தொன்றி அவரவர் செய்த கண்மம் அவரவரே துகருமாறு நிபமிக்கும். அதன்பின் அம்மாயையினின்றே கலேதோன்றி ஆணவத்தை யேகதேசத்தினீக்கி ஆன்மாவின் கிரியாசத்தியை விளக்கி விணேக்டோக வரும் போகத்திற் செலுத்தி நிற்கும். அக்கலேயினின்றம் வித்தை தோன்றி அவ்வான்மாவினை து ஞானசத்தியை ஏகதேசத்தில் விளக்கி அதன்கட் செலுக்கி நிறகுமென்பதாம். (55)

விச்சையி னராகர் தோன்றி விஃனவழி போகத் தின்க ணிச்சையைப் பண்ணி நிற்குர் தொழிலறி விச்சை மூன்றம் வைச்சபோ திச்சா ஞானக் கிரியைமுன் மருவி யான்மா நிச்சயம் புருட தைப் பொதுமையி னிற்ப னன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

விச்சையின் அராகம் தோன்றி – அவ்வித்தையினின் றும் அராகதத்துவம் தோன்றி, —இச்சையை விணவழி போகத்தின்கண் பண்ணிரிற்கும் – ஆன்மாவினது இச்சா சத்தியை விளக்கி (முதல்வன் ஆணயால்) விணக்கீடாக வரும் அப்போகத்திற் செலுத்தி நிற்கும், —தொழில் அறிவு இச்சை மூன்றும் வைச்சபோது–(இவ்வாறு கலேமுதலிய மூன்றும்) தொழின்முதலிய மூன்றீனயும் விளக்கியவழி.— ஆன்மா – கன்மத்தை வரையறுத்தலும் ரியமித்தலும் செய்யுமுகத்தான் உபகரிப்பனவாய கால நியதிகளும் உளப்படப் பஞ்சகஞ்சுக முடையவுயிர், —இச்சா ஞானக் கிரியை முன் மருவி – அவ்விச்சைமுதலிய மூன்றீனயும் ரகதேசத்தின் மருவி,—பொதுமையின் நிச்சயம் புருட ூகி நிற்பன் அன்றே – பொதுவகையான் நிச்சயமாகிய புருடதத்துவமெனப் பெயர்பெற்று (முதல்வன் ஆணே யான் அப்போகத்தில் உன்முகமாய்) நிற்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வித்தையினின்றும் அராகக் தோன்றி இச்சாசத்தியை விளக்கி அப்போகத்திற் செறுத்திகிற்கும். இவ்வாறு கலேமுதலிய மூன்றுக் தொழின்முதலிய மூன்றண யும் விளக்கியவழி, கண்மத்தை வரையறுத்தலும் கியமித்த அஞ் செய்யுமுகத்தான் உபகரிப்பனவாய கால கியதிகளு முளப்படப் பஞ்சகஞ்சுகமுடையவுயிர், அவ்விச்சை முதலிய மூன்றணயு மேகதேசத்தின் மருவிப் பொதுவகையாற் புருடதத்துவமெனப் பெயர்பெற்று அப்போகத்தி அன்முக மாய் கிற்குமென்பதாம்.

சிறப்புவகையாற் புருட தத்த வமென கிற்றல் மூலப்பகு திறிற் ரேன்று மவிச்சைமு தலிய பஞ்சக்கிலேசமு முடைத்தாயலுழி யென்பார், ஈண்டுப் பொ தமையினிற்பனென்முர்.

போகத்தான்முகமாகிய உயிரே புருடதத்தாவமென நிற்பதன்றி வேறில்ஃமெயன்பதாணர்த்துவார், நிச்சயம் புருடனுகியென்றுர். 56

வருங்குண வடிவாய் மூலப் பிரகிருதி கலேயிற் ரூன்றித் தருங்குண மூன்ரு யொன்றிற் ரூன்மூன்ரூய் மும்மூன் ருகு மிருங்குண ரூப மாகி யிபைந்திடு மெங்கு மான்மாப் பெருங்குண வடிவாய்ப் போக சாதனம் பெந்த மாமே.

#### சுப் — பதவுரை

மூலப்பிரகிருதி கலேயின் வரும் குணவடிவாய்த் தோன்றி – (அதன்பின்) மூலப்பகுதி கலேயினின்றும் வரு கிற (அவ்வியத்த) குணவடிவாய் (முதல்வன் ஆணேயாலே) தோன்றி,—தரும் குணம் மூன்ருய் – (தன்கணின்றும் வியத்தமாய்த்) தரப்படுங் குணதத்துவம் (சாத்துவிக முதலிய) மூவகையாய்,—ஒன்றின் தான் மூன்ருய் மும் மூன்று ஆகும் – (அவற்றுள்) ஒவ்வொன்று முத்திறப் பட்டு ஒன்பது வகையாம்,—போகசாதனம் – போகத்திற் குரிய சாதனமாய் அதன்கட்டோன்றும் புத்தி முதலிய தத்துவங்களும்,—பெருங்குணவடிவாய்ப் பெர்தமாமே – பெரிய குணவடிவேயாய் (முதல்வன் ஆண்யான்) உயி ரைப் பங்திக்கும்,—எங்கும் ஆன்மா இருங்குணருபமாகி இயைந்திடும் – அதறைற்போக நுகரும் இடமெங்கணும் உயிரும் பெரிய அக்குணருபமாய் நிற்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அதன்பின் மூலப்பகுதி உலேயினின்றம் அவ் வியத்தகுண வடிவாய்த் தோன்றித் தன்கணின்றம் வியத்த மாய்த் தாப்படுங் குணதத்துவஞ் சாத்துவிகமுதலிய மூவகை யாய் அவற்றுளொல்வொன்று முத்திறப்பட்டு ஒன் பது வகையாம். போகத்திற்குச் சாதனமா யதன்கட்டோன்றம் புத்திமுதலிய தத்துவங்களும் குணவடிவேயாய் உயிரைப் பந்திக்கும். அதறை போகநகருமிடமெங்கணும் உயிருமக் குணருபமாய் நிற்குமென்பதாம். (57) சித்தமா மவ்வி யத்தஞ் சிர்தின யதுவுஞ் செய்யும் புத்தியவ் வியத்திற் ரூன்றிப் புண்ணிய பரவஞ் சார்ந்து வத்துநிச் சபமும் பண்ணி வருஞ்சுக தேக்க மோகப் பித்தினின் மயங்கி ஞானக் கிரியையும் பேணி நிற்கும்.

#### சுப் — பதவுரை

சித்த**மாம்** அவ்வியத்தம் – ( குணதத்துவத்திற்குக் காரணமெனச்) சித்திக்கப்பட்டதாகிய மூலப்பகுதி,— சிந்தீனயதுவும் செய்யும் -- ( அக்குணதத்துவத்தைத் தோற்றுவித்தலேயன்றி) விபரீத வுணர்வுடையதாகிய அவிச்சையிணயும் (முதல்வன் ஆணயாலே) தோற்றுவிக் கும்,—புத்தி அவ்வியத்தில் தோன்றி – (அதன்பின்) புத்தி தத்துவம் அந்தக்குணதத்துவத்தினின்றுந் தோன்றி,— புண்ணிய பாவம் சார்ந்து – (அவ்வவ்வுயிர்கள் செய்த) புண்ணியபாவங்கள் தன்பாற் சாரப்பட்டும்,—வரும் வத்து நிச்சயமும் பண்ணி – (அவ்விருவிணக்கடோக) வந்த விடயத்தை (இஃது இன்னதென) நிச்சயித்தும்,—சுக துக்கமோகப் பித்தினின் மயங்கி – (நிச்சயித்தபின்னர்ச்) சுகதுக்கமோகவடி வாய்ப் பரிணமித்தும், —ஞானக்கிரியை யும் பேணி நிற்கும் – (பரிணமித்தவழி உயிரின்) அறிவு தொழில்கட்கு விடயமாகியும் (முதல்வன் ஆணேயால்) நிற்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து குணதத்துவத்திற்குக்காரணமெனச் சித்திக்கப் பட்ட மூலப்பகுதி, அக்குணதத்துவத்தைத் தோற்றுவித்த லேயன்றி, விபரீதவுணர்வுடையதாகிய அவிச்சையிணயுக் தோற்றுவிக்கும். அதன் பிரைபு புத்திதத்துவம் அந்தக் குண தத்துவத்தினின்றுக் தோன்றி அவ்வவ்வுயிர்கள் செய்த புண்ணியபாவங்கள் தன்பாற் சாரப்படுத்தும், அவ்விரு விணக்கீடாக வக்த விடயக்கை இஃதின்னதென நிச்சயித் தலும், நிச்சயித்தபின் சுகதுக்கமோகவடிவாய்ப் பரிணமித்த லும், பரிணமித்தவழி உயிரினறிவு தொழில்கட்கு விடய மாதனுமுடைத்தாய் நிற்குமென்பதாம்.

'கித்தமாமவ்வியத்தஞ் சிக்தூனயது வுஞ்செய்யு' மெண்பதீணச் சித்தத்தின்மேல் வைத்துரைப்பாருமுளர்; ''சிக்தைகினேவையம் — வக்து தருமனமொழிய வகுப்பொகுதே'' (சிவப்பிரகாசம், பொது வதிகாரம், செ — 3) எனப் புடை நூலாசிரியரோ துத**ி**ன், மனத் தின் பின்னதா யதன்கணடங்குஞ் சித்தத்தை ஈண்டுக் கூறுதற் கோரியையின்மையானும், புடை நூலாசிரியர் அவ்வாரு தாமை யானும், சிவாகமங்களோடு முரணு தலானும், அவ்வுரை போலியென் மொழிக.

ஈண்டுச் சிக்தீணயென்றது ஏற்புழிக்கோடலான் விபரீத வுணர்வின் மேற்ருயிற்று.

உம்மை இறு்ததுதழீ இயது.

கன்மாலென்ருற்போல வியத்தமென்பத அம்முக்கெட்டுரு பேற்ற வியத்திலென நின்றது.

அகாஞ் சுட்டுப்பொருட்டு.

சார்ந்து சாரப்பட்டு.

பேணி பேணப்பட்டு.

பித்துப்போல உயிரை மயக்கு தலாற் சுகதுக்கமோகங்களோப் பித்தென்றுர்; மயங்கு தல் ஈண்டுப் பரிணமித்தல். (58) ஆங்காரம் புத்தி யின்க ணுதித்தகர் தைக்கு வீத்தா யீங்கார் தானென்னேடொப்பாரென்றியானென்னதென்றே கீங்காதே நிற்குர் தானு மூன்றதாய் நிகழு மென்பர் பாங்கார்பூ தாதி வைகா ரிகர்கைதச தர்தா னென்றே.

#### சுப் ... பதவுரை

புத்தியின்கண் ஆங்காரம் உதித்து – அப்புத்திதத்து வத்தினின்றும் அகங்காரதத்துவம் தோன்றி.—ஈங்கு ஆர் தான் என்றேடு ஓப்பார் என்று – இவ்விடத்து யாவர் தான் என்றேடு ஒப்பவர் ஒருவரும் இல்லேயென,— அகந்தைக்கு வித்தாய் – அகந்தைப்படுதற்குக் மாய்,—யான் என்னது என்றே நீங்காதே கிற்கும் – (வாயிற் கோட்சிக்கு விடயமாய்த் தோன்றியதொன்றின இஃது இன்னதென்று புத்திதத்துவம் நிச்சயிக்கும்படி யாக) யானென்றும் எனதென்றும் (அதன்கண் ஒருப் பட்டெழுந்து ஆன்மாவோடு முதல்வன் ஆணேயான்) வேற்றுமையின்றி நிற்கும்,—தானும் – அதுவும்,—பாங்கு ஆர் பூதாதி – குணவேற்றுமை பற்றிப் பகுப்பிண்யுடைய பூதாதியகங்காரமும்,—வைகாரிகம் – வைகரிய கங்கார **மும்,—தைசதந்தான் என்றே – தைசதவகங்காரமு**மென் னும் வேறுபாட்டால்,—மூன்றதாய் கிகழும் என்பர் – (முதல்வன் ஆணேயான்) முத்திறப்படுமென மொழிந்தனர் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ–து. அப்புத்திதத்துவத்தினின்றும் அகங்காரதத்து வர் தோன்றி, என்னேடொப்பாரில்‰ெயன அகர்தைப்படு தற்குக் காரணமாப் வாயிற்காட்சிக்கு விடயமாய்த் தோன் றியதொன்றணே இஃதின்னதென்ற புத்திதத்துவ நிச்சயிக் கும்படியாக யானென்றமெனதென்ற மதன்கணெருப்பட் டெழுந்து ஆன்மாவோடும் வேற்றமையின்றிநிற்கும். அத வுங் குணவேற்றமைபற்றிப் பூதாதிமுதலிய வேறபாட்டால் முத்திறப்படுமென்பதாம்.

அகங்காரம் ஆங்காரமென மரீஇயிற்று; ரீங்கா த நிற்கு மெனவே, அத க‰போல வீணமு தற்காரகமென்ற உபசரிக்கப் படுமென்பதாயிற்று. (59)

மனமது தைச தத்தின் வர்தொரு பொருளே முக்தி நிண்வதுஞ் செய்தங்கைய நிலமையி னிற்கு மாங்கே யினமலி சோத்தி ராதி கன்மவிர் திரிய மெல்லா முனமுரை செய்த வைகா ரிகர்தரு மென்பர் முன்னேர்:

#### சுப் — பதவுரை

தைசதத்தின் — அம்மூன்றனுள்ளே தைசதவகங்கா ரத்தினின்று,—மனமது வந்து – மனமானது தோன்றி,— முந்தி ஒரு பொருள் நிண்வது செய்தும்,—எதிர்ப்பட்ட தொரு விடயத்தை (இஃது யாதாகற்பாற்றெனச் சித்த ரூபமாய் நின்று) சிந்தித்தும்,—அங்கு ஐய நிலமையின் நிற்கும் – (பின்னர்) அதன்கண் ஐயுற்று நிச்சயித்தற்கண் ணதாகிய வேட்கையை விளுத்தும் (முதல்வன் ஆணேயான்) நிற்கும்,—இனம் மலி சோத்திராதி – (மனத்தின் பின்னதாக மேம்பட்ட இன மா கி ய ஞானேந்திரியங் களும்,—ஆங்கே (தோன்றும்) – அத்தைசதவகங்காரத்தி னின்றே (முதல்வைணேயாலே) தோன்றும்,—முனம் உரை செய்த வைகாரிகம் – முன்னர்க் கூறிய ஏனே வைகரியகங்காரத்தினின்று,—கன்ம இந்திரியம் எல்லாம் –

கன்மேந்திரியம் ஐந்தும்.—தரும் என்பர் முன்னோர் — (முதல்வன் ஆணயாலே) தோன்றுமென்பர் முன்னோர் என்க,

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து அம்மூன்றனுள், கைசதவகங்காரத்தினின்றம் மனந்தோன்றி எதிர்ப்பட்டதொரு விடயத்தை இஃ தியாதா கற்பாற்றெனச் சித்தரூபமாய் நின்று சிந்தித்தும் பின்னதன் சுணேயுற்று நிச்சயித்தற்கண்ணதாகிய வேட்கையை விளேத் தும் நிறகும்; மனத்தின் பின்னதாக ஞானேந்திரியங்களும் அத்தைசதவகங்காரததினின்றே தோன்றும். ஏனே வைகரி யகங்காரத்தினின்றுங் கண்மேந்திரியமைந்துர் தோன்று மென்பதாம்.

சோத்திராதி தோன்றுமெனச் சொல்லெச்சம் வருவித் துரைக்க. (60)

நற்செவி துவக்குக் கண்ணு நாகிபைக் திண்யு நல்லோர் புத்தியிக் திரிய மென்று புகன்றன ரிவைத மக்குச் சத்தநற் பரிச ரூப விரதகர் தங்க கோர்தும் வைத்தனர் விடய மாக வடைவினின் மருவு மென்றே.

### சுப் — பதவுரை

நல்லோர் – அறிவின் மிக்கோர்.—( அவ்விருவகை இந்திரியங்களுள் ) நற்செவி துவக்குக் கண் நா நாகி ஐந் திண்யும் – நன்மையாகிய சோத்திரமும் துவக்கும் சட்சு வும் சிகுவையும் ஆக்கிராணமுமாகிய ஐந்தண்யும்,—புத்தி இந்திரியம் என்று புகன்றனர்-ஞானேந்திரியங்களென்று மொழிந்தனர்,—இவை தமக்கு விடயமாக – அவற்றிற்கு விடயமாக,—அடைவினில் – முறையே,—சத்த நன் பரிசருப இரத கந்தங்கள் ஐந்தும் – சத்தமும் நன்மையாகிய பரிசமும் உருவமும் இரதமும் கந்தமுமாகிய பூதகுணம் ஐந்தும்,—மருவும் என்றே வைத்தனர் – பொருந்துமென் ஐம் வைத்தனர் என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. அவ்விருவகை யிக்திரியங்களுண் ஞானேக்திரி யங்களாவன சோத்திரமுதலிய வைக்துமாம். அவற்றிற்கு விடயமாவன முறையே சத்தமுதலிய பூதகுண மைக்துமா மென்பதாம். (61)

வாக்கொடு பாதம் பாணி பாயுவோ டுபத்த மைக்து நீக்கினர் முன்னே சன்மேக் திரியங்க சென்னகி ஊக்தே பாக்கிய வசன சுமன தானமும் விசர்க்கா னக்த மூக்கமா ரைக்து மைக்தின் ரெழிலென வோதி ஒரே.

#### சுப் 🛶 பதவுரை

வாக்கொடு பாதம் பாணி பாயுவோடு உபத்தம் ஐந் தும்-ஏன்வாக்கும் பாதமும் பாணியும் பாயுவும் உபத் தமும் ஆகிய ஐந்தும்,—கன்மேந்தியங்கள் என முன்னே நின்ந்தே நீக்கினர்-தொழில்செப்யும் கருவியாகலின் (ஞானேந்தியங்களின்) வேருக முன்பே கருதி வைத் தனர்,—ஐந்தின் தொழில்-இவ்வைந்தின் தொழிலாவன,—ஆக்கிய வசன கமன தானமும் விசர்க்க ஆனந்தம் ஊக் கம் ஆர் ஐந்தும் என-நிறுத்த முறையே வசனமும் கமன மும் தானமும் விசர்க்கமும் ஆனந்தமுமாகிய வலிமை பெற்ற ஐந்து மாமென,—ஒத்னேரே – மொழிந்தனர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஏ கோக் கன்மேக்திரியங்களாவன வாக்கு முதலியவைக்துமாம். இவை தொழில் செய்யுக் கருவியாக லின் ஞானேக்திரியங்களின் வேறுக வைத்துக் காணப்படும். இவற்றின் றெழிலாவன முறையே வசனமுதலிய வைக்து மாமென்பதாம்

அற்றேல், ஆன்மாவின் ஞானக்கிரியைகளே விளக்கு தற்கு இந்திரிய மந்தக்காணங் கலாதியென்னும் முத்தி றத்துள் ஒன்றே யமையுமாகவின் ஏஜனய மிகையாம்போது மெனின், அஃதணர்த் தேதற்கெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (62)

வாயா தி சோத்தி ராதி புறத்துவாழ் கருவி யாகு மோயாத மதை காயத் துணருமுட் கருவி யாகு மாய்வார்கட் கராக மாதி யவற்றினுட் கருவி யென்பர் மாயாடன் வயிற்றி வற்றுற் அடக்குண்டு வாழு மான்மா.

#### சுப் — பதவுரை

வாயாதி சோத்திராதி—கன்மேந்திரிய ஞானேந்திரியங் களாகிய அவ்விருவகை இந்திரியங்களும்,—புறத்துவாழ் கருவியாகும்-(ஒன்றின விடயிக்க அறுவார்க்கு உடம்பின்) புறத்தே தோன்றி விடயிக்கும் புறக்கருவிகளாம்,— ஓயாத மணுதி – ஒழிவில்லாத மனமுதலாயின,—காயத்து உணரும் உட்கருவியாகும் – (அவ்வவ் விந்திரியங்களாற் றரப்பட்ட விடயத்தை) உடம்பினகத்தே நின்று விடுயிக் கும் உட்கருவிகளாகும்,—அராகம் ஆதி – (ஏவேக்) கலாதி களாவன,—ஆய்வார்கட்கு அவற்றின் உடகருவி என்பர்- ஆராய்கின்றவர்க்கு அவ்வந்தக் கரணங்களான் (விடயிக் கப்பட்டு) வந்த பயண ஆன்மாவின் இச்சாஞானக்கிரியை கட்குப் பொருத்துவனவாய) உள்ளந்தக்கரணங்களாம் என்பார்(இவை தம்முள் வேற்றுமையாகலின்),—மாயாள் தன் வயிற்று இவற்ருல்—மாயையினிடத்துண்டாகும் இம் முத்திறக் கருவிகளாலும்,—ஆன்மாத் துடக்குண்டு வாழும் – உயிர் பந்திக்கப்பட்டு நிற்கும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எது. அவ்விருவகை யிக்கிரியங்களும் ஒன்றணி விடயிக்கனுறுவார்க்கு உடம்பின் புறததே தோன்றிவிடயிக்கும் புறக்கருவிகள்; மன முதலாயின அவ்விக்கிரியங்களாற் நாப்பட்ட விடயத்தை உடம்பினகத்தே நின்று விடயிக்கு முட்கருவிகள்; ஏணேக்கலாதிகளாவன அவ்வக்கக் கரணங்களான் விடயிக்கப்பட்டு வக்த பயண ஆன்மாவின் இச்சா ஞானக்கிரியைகட்குப் பொருத்துவனவாய உள்ளக் தக்கரணங்களாம்; இவை தம்முள் வேற்றமையாகலின் இம் முத்திறக்கருவிகளும் ஒரு தேலையான் வேண்டப்பட்டு உயிரைப் பக்தித்து நிற்குமென்பதாம்.

மாயாளெனப் பெண்பாலாகக் கூறியது வடமொழிமதம்பற்றி; உருவகஞ் செய்தற்பொருட்டெனினுமாம்.

ஓயாமை மனத்தோக்கடை. (63)

ஓசைநற் பரிச ரூப விரதகர் தங்க ளென்ற பேசு**மாத் திரைக** கோக்தும் பிறக்கும்பூ தாதி கத்தி னேசவிர் திரியங் கட்கு நிகழுறி விதறை காண்டு மாசைசேர் **ம**னதி தன்மாத் திரைபுரி பட்ட கர்தான்.

#### சுப் — பதவுசை

பூதாதிகத்தின் — (அவ்விருவகை இந்திரியங்களும் தோன்றியபின் ஏஃனப்) பூதாதியகங்காரத்தினின்றும்,— ஓசை நன் பரிசருப இரத கந்தங்கள் என்று பேசு மாத் திரைகள் ஐந்தும் பிறக்கும் — சத்தமும் நன்மையாகிய பரிசமும் உருவமும் இரதமும் கந்தமுமெனக் கூறப்படும் தன்மாத்திரைகள் ஐந்தும் தோன்றி,— கேச இந்திரியங்கட்கு நிகழ் அறிவு இதனுற் காண்டும் — விரும்பப்பெற்ற அவ் விந்திரியங்கள் விளங்குகின்ற (தத்தம் விடயங்கள்) விடயிக்குமாறு ஊக்கஞ் செய்வித்து (முதல்வன் ஆணையால்) உடனிற்கும்,—தன்மாத்திரை ஆசை சேர் மனுதி — இத்தன்மாத்திரைகள் ஐந்தும் இச்சாருபமாகிய அந்தக் கரணங்கள் மூன்றுமாகிய எட்டுங்கூடி,—புரி அட்டகம் தான் — புரியட்டகவுடம்பாமென்றறிக என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்விருவகை யிக்திரியங்களுக் தோன்றியபின் ஏணப்பூதாதி யகங்காரத்தினின்றுஞ் சத்தமுதலிய தன் மாத்திரை பைக்துக் தோன்றி அவ்விக்திரியங்கள் தத்தம் விடயங்களே விடயிக்கு மாறு ஊக்கஞ்செய்வித்து உடனிற் கும். இத்தன்மாத்திரைகளேக்கும் அக்தக்கரணங்கள் மூன்று மாகிய எட்டுங் கூடிப் புரியட்டகவுடம்பாமென்றறிக வென் பதாம்.

மாத்திரையென்றது தூலக்குறை.

விடயவடிவாகிய சத்தாதிகட்குர் தன்மாத்திரைவடிவாகிய சத்தாதிகட்குர் தம்முள் வேற்றுமை காணமாட்டாதாருக்கு வேற் ற மை காட்டுவார், மனுதிதன்மாத்திரைபுரியட்டகமென்பதாஉ முடன் கூறிஞர். (64) சாற்றிய பஞ்**ச தன்**மாத் திரைகளிற் சத்த முன்னத், தோற்றும்வான் வளிதீ நீர்மண் டொடக்கியே யொன்றுக் கொன்றங், கேற்றமா மோகை யாதி யிருங்குண மிசைக்து நிற்கு, **மா**ற்றவே விடய பூத மங்காங்கி பாவத் தாமே

#### சுப் — பதவுரை

சத்தம் முன்ணச் சாற்றிய பஞ்சதன்மாத்திரைகளின்— மேற்சத்த முதலியவாகக் கூறிய தன்மாத்திரைகள் ஐந் தினுரின்று,—வான் வளி தீ நீர் மண் தோற்றும்-(முறையே) ஆகாயமும் வாயுவும் தேயுவும் அப்புவும் பிருதிவியுமாகிய தூலபூதம் ஐந்துர் தோன்றி,—் தாடக்கியே ஒன்றுக்கு ஒன்று அங்கு ஏற்றமாம் ஓசை ஆதி இரு ங்கு ணம் இயைந்து நிற்கும் — அவற்றுடன் பிரிப்பின்றி(முறையே) ஒன்றற்கொன்று ஏற்றமாகிய சத்தமுதலிய பெருங்குணங் கள் (முதல்வன் ஆணயால்) வியத்திருபமாக வுடையன வாய் ரிற்கும்,—பூதம் ஆற்றவே விடயம் அங்கா ங்கி பாவத்து ஆமே — இவ்வைம்பெரும் பூதங்கள் (தன்மாத் திரையோடு கூடி ரின்று இந்திரியங்களின் ரெழிற் பாட்டை) ஊக்குதற்கு இவற்றின் காரியபூதங்களாகிய தாத்துவிகங்கள் அறுபதும் அங்காங்கி முறைமையவாய் உடனிற்கும் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ~து. அச்சத்தமுகலிய தன்மாத்திரைகளேக்தினு நின்று முறையே ஆசாயமுதலிய தூலபூதமைக் துக்கோன்றி அவற்றுடன் பிரிப்பின்றி முறையே ஒன்றற்கொன்றேற்ற மாகிய சத்தமுதலிய குணங்கள் வியத்திரூபமாகவுடையன வாப் நிற்கும். இவ்வைம்பெரும்பூதங்கள் தன்**மாத்திரை** யோடு கூடிநின்ற இந்திரியங்களின் ருெழிற்பாட்டையூக்கு தற்கு இவற்றின் காரியபூதங்களாகிய தாத்துவிகங்களறு பதும் அங்காங்கி முறைமையவாய் உடனிற்குமென்பதாம்.

ஆற்று தல் வல்லு தல்.

விடயமென்றது ஈண்டுக் காரியமெண்னும் து ‱ோயாய் சின்றது.

இவை பதிஞன்கு செய்யுளானுக் தத்துவங்களோன்றி ஞென்று தோன்று முறைமையும் அவற்றின் ரெழிற்பாடும் பய னுக் தாத்துவிகங்களதியல்புங் கூறப்பட்டன.

இர்தேத்தத்து வங்களெல்லாம் அகமும் அகப்புறமும் புறமு மென மூவகைப்படும்; அவற்றாள், பூதங்களின் வைத்துப் புறப்பூதங் களிற்படும் விசேடங்கூறுகின்றுர். (65)

இரந்தர மாகி வான்று னிடங்கொடுத் திடுஞ்ச வித்துப் பாந்தவை திரட்டுங் காறீச் சுட்டொன்று வித்தல் பண்ணு நிரந்தரங் குளிர்ந்து நின்று பதஞ்செயு நீர்மண் டானு முரந்தரு குடின மாகித் தரித்திடு முணர்ந்து கொள்ளே.

### சுப் — பதவுரை

வான்தான் – ( ஐம்பெரும்பூ தங்களுள் ) ஆகாயமானது,---இரந்தரமாகி இடம் கொடுத்திடும் – வெளியாதல் இடங்கொடுத்தலாகிய குண மும் தொழிலும் உடைய தாம்.—கால் – வாயுவானது.—சலித்துப் பரந்தவை திரட் டும் – சலித்தல் பரந்தவற்றைத் திரட்டுதலாகிய குணமும் தொழிலும் உடையதாம்,—தி – தேயுவானது,—சுட்டு ஒன்று வித்தல் பண்ணும்-சடுதல் ஒன்று வித்தலாகிய குண மும் தொழிலும் உடையதாம்,—நீர்-அப்புவானது,—நிர்ந் தரம் குளிர்ந்து நின்று பதம் செயும் — இடைவிடாது குளிர்தல் பதஞ்செய்தலாகிய குணமும் தொழிலும் உடையதாம்,—மண்தானும் — பிருதிவியானது,—உரந்தரு கடினமாகித் தரித்திடும் — வலிதருதற்கு ஏதுவாகிய கடின மாதல் தரித்திடுதலாகிய குணமும் தொழிலும் உடைய தாம்,—உணர்ந்து கொள்ளே — இவற்றினே அறிவாயாக என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. ஆகாயமுத**லி**ய வைம்பெரும் பூதங்கள் முறைபே வெளியாதல் இடங்கொடுத்தன் முதலிய குண முக்தொழிலுமுடையனவென்பதாம். (66)

மண்புன லனல்கால் வான்பால் வடிவுகாற் கோண மாகுக் தண்பிறை மூன்ற கோணக் தகுமறு கோணம் வட்டம் வண்பொன்மை வெண்மை செம்மை கறப்பொடு தூமவன்ன மெண்டரு மெழுத்துத் தானும் லவரய வவ்வு மாமே.

#### சுப் — பதவுரை

மண் புனல் அனல் கால் வான் – நிலம் நீர் தீ வளி வெளியாகிய அப்பூதங்கள்,—நாற்கோணம் தண்பிறை மூன்றுகோணம் தரும் அறுகோணம் வட்டம் ஆகும் பால் வடிவு – (முறையே) நாற்கோணமும் தண்ணிய பிறைபோலும் இருகோணமும் முக்கோணமும் தக்க அறு கோணமும் வட்டமுமாகிய (ஐ)வகை வடிவுகளும்,— வண் பொன்மை வெண்மை செம்மை கறுப்பொடு தூ மம் (பால்) வன்னம் – வளவியபொன்மையும் வெண்மையும் செம்மையும் கருமையும் புகைமையுமாகிய (ஐ) வகை நிறங்களும்,—லவரய அவ்வுமாம் எண்தரும் எழுத்துத் தானுமே–லகாரமும் வகாரமும் ரகாரமும் யகாரமும் ஹகாரமுமாகிய ஐவகைப்பீசங்களுமாகிய இவையும் உடையன என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவை நிலமுதலாகக்கொண்டு முறையே நாற்கோணமுதலிய ஐவகை வடிவும் பொன்மைமுதலிய ஐவகை நிறங்களும் லகரமுதலிய ஐவகைப் பீசங்களுமாகிய இவையுமுடையனவென்பதாம். (67)

குறிகள்வச் சுரத்தி ேஞடு கோகா தஞ்சு வத்தி யறுபுள்ளி யமுத விர்து வதிதெய்வ மயண்மா லாதி செறிபுக ழீச ேஞ்டு சதாசிவம் பூத தெய்வ நெறிதரு கீலையர் திற்கு நிகழ்த்துவ ரிர்த நீர்மை.

#### சுப் — பதவுரை

வச்சிரத்திஞேடு கோகநதம் சுவத்தி அறுபுள்ளி அமுதவிந்து குறிகள் – வச்சிரமும் தாமரையும் சுவத்திக மும் அறுபுள்ளியும் அமுதவிந்துவுமாகிய(ஐந்து)அடையா எங்களும், —தெய்வம் அயன் மால் ஆதி செறிபுகழ் ஈச னேடு சதாசிவம் அதிதெய்வம் – தெய்வமெனப்படும் அயனும் மாலும் உருத்திரனும் மிக்க புகழினயுடைய மகேசனும் சதாசிவமுமாகிய (ஐந்து) அதிதெய்வங்களுமாகிய இவையும்.—பூதம் – (முற்கூறிய) பிருதினி முதலிய பூதங்கள் (முறையே உடையனவாம்).—செறிதரு கலே ஐந்திற்கும் இந்த நீர்மை நிகழ்த்துவர் – (இவை மந்திர முதலிய

அத்துவாக்களே அடக்கிரிற்கும்) முறை மையுடைய நிவிர்த்தி முதலிய பஞ்சகலேகட்கும் இவ்வாறே பெரிய ராற் கூறப்படும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. வச்சிரமுதலிய அடையாளமைக்கும் அயன் முதலாகிய வதிதெய்வ மைக்குமாகிய இவையும் அப்பூதங் கண் முறையேயுடையனவாம்; இவை நிவிர்த்திமுதலிய கலேகட்குமிவ்வாறே கூறப்படுமென்பதாம்

இவை மூன்று செய்யுளானும் புறப்பூ தங்கள தியல்பு வேறெடுத் துக்கொண்டு வகுத்துக் கூறப்பட்டன.

ஏ'ண யகப்பூ தங்கள தியல்பு 'கேசவி சதிரியங்கட்கு நிகழறிவி த ஞற் காண்டு' மெனவும், அகப்புறப் பூ தங்கள தியல்பு ஆசைசேர் மஞித தன்மாத் திரை புரியட்டகச் தா னெனவுஞ் சூச்சூம பூ தமாகிய தன்மாத் திரைக்கோ தியவாறபற்றி அறியச்கிடச் தன. (68)

சுக்ததத் துவங்க ளென்ற முன்னமே சொன்ன வைக்து மித்தகை மையினி யம்பு மிவைமுப்பத் தொன்ற மாகத் தத்துவ முப்பத் தாருஞ் சைதன்னி யங்க ளேக்து சித்தசித் தான்மா வொன்ற முப்பது மசித்தே செப்பில்.

#### சுப் — பதவுரை

சுத்த தத்துவங்கள் என்று முன்னமே சொன்ன ஐந்தும் – இயைபுபற்றி மேலேச்சூத்திரத்துட் கூறிப்போந்த சுத்த தத்துவங்கள் ஐந்துடன்.—இத்தகைமையின் இயம் பும் இவை முப்பத்தொன்றும் ஆக – சண்டுக் குணம் பொருந்தக் கூறிய தத்துவம் முப்பத்தொன்றும் உளப் பட,—முப்பத்தாறு தத்துவமாம் – (தொகையான்) முப் பத்தாறு தத்துவங்களாம்,—செப்பில் ஐந்து சைதன்னியங் கள் – சொல்லுமிடத்தே இவற்றுள் முன்னேய ஐந்தும் – (சடமாயினும் சிற்சத்திக்குச் சுதந்திர வடிவாகலின்) சைதன்னிய மெனப்படும்,—ஆன்மா ஒன்று சித்தசித்து – ( ஏனே முப்பத்தொன்றனுள் ) புருடதத்துவம் ஒன்றும் சார்ந்ததின் வண்ணமாய்ச் சித்தசித்தெனப்படும்,—முப்ப தும் அசித்தே – (அஃதொழிந்த) முப்பதும் அசித்தெனவே படும் என்க.

# சி**வ** — பொழிப்புரை

எ-து. இபைபுபற்றி மேலேச்சூத்திரத்துட் கூறிப் போர்த சுத்த தத்துவங்களேர்துடன் எண்டுக் கூறிய தத்துவ முப்பத்தொன்றுமுளப்படத்தொகையான் முப்பத்தாறு தத் துவமாம். இவற்றுள், முன்ணயவைர்துஞ் சடமாய்னுஞ் சிற்சத் திக்கு ச் சுதர்திரவடிவாகலிற் சைதன்னியமெனப் படும்; ஏணமுப்பத்தொன்றனுட் புருடதத்துவஞ் சார்ந்த தன்வண்ணமாய்ச் சித்தசித்தெனப்படும்; ஆஃதொழிர்த முப்பதும் அசித்தெனவேட்டுமென்பதாம்.

சித்தசித்தென்றது தமிழ்நூலின் முடிபு.

இதனுனே மேற்கூறிப்போர்த தத்துவங்களுக்குத் தொகை யும் அவற்றதியல்புங் கூறப்பட்டன. (69)

ஐந்து சுத் தத்தின் கிழேழ் சுத்தாசுத் தம்ம சுத்தந் தந்திடும் புமானக் ழெண்மூன் ருயதத் துவஞ்சீ வர்க்கு வந்திடும் பிரேர காண்ட மருவுபோ கசயித் திரத்தோ . டந்தமி லணுக்க ளுக்குப் போக்கிய காண்ட மாமே.

#### சுப் — பதவுரை

(இத்தத்துவ முப்பத்தாறனுள் முற்கூறிய ஐந்து தத்துவமும்) ஐந்து சுத்தத்தின் கீழ் ஏழ் (தத்துவம்) – சுத்த மாகிய (அவ்)வைந்து தத்துவத்தின் கீழாக (நடுவண்) ஏழுதத்துவமும்,—தந்திடும் புமான் கீழ் எண்மூன்று ஆய தத்துவம் - பொருந்திய புருட்தத்துவத்தின் கீழாக(ப்பின்) இருபத்துநான்காகிய தத்துவமும்,—(சுத்தம்) சுத்தாசுத் தம் அசுத்தம் - (முறையே) சுத்தம் மிச்சிரம் அசுத்தம் எனவும்,—சீவர்க்கு வந்திடும் பிரேரகாண்டம் – உயிர்கள் அநுபவத்திற்கு ஏதுவாகும் பிரேரகாண்டம் – உயிர்கள் அநுபவத்திற்கு ஏதுவாகும் பிரேரகாண்டம்,—மருவு போகசயித்திரத்தோடு – பொருந்திய போகசயித்திரு காண்டத்துடன், – அந்தம் இல் அணுக்களுக்குப் போக்கிய காண்டம் ஆமே – எண்ணிலாத உயிர்கட்குப் போக்கிய காண்டம் ஏனவும் (காரணக்குறிபெற்று முத்திறப்)படும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. இத்தத்துவ முப்பத்தாறனுள் முன்னேர்தும் நடுவணேழும் பின்னிருபத்து நான்கும், முறையே சுத்தம் மிச்சிரம் அசுத்தமெனவும், பிரேரகாண்டம் போகசயித்திரு காண்டம் போக்கியகாண்டமெனவுங் காரணக்குறிபெற்று, முத்திறப்படுமென்பதாம்

முன்ளேய வைர்தஞ் சுத்தமாதன் மேற்கூறிப்போர்தமையின் ஈண்டனுவதித்தொழிர்தார்.

போகச்பித்திருவென்னும் வடசொல்லினுளுகாமும் அதனே டென்பதனுள் அன் சாரியையும் விகாரத்தாற்டுருக்கன.

அது பகுதிப்பொருள்விகுதி.

இவை காரணக்கு றியாமாறு உய்த் துணர்க் தகொள்க.

இதனை அம்முப்பத்தாறு தத்துவமும் மூவினமாதல் கூறப் பட்டத

தத்துவ ரூப மாகுர் தருமரு வுருவ மெல்லார் தத்துவர் தூல சூக்க பரங்களு மாகி நிற்குர் தத்துவர் தன்னிற் சாரு மணுக்கள்சா தாக்கி யத்திற் றத்துவ சத்தஞ் சாருஞ் சகலமுர் தத்து வங்காண்.

### சுப் 🗕 பதவுரை

தரும் அரு உருவம் எல்லாம் – (மாயையிஞலே) தரப் பட்ட அருவும் உருவும் அருவுருவுமாயுள்ள காரியப் பிர பஞ்சம் அணத்தும், — தத்துவருபமாகும் – இத்தத்துவ வடிவேயாம், — தத்துவம் தூல சூக்க பரங்களுமாகி நிற்கும் – இம்முப்பத்தாறு தத்துவமும் தூலதத்துவம் சுக்கும தத்துவம் அதிசூக்குமதத்துவமென (ஒரோ வொன்று மூவகைப்பட்டுப் பொதுவும் பொதுச்சிறப்பும் சிறப்பு மாய்) நிற்கும், — தத்துவம் தன்னிற் சாரும் அணுக்கள் சாதாக்கியத்தில் – இத்தன்மையவாய தத்துவங்க கள் அதிட்டிக்கும் அணுபக்க சம்புபக்கத்து அதிதெய்வங்க விடத்தும், — தத்துவ சத்தம் சாரும் – அவ்வத் தத்துவப் பெயர் பொருக்கும், — சகலமும் தத்துவம் காண் – (ஆதலின்) எல்லாப்பொருள்யும் தத்துவங்களின் வைத்துக்காண்க என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. அருவுமுருவு மருவுருவுமாயுள்ள காரியப்பிர பஞ்சமணத்தும் இத்தத்துவவடிவேயாம். இம்முப்பத் தாறுந் தூலதத்துவஞ்சூக்குமதத்துவம் அதிசூக்குமதத்துவ மென ஒரோவொன்று மூவகைப்பட்டுப் பொதுவும் பொதுச்சுறப்புஞ் சிறப்புமாய் நிற்கும். இத்தன்மையவாய தத்துவங்களேயதிட்டிக்கும் அணுபக்க சம்புபக்கத்ததிதெய் வங்களும் அவ்வத்தத்துவப்பெயர் பெறமாகலான் எல்லாப் பொருளேயுக் தத்துவங்களின் வைத்துக்காண்கவென்பதாம்.

எனவே, இத்தத்து அமுப்பத்தாறு முணர்ந்தானு க்கு எல்லாப் பொருளும் இனிது விளங்குமென்பதாயிற்று.

இச்செய்யுளிற் கூறிய பொருளனேத்தஞ் சிவாகமங்களின் விரித்துணர்ந்துகொள்க.

இஃ த**றியா** தார் தத்தமக்கு வேண்டியவாறெல்லாமுரைப்ப.

இதனுக்கு தத்துவங்க கொருதஃலயா னுணாற்பாலனவென் பது கூறப்பட்டது. (71)

தத்துவ மெண்மூன் றஞ்சென் முன்மதத் துவத்தொடுங்கும் வித்தையி ஹெடிங்கு மாறஞ் சிவத்தினி ஹெடுங்கு மூன்று நித்ததத் துவமிம் மூன்று மென்பர்சு ளிரண்டு நின்ற சுத்தமாஞ் சிவத்தொடுங்குர் தோற்றமு மிதுபோ லாகும்.

#### சுப் — பதவுரை

(இம்முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் சங்காரகாலத்துத் தத்தங் காரணங்களின் ஒடுங்கும் வழி) தத்துவம் எண் மூன்றும் சென்று – நில முதன் மூலப்பகுதி ஈருகிய இரு பத்து நான்கு தத்துவங்களும் சென்று.—ஆன்மதத்துவத் தின் ஒடுங்கும் – சகலவர்க்கத்து ஆன்மாக்கட்கு அதி தெய்வமாகிய சீகண்டருத்திரனுல் ஒடுங்கும்,—ஆறும் – மூலப்பகுதிக்கு மேலுள்ள ஆறுதத்துவமும், —வித்தையின் ஒடுங்கும் – வித்தையீசராகிய அங்தரால் ஒடுங்கும் – மூன்றும் – அவற்றின் மேலுள்ள சுத்தவித்தை முதலிய மூன்று தத்துவமும், —சிவத்தினின் ஒடுங்கும் – இலயத்தினின் ஒடுங்கும் – இலயத்தினின்ற சிவனல் ஒடுங்கும், —நின்ற இரண்டும் – ஏனேச் சத்திதத்துவம் சிவதத்துவம் இரண்டும், — சுத்தமாம் சிவத் தின் ஒடுங்கும் – சுத்தசிவனல் ஒடுங்கும், — தோற்றமும் இதுபோல் ஆகும் – இவை புநருற்பவம் ஆங்காலும் அவ்வவை அவ்வவரால் ஆம், —இம்மூன்றும் நித்ததத்து வம் என்பர்கள் – (இவருட் சுத்த சிவன் ஒருவனே சித்தியன்) ஏனேமூவரையும் அவ்வாறு கித்தியரென்பாரும் உளர் (அஃது உபசாரமே) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இம்முப்பத்தாறு தத்துவங்களுஞ் சங்காரகால த்துத் தத் கங் காரணங்களிலைடுங்கும்வழி, நிலமுதன் மூலப்பகு தியீறு இய இருபத்துநான்கு தத்துவங்களுஞ் சீகண்டருத் திரலைவடுங்கும்; மூலப்பகு திக்கு மேலுள்ள ஆறுதத்துவமும் வித்கையீ சார்கிய அனந்கராலொடுங்கும்; அவற்றின்மேலுள்ள சுத்ததத்துவமுதலிய மூன்றுதத்துவ மும் இலயத்தினின்ற சிவனைவருக்கும்; ஏணச்சத்திதத்து வஞ் சிவதத்துவமிரண்டுஞ் சுத்தசிவனைவரவர்காம். இவருட் சுத்தசிவனைருவனே நித்தியன்; ஏணேமூவரையும்வவாறு நித்தியரென்பாருமுனர்; சல்துபசாரமேயென்பதாம்

மூலப்பகுதிக்குங் குண தத்துவத்திற்குர் தம்முள் வேற்றுமை அவ்வியத்தமாதலும் வியத்தமாதலும் மாத்திரையேயன்றி ஏனேய போலப் பரிணுமவிசேடமின்மையின் அதுபற்றி அவையிரண் டணயு மொன்றுகவைத்தெண்ணிஞர்.

ஏ தப்பொருட்கண் வரும் இன்னுருபு ஏ?னயிடங்களினும் விரி த் தரைக்க

ஆன்மாவுக்கதிதெய்வமாகிய தத்தவம் ஆன்மதத்தவமென உருத்திரனுக்குப் பெயராயிற்று; ஈண்டான்மாவென்றது ஏற்புழிக் கோடலாற் சகலவர்க்கத்தின் மேனின்றது.

தத்துவமென்பது பொதுச்சொல்.

ஆன்மதத்தவம் வித்தியாதத்தவம் சிவதத்தவமென அவ்வக் காரணக்கடவுளர் பெயர் இயைபுபற்றி அவ்வத் தத்தவங்களுக்கு மாயினவென்ப தணர்த்தவார், அவரை யவ்வப்பெயராற் கூறிஞர்.

இனி, ாவைந்தருபே தங் கூறுவான் புகுந்தவாசிரியர் அதற்குத் தோற்றுவாயாக இச்செய்யுளே ஈண்டு வைத்தா ராயினும், இயைபு பற்றி ஐந்து சுத்தத்தி மெனை மூவகைப்படுத்தோ திய செய்யுளின் பின்னுக வைத்துக்கண்டு கொள்க.

இதனுனே அத்தத்துவங்களேத் தோற்றியொடுக்குங் காரணக் கடவுளர் இவரென்பது வகுத்துக் கூறப்பட்டது.

இத் தூணயும் மூன் ருங்கூற்றி ற்படுமுறைமையெல்லாக் தொகுத் துக் கூறியவாறு.

இனி, ஏழுசெய்யுளான் நாலாங்கூற்றைத் தெரித்துணர்த்து கின்ருர். (72)

#### நான்காமதிகரணம்

மொய்தரு பூத மாதி மோகினி யக்த மாகப் பொய்தரு சமய மெல்லாம் புக்குஙின் றிடும்பு கன்று மெய்தரு சைவ மாதி யிருமூன்றும் வித்தை யாதி யெய்துதத் துவங்க ளேயு மொன்றுமின் றெம்மி றைக்கே.

#### சுப் — பதவுரை

பொய்தரு சமயம் எல்லாம் - பொய்மைபெற்ற சாரு வாக முதல் அயிக்கியவாதசைவம் ஈருகிய புறப்புறச் சமய க்மு வ்ஜுக்வசெய்யுக்குட்பு வகுப்புறச்சமுப விலுயவச்குப விலு கூற்றுச் சமய தெய்வங்களெல்லாம்,—மொய்தரு பூதம் ஆதி மோகினி அந்தம் ஆகப் புக்கு கின்றிடும்-நெருங்கிய பூதமுதல் அசுத்தமாயாதத்துவம் ஈருக ஓவ்வொரு தத்து வங்களின் நிஃபெறும்,—புகன்று மெய்தரு சைவம் ஆதி இருமூன்றும் - சிவாகமங்களுட் கூறப்படும் (ஏகனநேக னிருள்கரும் மாயையிரண்டென்னும் ஆறு பொருட்கும்) உண்மைத்தன்மை விளக்குகின்ற சைவமெனப்படும் தலே யாகிய அறுவகைச்சமயத் தெய்வமாய்கின்ற அதிகாரபோக இலய சிவபேதங்கள்,—வித்தை ஆதி எய்து தத்துவங்கள் ஏயும் - சுத்த வித்தை முதலியவாகப் பொருந்திய ஐந்து தத்து வங்களுள் ஒவ்வொன்றின் நிஃபெறும்,—எம் இறைக்கு ஒன்றும் இன்றே – சித்தாந்த சைவத்தெய்வ மாகிய எம்முடைய சுத்தசிவம் இம்முப்பத்தாறையும் கடைந்து நிற்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சாருவாகமுதல் ஐக்கிபவாதசைவமீருகிய புறப் புறச்சமயமும் புறச்சமயமும் அகப்புறச்சமயமுமென்னும் முக்கூற்றுச்சமயத்தெய்வங்களெல்லாம் பூதமுதல் அசுத்த மாராதத்துவமீருக ஒவ்வொரு தத்துவங்களினிஃபெறும் சிவாகமங்களுட் கூறப்படும் " ஏக னகேக னிருள்கரும் மாயையிரண்டு" என்னுமாறபொருட்கும் உண்மைத்தன்மை விளக்கு தின்ற சைவமெனப்படுக்தஃயாகிய அறுவகைச்சம யத்தெய்வமாய் நின்ற அதிகாரபோகலையசிவபேதங்கள் சத்த வித்தை முதலிய ஐக்து தத்துவங்களுள் ஒவ்வொன்றினிஃல மெறும் சித்தாக்த சைவத் தெய்வமாகிய சுத்தசிவம் இம்முப்பத்தாறையும் கடைச்து சிற்குமென்பதாம்.

அமலனு தஃ தெரித்துணர்த் தியவாறு.

அவ்வத்தெய்வங்கணி‰பெறுர் தத்துவமே அவ்வச்+மயத் தார்க்கு முத்தித்தான மென்பதாஉம் இதனுர் பெறுதும்.

அவ்வவற்றின்மேலுள்ள தத்துவங்கள் அவ்வச்சமயத்தார்க் குணர்ச்சு செல்லாமையின் அவ்வத்தத்துவத்தினளவினன்றி அவ ருக்கு மேற்சேறல் கூடாமையறிக

சமய்த்தெய்வங்களேச் சமயமென்றபசரித்தார்; இருமூன்ற மென்றத மது.

ஆணவமலத்தண்மை கொள்ளமாட்டாத ஐ த்கியவாதசைவரை நீச்சூதற்கு, மெய்தரு சைவமென்றம், ஆதியிருமூன்றென்றம், விசேடித்தார்.

பாடாணவாதசைவமுதற் சுத்தசைவமீருகக் கிடந்தவேழ னுள் பாடாணவாதத்திற்கும் பேதவாதத்திற்குர் தம்முள் வேற் றுமை சிறிதாதல்பற்றி அவையிரண்ட2னயு மொன்ருகவைத்து இருமூன்றெனத் தொகைகூறியவாறு. இவ்வாறன் நி உரைப்பனவெல்லாஞ் சிவாகமங்களோடு முரணு மென்ரெழிக. (73)

சிவசத்தி நாதம் விச்து சதாசிவன் றிகழு மீச இவந்தரு ஞருத்தி ரன்முன் மாலய னென்றி னென்முய் பவந்தரு மருவ நாலிங் குருவநா அபய மொன்மு நவந்தரு பேத மேக நாதனே நடிப்ப னென்பர்.

### சுப் — பதவுரை

ஏகாரதனே - அங்ஙனம் ஒன்றுமின்றி நிற்கும் எம் மிறைவனே, — ஒன்றின் ஒன்ருப் பவந்தரும் சிவம் சத்தி நாதம் விந்து சதாசிவன் திகமும் ஈசன் உவந்தருள் உருத் திரன்ருன் மால் அயன் - ஒன்றின் ஒன்ருகத்தோன்றி (ஒவ்வொருதத்துவங்களி னின்றுகொண்டு தத்தக் தொழில் களேச் செய்யும்) சிவமுதல் அயனிருகியவைகளிலே, — அரு வம் நாலு இங்கு - சிவம் சத்தி நாதம் விந்துவாகிய அருவத் திருமேனி நான்கும், — உருவம் நாலு - மகேசன் உருத் திரன் மால் அயனுகிய உருவத்திருமேனி நான்கும், — உப யம் ஒன்று ஆம் - சதாசிவமாகிய அருவுருவத்திருமேனி ஒன்றும் தகிய (முத்திறத்து), — நவம் தருபேதம் நடிப்பன் என்பர் - ஒன்பது வர்க்கத்தினும் (வேற்றுமையின்றி நின்று) அவ்வத் தொழில்களேச்செய்வ வென்பர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனபொன்றுமின்றி நிறகு மெம்மிறைவன் ஒன்றினென்ருசுத் தோன்றி ஒவ்வொரு தத்துவங்களினின்று கொண்டு தத்தந்தொழில்களேச் செப்யுஞ் கிவமுதல் அய னீருகிய முத்திறத்தொன்பது வர்க்கத்தினும் வேற்றுமை மின்றி நின்று அவ்வத்தொழில்களேச் செய்வனென்பதாம். ஏகாரம் தேற்றம்.

மேல், 'ஒருவனே யிராவணு தி பாவகமுற்றுற்போல' என்ற தீன ஈண்டுமறிவுறுத்துவார், நடிப்பனென்றுர்.

செவ்வெண்டொகை விகாரத்தாற்றெக்கது.

இவ்வொன்பது பேதத்துட் சத்தி விர்துவென்னு மிரண்டும் சத்திபேதமாயினும், ஏனே மனேன்மனி முதலிய பேதம்போ லன்றி ஒன்றினென்ருகப் பவர்தருமுறையிற் காரணமா யிடை கிற்றல்பற்றிச் சிவபேதத்துடன் வைத்தெண்ணி எவர்தருபேத மேனப்பட்டன; 'எவர்தருபேத மேகளாதனே எடிப்ப' னென்றதும் ஒற்றுமை எயம்பற்றிப் பொதுவகையாற் கூறிற்றென்பது; அவை முறையே சிவத்துக்கும் எரதத்துக்குமுரிய சத்திபேதமேயாத லென்பது வருஞ்செய்யுளிற்காண்க. (74)

சத்தியாய் விர்து சத்தி யாய்மனேன் மனிதா தை யொத்துறு மகேசை யாகி யுமைதிரு வாணி யாகி வைத்துறஞ் சிவாதிக் கெங்ஙன் வருஞ்சத்தி யொருத்தி யாகு மெத்திற நின்று னீச னத்திற மவளு நிற்பள்.

### சுப் — பதவுரை

சிவாதிக்கு வரும் சத்தி - (மேற்கூறிய) சிவபேதம் ஏழற்கும் உரிய சத்திபேதமும், - சத்தியாய் வீந்துசத்தியாய் மனேன்மனிதானுகி ஒத்துறும் மகேசையாகி உமைதிரு வாணியாகி வைத்துறும் - (முறையே சிவத்திற்குச்) சத்தி யாகியும் (நாதத்திற்கு) விந்துவாகியும் (சதாசிவத்திற்கு) மனேன்மனியாகியும் (மகேசனுக்குப்) பொருந்திய மகே சையாகியும் (உருத்திரனுக்கு) உமையாகியும் (மானுக்குத்) திருவாகியும் (அயனுக்கு) வாணியாகியும் (எழுவகைப்) படும்,—ஈசன் எத்திறம் நின்றுன் - (எம்மிறைவணுகிய) பரமதிவன் கிவபேதம் ஏழினு நின்று நடாத்துமாறெல் லாம்,—ஒருத்தியாகும் அவளும் இங்ஙன் அத்திறம்நிற்பள் -(அவனேடு தாதான்மியமாய் நிற்கும்) ஒருத்தியாகிய பரா சத்தியும் இச்சத்திபேதம் ஏழினும் அவனுக்குத் துணேயாய் நின்று நடாத்தும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேற்கூறிய சிவபேதமேழற்குமுரிய சத்திபேத மும் முறையே சத்திமுதல் வாணியீருக ஏழுவகைப்படும். எம்மிறைவளுகிய பரமசிவன் சிவபேதமேழினு நின்று நடாத் துமாறெல்லாம் அவனேடு தாதான்மியமாய் நிற்கும் பராசத் தியும் இச்சத்திபேதமேழினும் அவனுக்குத் துணேயாய் நின்று நடாத்துமென்பதாம்.

அற்றேல், மேஃச்சூத்திரத்தின் 'வரும்வடி வெல்லாஞ்சத்தி' எனக்கூறி,ஈண்டுச் சிவபேதஞ் சத்திபேதமென வேறுவைத்து,'எத் திற நின்மூனீச் னத்திற மவளுநிற்ப' எென்றன் மஃவொம்போலு மென மயங்காமைட் பொருட்டு அஃதுணர்த்து தற்கெழுந்தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (75)

சத்திதா தை மாதி தானுகுஞ் சிவமு ம**ந்த**ச் சத்திதா தை யாகுர் தரும்வடி வான வெல்லாஞ் சத்தியுஞ் சிவமு மாகுஞ் ச**த்திதான்** சத்**த னுக்கோ**ர் சத்தியாஞ் சத்தன் வேண்டிற் றெல்லாமாஞ் சத்தி தானே.

#### சுப் — பதவுரை

சத்திதான் நாதம் ஆதிதான் ஆகும் - சத்தியானது நாத முதலியவற்றிற் கூடியிருக்கும்,—சிவமும் அந்தச் சத்திதான் ஆதி ஆகும் - சிவமும் அந்தச் சத்தி முதலிய வற்றை அதிட்டித்து நிற்கும் (இங்ஙனம் மரமும் காழ்ப் பும்போல ஒப்ப இயைந்து நிற்றலின்),—சத்தி தான் தரும் வடிவான எல்லாம் சத்தியும் சிவமும் ஆகும் - சத்தியாற் றரப்படும் எல்லாத்திருமேனியும் சத்தி சிவம் இரண்டற் கும் பொதுவடிவேயாம் (ஆயினும்),—சத்தனுக்குச் சத் தன் வேண்டிற்றெல்லாம் ஆம் சத்திதானே - சத்தனுக் குத் தான் வேண்டியவாற்றல்லா மாகும் சத்தியே,—ஒர் சத்தியாம் - ஒப்பற்ற தேவியுமாம் (ஆகலான் அதற்குரிய வடிவு விசேடம் குணவிசேடம்பற்றிச் சிவபேதம் சத்தி பேதமென்று ஆயின) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மாமுங் காழ்ப்பும்போல ஒப்பவியைக்து நிற்ற லின் எல்லாக் திருமேனியுஞ் சக் திசிவமிரண்டற்கும் பொது வடிவேயாமாயினும் சத்தனுக்குச் சக்கி தேவியுமாமாகலான அதற்குரிய வடிவுவிசேடங் குணவிசேடம்பற்றிச் சிவபேகஞ் சத் திபேதமென்றுயின வென்பதாம்.

ஆகலான தற்குரிய வடிவுவிசேடங் குணவிசேடம்பற்றிச் சிவ பேதஞ் சத்திபேத மென்றுயின வென்பது குறிப்பெச்சம்.

சத்தனுக்கோர் சத்தியாமென்றத வல்லவனுக்கு வல்லபை யாய் பிற்குமெனச் சிவ சத்திகட்கு ராயகராயகிபாவங் கூறியவாறு; நாயகராயகி பாவமாத°ல வலியுறுத்துவார், சத்தன்வேண்டிற்றெல் லாமாஞ் சத்தியெனச் சத்தியின் பெருமை கூறிஞர்; வேண்டிற் றெல்லாமென்றது ஒருமைப் பன்மை மயக்கம்.

இவை மூன்று செய்யுளுர் தாதான்மியமாய் நீங்காது நிற்ற°லத் தெரித்துக் கூறியவாறு. அற்றேல், மேல் ஒன்றினென்ருப்ப் பவர்கருமெனப்பட்ட சத்திகிவங்களே ஈண்டுத் தலேவனுர் தலேவியுமாய்த் தம்முட் புணரு மென்பது முறையன்று போலுமென்பாளை கோக்கி அதனே யுணர்த்த தற்கெழுர்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (76)

சுவஞ்சத்தி தன்னே யீன்றுஞ் சத்திதான் சுவத்தை யீன்று முவந்திரு வரும்பு ணர்ந்திங் குலகுயி ரெல்லா மீன்றும் பவன்பிரம சாரி யாகும் பான்மொழி கன்னி யாகுந் தவந்தரு ஞானத் தோர்க்கித் தன்மைதான் றெரியு மன்றே.

### சுப் — பதவுரை

சிவம் சத்திதன்னே ஈன்றும் – சிவதத்துவத்தினின்று சத்தி தத்துவம் தோன்றியும்.—சத்திதான் சுவத்தை ஈன்றும் – சத்திதத்துவத்தினின்று சாதாக்கிய தத்து வம் தோன்றியும்.—உவர்து இருவரும் புணர்ந்து இங்கு உலகு உயிர் எல்லாம் ஈன்றும் – உவப்புற்று இருவரும் கூட இவ்விடத்துச் சடமும் சேதனமுமாய பிரபஞ்சமெல்லார் தோன்றியும்.—பவன் பிரமசாரி ஆகும் பான்மொழிகன்னி ஆகும் – சிவபிரான் பிரமசாரி ஆவன் சிவசத்தி கன்னிகை ஆவள்,—தவம் தரு ஞானத்தோர்க்கு – முற்றவ விசேடத்தால் (முதல்வன் அருள்பெற்ற) ஞானி கட்கு.—இத்தன்மைதான் தெரியும் அன்றே – (சத்தியும் சிவமும் செய்யும்) இச்செயல்களெல்லாம் (நம்மஞேர் பொருட்டாக நடித்துக்காட்டும் நாடகமாத்திரையேயன்றிப் பிறிதில்லேயென்பது) விளங்கும் என்க.

### சிவ . பொழிப்புரை

எ-து. சத்தியுஞ் சிவமுஞ் செய்யுமிச் செயல்களெல் லாம் நம்மனேர் பொருட்டாக நடித்துக்காட்டும் நாடகமாத் திரைபேயன்றிப் பிறிதில்‰யென்பதாம்.

உம்மை சிறப்பு.

்பர் தமும் வீடுமாய பதபதார்த்தங்களல்லான்' என்பது முத லாக மேஃலச்சூத்திரத்தின் விரித்துக்கூறியவற்றை ஈண்டுருவகஞ் செய்யுமுகத்தாற் ரெருத்துணர்த்தி, இவற்றின்றன்மை தனக் கெய்த வின்று தூலத் தெரித்துக் கூறியவாறு. (77)

தனுகரண புவன போகர் தற்பரம் பந்தம் வீடென் றணுவினே டெல்லா மாகி யடைந்திடுர் தத்து வங்க ளினிதறிர் திவைநி விர்த்தி முதல்கஃ யிடத்தே நீக்கி நனிபர முணர்ந்தோ னந்தத் தத்துவ ஞானி யாவன்.

#### சுப் — பதவுரை

தனுகரணபுவனபோகம் தற்பரம் பந்தம் வீடு எல்லாம் தத்துவங்கள் ஆகி அடைந்திடும் என்று – தனு கரணபுவனபோகங்களும் அவைமூலமாயுள்ள பெத்த முத்திகளும் (அப்பெத்த முத்திகளிற்படும் பேதங்கள்) அனேத்தும் (மேற்கூறிப்போந்த) தத்துவங்களான் ஆயின வென்றும்,—இவை அணுவினேடு (என்று) – அத்தத்து வங்கள் உயிர்களோடு இயைவன (அன்றி முதல்வனேடு இயைவனவல்ல) வென்றும்,—இனிது அறிந்து – (நூல் களானும் பொருந்து மாற்றுனும்) தெளிய உணர்ந்து.— நிவிர்த்திகலேமுதல் இடத்தே நீக்கி – (அத்தத்துவங்களே) நிவிர்த்திகலே முதலாகக் கழியுமுறைமையின் வைத்துக் கழித்து,—பரம் நனி உணர்ந்தோன் – (அவற்றிற்கு) மேலாய் நிற்பது ஒன்றனே ஐயந் திரிவின்றி உணரப்பெற் ரேன் யாவன் அவன்,—அந்தத் தத்துவஞானி ஆவன் – (பவன் பிரமசாரியும் பான்மொழி கன்னியுமாமென்னும்) அவ்வுண்மையறிவுடையவன் ஆவன் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து தனுகாணபுவனபோகங்களும், அவைமூலமா யுள்ள பெத்தமுத்திகளும், அப்பெத்தமுத்திகளிற்படும் பேதங்களணேத்தும், மேற்கூறிப்போர்த தத்துவங்களான யினவென்றும், அத்தத்துவங்கள் உயிர்களோடியைவன வன்றி முதல்வறேடியைவனவல்லவென்றும், நூல்களானும் பொருர்துமாற்முனுக் தெளியவுணர்த்து, அத்தத்துவங்களே கழியு முறைமையின் வைத்துக்கழித்து, அவற்றிற்கு மேலாய் கிற்பதொன்றளே ஐயர்திரிபின்றி யுணரப்பெற்றேன் யாவன் அவன் பவன் பிரமசாரியும் பான்மொழி கன்னியுமாமென்

'தவர்தரு ஞானத்தோர்க்கித் தன்மைதான் றெரியு' மென்ற தீனத் தெரித்துணர்த்தி மேலதீன வலியுறுத்தியவாறு.

தற்பாமென்னும் வடசொல் அப்பொருட்டாதல் தாற்பரிய மென்பதனனுமறிக. (78)

எல்லாமாய்த் தத்து வங்க ளியைந்ததென் னணுவுக் கென்னிற், முெல்லாய கண் ம மெல்லார் துய்ப்பித்துத் துடைத்தற்கும்பி, னில்லாமை முற்ற வித்து நீக்கவுங் கூடி நின்ற, பொல்லாத வாண வத்தைப் போக்கவும் புகுந்த தன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

தத்துவங்கள் அணுவுக்கு எல்லாமாய் இயைந்தது என் என்னின் – (அங்ஙனம்) தத்துவங்கள் அணுவிடுடு எல்லாய கன்மமெல்லாம் துய்ப்பித்துத் துடைத்தற்கும் -பழமையாய இருவினகளே நுகர்வித்து சீக்குதற்பொருட் டும்,—முற்றுவித்துப் பின் சில்லாமை நீக்கவும் - (அதறை பருவம் எய்தியவழி மேலேக்கு வித்தாகாதவாறு தீக்கை யால் அவற்றை) முதிர்வித்துப் பின் பற்றறக் கழித்தற் பொருட்டும்,—கூடிசின்ற பொல்லாத ஆணவத்தைப் போக்கவும் புகுந்தது அன்றே - (அவை கழியும் முகத் தால்) விரவி சின்று எல்லா அந்தங்கட்கும் மூலமாகிய ஆணவ மலத்தைப் போக்குதற்பொருட்டும் அடைந்தாதம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனர் தத்துவங்கள் அணுவிறேடெல்லா மாகி யடைந்ததூ உம், இருவினேகீன நகர்வித்து நீக்கு தற் பொருட்டும், அதறை பருவமெய் தியவழி மேஃக்கு வித் தாகாதவாறு நீக்கையா னவற்றை முதிர்வித்துப் பற்றறக் கழித்தற்பொருட்டும், அவை கழியுமுகத்தால் எல்லாவநத் தங்கட்கு மூலமாகிய வாணவமலத்தைப் போக்கு தற்பொரு ட்டுமா மென்பதாம்.

எனுவே, தத்துவங்களான் நீக்கப்படுவெனவாகிய மலகன்மங்கள் அணுவுக்கே யேன்றிச் சிவத்துக்கின்றைமையான், அத்தத்துவங்களும் அணுவிஞேடன்றிச் சிவத்தோடிமையிலேவாயின்டுவெனை அதன்கணு சங்கை நீக்கியவாறுயிற்று. அணுவுக்கேயென்னும் பிரிஙிஃயே**காரமு**ச் தொன்மையென் னுமகாவைகார விகுதியும் விகாரத்தாற்*ொ*க்கன.

இவை ஏழு செய்யுளானும் **நாலாங் கூற்றிற்படும்** முத்தி*ற*ப் பொருளும் வகுத்துக் கூறப்பட்டன.

அற்றேல், ஈண்டெடுத்துக்கொண்ட ஆணவமலம் யாத ? அதனுல் வரும் பொல்லாமை யாது? அதனேப்போக்குமாற யாங் வனம்? என்பாரை கோக்கிப் பதினேழு செய்யுளான் ஒழிபு கூறு கின்முர். (79)

ஒன்றதா யகேக சத்தி யுடையதா யுடனை யாதி, யன்றதா யான்மா வின்ற னறிவொடு தொழிலே யார்த்து, நின்றபோத் திருத்து வத்தை நிகழ்த்திச்செம்பினிற் களிம்பேய்க், தென் றமஞ் ஞானங் காட்டு மாணவ மியைக்து நின்றே.

#### சுப் – பதவுரை

அஙேக சத்தி உடையதாய் - எண்ணிறந்த சத்திகளு டைத்தாய்,—ஆன்மாவின் உடையும் - (எண்ணிறந்த) உயிர் களினும் சேர்ந்து,—செம்பினில் களிம்பு ஏய்ந்து-செம்பிற் களிம்புபோல, ஆதி அன்றதாய் இயைந்துநின்றே ஒன்ற தாய்—அநாதியே விரவி நிற்பதொன்ருய்,—தன் அறிவொடு தொழில் ஆர்த்து நின்று - (கேவலத்தில் ஆவாரக சத்தியான்) அவ்வுயிர்களின் அறிவொடு தொழில்களே மறைத்து நின்று,—போத்திருத்துவத்தை நிகழ்த்தி—(சகலத்தில் அதோ நியாமிகா சத்தியாலே) போகநுகர்ச்சிக்கு விணமுதலாதற் றன்மையை நிகழ்த்தி,—என்றும் அஞ்ஞானம் காட்டும் —எஞ்ஞான்றும் (காரணமாய் நின்று) அஞ்ஞானத்தை நிகழ்த்தும்,—ஆணவம் – (மேற்கூறிப்போந்த) ஆணவம் பலம் என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ–து, எண்ணிறந்த சத்திகளான் எண்ணிறந்த வுபிர் களினுஞ் செம்பிற் களிம்புபோல் அநாதியே விரவிநிற்ப தொன்றுய்க் கேவலத்தில் ஆவாரகசத்தியானுஞ் சகலத்தில் அதோநியாமிகா சத்தியாலும் அஞ்ஞான நிகழ்ச்சிக்குக் காரணமாய் நிற்பது மேற்கூறிப்போந்த ஆணவமல மென்ப தாம்.

போத்திருத்துவம் போகநுகர்ச்சிக்கு விணமுதலாதற்றன்மை. இதனுனே மலத்தின் சொருபங் கூறப்பட்டது. (80)

மலமென வேறென் நில்ஃ மாயாகா ரியம தென்னி னிலகுயிர்க் கிச்சா ஞானக் கிரியைக ளெழுப்பு மாயை விலகிடு மலமி வற்றை வேறமன் றதுவே ருகி யுலகுடல் காண மாகி யுதித்திடு முணர்ந்து கொள்ளே.

#### சுப் — பதவுரை

மலம் என ஒன்று வேறு இல்ஃ – மலமென்று ஒரு பொருள் வேறில்ஃ,—மாயாகாரியமது என்னின் – மாயா காரியமே (மறைத்தற் ருழிஃச் செய்யு) மெனின் (அற் றன்று),—இலகு உயிர்க்கு – விளங்காரின்ற உயிர்கட்கு,— இச்சா ஞானக் கிரியைகள் எழுப்பும் மாயை – அறி வு இச்சை செயல்களே (வேறுரின்று) விளக்குவதாகிய மாயைக்கும்,—வேறும் அன்று இவற்றை விலகிடும் மலம் –(உயிரோடு) ஒற்றித்துரின்று அவைகளே மறைப்பதாகிய மலத்திற்கும் (தம்முள் வேற்றுமை பெரிதாகலான் அஃது அறியாது).—உலகு உடல் கரணம் ஆகி – உலகு ம் உடலும் கரணமுமாகி,—அது வேருகி உதித்திடும் – உயிர்க்கு வேருகி உதிக்கும் (மாயையே மலமென்பார் மதம் போலி என்பதண),—உணர்ந்துகொள்ளே – அறி வாயாக என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து உயிரோடொற்றித்து ஙின்று அறிவிச்சைசெயல் களே மறைப்பதாகிய மலத்துக்கும் வேறு நின்று அவற்றை விளக்குவதாகிய மாயைக்குர் தம்முள் வேற்றுமை பெரிதா கலான், அஃதறியாது மாயையே மலமென்பார் மதம் போலி யென்பதாம். (81)

மாபையே யான்மா ஞானக் கிரியையை மறைத்து நிற்குர் தூயவப் பரிதி தன்ணச் சுடர்முகின் மறைத்தாற் போலப் போய்முகி லகலச் சோதி புரிர்திடு மதுவே போலக் கோமமு மகல ஞானத் தொழில்பிர காச மாமே.

பரிதியை முகின்ம றைப்பப் பாயொளி பதுங்கி றைபோ அருவுயிர் மறைக்கின் ஞானக் கிரியைக கொழிக்கு மாகுங் கருதிடு மிச்சா ஞான காரியங் காயம் பெற்முன் மருவிடு முயிர்க்குக் காயம் வந்திடா விடின்ம றைப்பே.

#### சுப் — பதவுரை

தூய பருதிச் சுடர்தன்னே முகில் மறைத்தாற்போல-தூயதாகிய பரிதியின் ஒளியை மேகம் (வேறு நின் று) மறைத்தாற்போல,— மாயையே ஆன்ம (இச்சா) ஞானக் கிரியையை மறைத்து நிற்கும் – மாயையே (உலகு உடல் கரணமாய் நின்றே) ஆன்மாவின் இச்சாஞானக் கிரியை கீன மறைத்தல் அமையுமென (உடம்பாட்டானும்),— அம்முகில் போய் அகலச் சோதி புரிந்திடும் அதுவே போல -அம்மேகம் நீங்கப் பரிதி வெளிப்பட்டுத் தோன்றுமாறு போல,—காயமும் அகல (இச்சா) ஞானத் தொழில் பிர காசமாமே – காயமாகிய மாயை நீங்க அவ்விச்சாஞானக் கிரியை பிரகாசித்தல் அமையுமென (எதிர்மறையானும் இவ்வுவமையின் வைத்து அறியப்படு மென்றது பொருந் தாது),—பரிதியை முகில் மறைப்பப் பாய் ஒளி பதுங் கிருற்போல் – பரிதியை மேகம் மறைப்பப் பரவிய ஒளி மறைக்தாற்போல்,—உரு மறைக்கின் உயிர் (இச்சா) ஞானக் கிரியைகள் ஒழிக்குமாகும்-உருவாகிய நமாயை மறைப்ப ஆன்மாவின் இச்சாஞானக் கிரியைகள் ஒழிதலா கிய (உடம்பாட்டானும்),—கருதிடும் இச்சா ஞான காரியம் – கருதுகின்ற இச்சா ஞானக் கிரியைகள்,—காயம் பெற்ருல் – மாயாதனுவைப் பெற்ருல்,—மரு விடும் உயிர்க்கு - விளங்கும் ஆன்மாவிற்கு,—காயம் வந்திடா விடில் மறைப்பே – அம்மாயாதனு இன்றேல் (அவை) மறைதலாகிய (எதிர்மறையானும் வைத்து அறியப்படு தலான் அவ்வுவமை ஈண்டைக்கு ஏலாது) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மாயை உலகுடல்கரணமாப் வேறுகின்றே உயிரை மறைத்தலமையுமென்பது உடம்பாட்டினு மெதிர் மறையினும் பரிதிமுகிலுவமையின் வைத்தறியப்படுமென்றது பொருந்தாது; மேகம்போல மாயை மறைக்குமாயின், மறைத் தலாஞிய காரியம் பரிதியிற்போல உயிரின்கணிகழ்தல் வேண்டும்; அஃதீண்டில்ஃபென்பது உடம்பாட்டினுமெதிர் மறையினும் வைத்து அறியப்படுதலான் அவ்வுவமை மீண் டைக்கேலாதென்பதாம். (82-83) போதகா ரியம றைத்து நின்றது புகண்ம லங்கா ணேதலாங் குணமு மாக வுயிரினுள் விரவ லாலே காதலா லவித்தை சிர்தத் தருங்கலே யாதி மாயை யாதலா விரண்டுஞ் சோதி யிருளென வேறு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

உயிரினுள் விரவலாலே குணமுமாக ஓதலாம்—(அல் லதாஉம் மலத்தாணுகிய அஞ்ஞானம் மு கி லா ணு கி ய மறைவுபோலன்றி) உயிரோடு (வியாபகமாய்) விரவிக் குணம்போலத்தோன்றி நிற்பதெனக் கூறுவதொன்ருக லானும்,—மாயை காதலால் அவித்தை சிர்தக் கலேஆ திதரும் ஆதலால் – மாயையானது விருப்பத்தோடு ஆணவமாகிய இருள்கெட(த் தீபம்போல)க் கலேமுதலிய தத்துவங்களேத் தருவ தொன்ருகலானும்,—இரண்டும் சோதி இருளென வேரும் அன்றே – (தொழிற்பாட்டின்கண்) இரண்டும் ஒளி இருள் போல இகலிற்பன வாகலானும்,—புகல் மலம் போதகாரியம் மறைத்து சின்றது காண் – (இருள் போலக்) கூறும் பெற்றித்தாகிய ஆண வ ம ல மே உயிருணர்வின் காரியப்பாட்டைத் தடுக்கவல்லதெனத் (தெற்றேறன) உணர்க என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எது. அல்லதூடம் மலத்தானைய அஞ்ஞானம், முகிலானைய மறைவுபோலன்றி, உயிரோடு வியாபகமாய் விரவிக் குணம்போலத் தோன்றி நிற்பதொன்றுகலானும், தொழிற்பாட்டின்கண் ஒளியிருள் போல மாயையோடு இகலி நிற்பதாகலானும், அப்பெற்றித்தாகிய வாணவமலமே உயிருணர் வின் காரியப்பாட்டைத் தடுக்கவல்லதெனத் தெற்றெனவுணர்கிவன்பதாம். குணமுமென்னுமும்மை எதிர்மறைக்கண் வந்தது.

இவை ான்கு செய்யுளானும், ஐக்கிய வா தி பாசுபதி முதலியோர் மதம்பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்து, ஆணவமலத் தினதுண்மை சாதிக்கப்பட்டது. (84)

புருடன்றன் குணம வித்தை பெனிற்சடம் புருட ஞகுங், குருடன்றன் கண்ணின் குற்றங் கண்ணின்றன் குணமோ கூருப், மருடன்றன் குணம தாகி மலமகித் தாகி கிற்குர், தெருடன்றன் குணம தாகிச் சித்தென கிற்குஞ் சீவன்.

#### சுப் — பதவுரை

அவித்தை புருடென்றன் குணம் எனின் — (உயிரிஹாள் விரவி நிற்பதாகிய) அவித்தையின் உயிரின்குணவிசேட மென்றல் பொருத்த முடைத்தெனின்,—புருடன் சடமா கும் - (சித்தாதிய) புருடன் சடமெனப்பட்டு வழுவாம் (ஆதலின்),—குருடன்றன் கண்ணின் குற்றம் கண்ணின் றன் குணமோ – குருடனது கண்ணில் (ஒளிக்குணத்தை மறைத்தாகிற்கும் படலமாகிய) குற்றம் கண்ணின் ஒளிக் குணமாதல் செல்லாமையானும்,—மலம் மருள் தன்றன் குணமதாகி அசித்தாகி நிற்கும் – மலம் அஞ்ஞானத்தைத் தனது குணமாகக்கொண்டு (குணிப்பொருளாகிய தான்) நிற்குமன்றிச் சித்தாகாமையானும்,—இவேன் சடமாய் தெருள் தன்றன் குணமதாகிச் சித்தெனநிற்கும்–உயிர் அறிதற்நெழிஃயுடைய சித்தேயாய் நிற்கு மாதலானும்,— கூருய் – (உயிரின்கண்ணே குற்றமாகக்காணப்படும் அறி யாமைக்குக் குணிப்பொருள் மலமென வேறுண்டென் பது) அறிவாயாக என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உயிரினுள் விரவிநிற்பதனே உயிரின் குண விசேடமென்றல் பொருத்தமுடைத்தெனின்,— அறியா து கூறினுய்; ஒருபொருளின்கட் குணத்தோடொப்பக் குற்ற மும் உடன்விரவி நிற்கப்பெறுமென்பது குருட்டுக்கண்ணிற் காணப்படுதலின், விரவிநிற்றலேபற்றிக் குற்றமுங் குண மாதல் செல்லாமையானும், அஞ்ஞானத்திற்குக் குணிப் பொருள் சடமாவதன்றிச் சித்தாகாமையானும், உயிர் அறி தற்றெழி அடைய சித்தேயாகலானும், உயிரின்கட் குற்ற மாய்க்காணப்படுமறியாமைக்குக் குணிப்பொருள் மலமென வேறுண்டென்பதாம்.

இதனுனே அறியாமை உயிர்க்குக் குணமென்னும் பாடாண வாதிகண் மதம்பற்றி யாசங்கித்தப் பரிகரித்த மலத்தினுண்மை சாதிக்கப்பட்டது. (85)

மும்மல ரெல்லி னுக்கு முஃ பொடு தவிடு மிப்போன் மம்மர்செய் தனுவி னுண்மை வடிவினே மறைத்து நின்று பொய்மைசெய் போக பேந்த போத்திருத் துவங்கள் பண்ணு மிம்மல மூன்றி இேடு மிருமல மிசைப்ப னின்னும்.

#### சுப் — பதவுரை

மும்மலம் – (மேலே தன்மமோடதன்மமாகியெனக் கூறப்பட்ட கன்மமலமும் அதன்பின்னுக நித்தமா யருவாயெனக் கூறப்பட்ட மாயாமலமும் எண்டுக் கூறப் பட்ட ஆணவ மலமுமாகிய இம்) மூன்று மலங்களும்,— கெல்லினுக்கு முஃாயொடு தவிடு உமிப்போல்—கெல்லுக்கு முள்த்தற் சத்தியும் தவிடும் உமியும்போல,—அணுவின் உண்மை வடிவின் – உயிரினது தற்சொருபத்தை,— மம்மர்செய்து மறைத்து நின்று – மயக்கத்திற்கேதுவாகப் பந்தித்து நின்று,—பொய்ம்மைசெய் போக பந்த போத் திருத்துவங்கள் பண்ணும் – (முறையே) பொய்மை புரியா நின்ற போக மும் பந்தமும் போத்திருத்துவமும் பண்ணுவனவாம்.—இம்மலம் மூன்றினேடும் இன்னும் இரு மலம் இசைப்பன் – இம்மலங்கண் மூன்றனேடும் (கூடி நின்று பந்திப்பன) வேறும் இருமலங்கள் உள என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேலே தன்மமோடதன்மமாகியெனக் கூறப் பட்டகன்மமலமும் அதன்பின்னை நித்தமாயருவாயெனக் கூறப்பட்ட மாயாமலமும் ஈண்டுக் கூறப்பட்ட ஆணவமலமு மாகிய விம்மூன்றுமலங்களும், ரெல்லுக்கு முளேதவிடுமி போல், உயிரைப் பந்தித்து நின்று முறையே போகமும் பந் தமும் போத்திருத்துவமும் பண்ணுவனவாம். இம்மலங்கண் மூன்றனேடும் கூடிநின்று பந்திப்பன வேறுமிருமலங்களுள வென்பதாம்.

இதா கிருனிறை.

கன்மமலம் போகம்பண்ணு தலாவது, கெல்லின்கணுள தாகிய முனேத்தற்சத்தி மூனேயைத் தோற்றுவிக்குமாறுபோல, உயிரின்கட் சுசதுக்கங்களே முதற்காரணமாய் நின்று தோற்றுவித்தல்; மாயா மலம் பர்தம் பண்ணு தலாவது, மூனேத்தற்கு அனுகூலஞ்செய்து உடனிற்குர் தவிடு போல, அச்சுகதுக்கங்களாண்டுத் தோன்று தற் குத் தூணக்காரணமாய்த் தன்காரியமாகிய தனுகாண முதலிய வற்றையும் உயிரையு மியைவித்து நிற்றல்; ஆணவமலம் போத்திருத் துவம் பண்ணு தலாவது, அம்மூளே ஆண்டுத் தோன்று தற்கு நிமித் தகாரணமாகிய உமிபோல, அத்தோற்றத்திற்கு நிமித்தகாரண மாயவற்றை முறுகுவித்து நின்று அச்சுகதுக்கங்களே உயிர் தாகரு மாறு நிலேபெறுத்து தலெனக் கொள்க. ''பர்தம்போகம் போகநிறைத் தலும் வர்ததுமாயைவினமலத்து'' என்றுர் ஞாளுமிர்ததாறுடை யாரும்.

மூளே ஆகுபெயர்.

முளே தவிடுமிகள் பர்தத்திற்குங் காரணமாதல்மாத்திரைக்கும் உவமையாயின. (86)

மாயையின் காரி பத்தை மாயேய மலம தென்று மேயுமும் மலங்க டத்தர் தொழிலிண பியற்ற வேவுர் தூயவன் றனதோர் சத்தி திரோதான கரிய தென்று மாய்வரிம் மலங்க ளேர்து மணுக்களே யணேர்து நிற்கும்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

மாயையின் காரியத்தை மாயேயமலமது என்றும் — (அச்சுகதுக்க விளேவுகட்கெல்லாம் இடமாய் நின்று வியா பகமாகிய ஆன்மாவின் அறிவிச்சை செயல்களே ஏகதேசப் படுத்துவதென மேற்கூறிப் போந்த) மாயாகாரியத்தை மாயேயமென்றும்,—ஏயும் மும்மலங்கள் தத்தம் தொழி லிண இயற்ற ஏவும் தாயவன் றனது ஓர் சத்தி திரோதான கரியது என்றும் ஆய்வர் – பொருந்திய அவ்வம்மலங்களே அவ்வத்தொழிலிற்படு (த்திப் பாகம் வருவி)க்கும் சிவசத் தியை மறைத்தலேச் செய்வதாகிய திரோதாயி யென்றும் வேறேயிருமலமாக ஆராய்ந்து கூறுவர் (அவற்றுள் மாயாகாரியம் மாயையில் அடங்குமாயினும் பந்தித்தற்கட் படும் வேற்றுமைபற்றி மாயேயமலமென வேறுவைத் தெண்ணப்படும் அம்மலங்கட் கனுகூலமாய் ரின்று செய் யுஞ் சிவசத்தி பராசத்தியின் அடங்குமாயினும் தொழில் வேற்றுமை பற்றி உபசாரத்தாற் றிரோதாயியென வேறு வைத் தெண்ணப்படும்),—இம்மலங்கள் ஐந்தும் அணுக் களே அணேந்து நிற்கும்–(இவ்வாறு) இவ்வைந்து மலமும் உயிர்தோறு நின்றுசெய்யும் பந்தவேறுபாடு கண்டு கொள்க என்க.

#### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. வேறமிருமலமெனப்படுவன அச்சு கதைக்க வீளவுகட்கெல்லாம் இடமாய் நின்று வியாபகமாகிய வான் மாவின் அறிவிச்சை செயல்களே ஏகதேசப்படுத்துவதென மேற்கூறிப்போர்த மாயாகாரியமும் அவ்வமலங்களே யவ்வத் தொழிலிற் படுத்திப் பாகம் வருவிக்குஞ் சிவசத்தியுமாம். அவற்றுள், மாயாகாரியம் மாயையிலடங்குமாயினும், பர்தித் தற்கட்படும் வேற்றுமைபற்றி மாயேயமலமென வேறுவைத் தெண்ணப்படும்; அம்மலங்கட்கனுகூலமாய் நின்று செய்யுஞ் கிவசத்தி பராசத்தியினடங்குமாயினும், தொழில் வேற்று மைபற்றி உபசாரத்தாற்றிரோதாயியென வேறுவைத்தெண் ணப்படும். இவ்வாறிவ்வைர்தமலமும் உயிர்தோறுநின்று செய்யும் பர்தேவேறுபாடு கண்டுகொள்கவென்பதாம்.

திரோ தானகரியென்பது திரோ தானத்தைச் செய்வதென்னும் பொருட்டாய வடசொல். (87) மலமாயை கன்ம மாயே யக்திரோ தாயி மன்னிச் சலமாரும் பிறப்பி றப்பிற் றங்கியித் தரைகீழ் மேறு நிலேயாத கொள்ளி வட்டங் கறங்கென நிமிடத் தின்க ணலமாரு மிறைவ ஹூன பாறுயிர் நடக்கு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

உயிர் – ஆன்மாவின்கண்,—மலம் மாயை கன்மம் மாயேயம் திரோதாயி மன்னி – ஆணவம் மாயை காமியம் மாயேயம் திரோதாயியாகிய இவ்வைவகைமலங்களும் நிலே பெறுதலால் (அவைகட்கனுகுணமாக),—இறை வன் ஆணேயால்–முதல்வன் ஆணேயிலைல்,—நிலேயாத கொள்ளி வட்டம் கறங்கு என – கிலேயுதலிலவாகிய கொள்ளிவட்டமும் காற்ருடியும்போல,—நிமிடத்தின்கண் அலமாரும்-கணப்போழ்திற் (பலமுறை) சுழற்சியுற்று,—பிறப்பு இறப்பில் தங்கி-மேற்கூறிப்போக்த பிறப்பிறப்பிற்பட்டு,-இத்தரைகீழ்மேனும் சலமாரும் கடக்கும் அன்றே – இவ்வுலக நிரய துறக்கங்களிலே போக்குவரவுடைத்தாய் (அவ்வுயிர்) செல்லும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேற்கூறிப்போக்க பிறப்பிறப்புக்களெல்லாவற் நிற்குங் காரணம் இவ்வைவகை மலங்களுமாமென்பதாம்.

மன்னி யலமாருமென்பது மழைபெய்து குளங்றைக்கதென் முற்போலக் காரணகாரியப்பொருட்டாய் ஙின்றது.

அலமரும் அலமாருமென நீட்டும்வழிநீட்டல்; இறைவஞ‱னயா அயிர்நடைக்குமென ஈண்டுங்கூறியது அவ்வலமர°லே நீக்கும் வாயி அணர்த்து தற்பொருட்டு; அது முன்னர் வகுத்துக் கூறப்படும். இவை மூன்ற செய்யுளானும், மலங்க ளித்தணேயவென்பதா உம் அவை பர்திக்குமாறும் கூறமுகத்தான், ஆணவமலத்தானைய போல்லாமை கூறப்பட்டது. (88)

அண்டசஞ் சுவேத சங்க ளுற்பிச்சஞ் சராயு சத்தோ டெண்டரு நாலெண் பத்து நான்கு நூ முயி ரத்தா யுண்டுபல் யோனி பெல்லா மொழித்துமா துடத்து தித்தல் கண்டிடிற் கடலேக் கையா வீத்தினன் காரி யங்காண்.

#### சுப் ... பதவுரை

அண்டசம் சுவேதசங்கள் உற்பிச்சம் சராயுசத்தோடு எண்தரு நால் – முட்டையும் வியர்வையும் வித்தும் பையு மாக எண்ணப்படும் நால்வகைத்தோற்றத்து (எழுவ கைப்பிறப்பின்), – எண்பத்து நான்கு நூருயிரத்தாயுண்டு எண் பத்து நான்கு நூருயிரத்தாயுண்டு எண் பத்து நான்கு நூருயிர (யோகி பேத)த்தினின்று விரிந்த பேதங்கள் அளவின்றி உள்ளன. — பல்யோனியெல் லாம் ஒழித்து – (அவற்றுட்) பலவகைப்பட்ட யோனி பேதங்கள் ஒழிந்து, —மாநுடத்து உதித்தல் கண்டிடில் – (அவ்வலமரலே நீக்குதற்கு வாயிலாகிய) மாநுடப்பிறவி எய்தலேக் காணப்பெற்றிடின். — கடலேக் கையால் நீந்தினன் காரியம் காண் – சமுத்திரத்தைக் கையானீந்திக் கரையேறினவன் காரியத்தோடொக்குமென்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. நால்வகைத்தோற்றத் தெழுவகைப்பிறப்பி னெண் பத்து நான்கு நூறுயிரம் போனி பேதத்தினின்றும் விரிந்த பேதங்கள் அளவின்றியுள்ளன; அவற்றுள் மானுடப்பிற வியே அவ்வலமாலே நீக்குதற்கு வாயிலென்பதாம். (89) கரர்படி றேயர் தன்னி ஒன்மறை படிலா நாட்டில் விரவுத லொழிர்து தோன்றன் மிக்கபுண் ணியத்தா ஒகும் தரையினிற் கிழை விட்டுத் தவஞ்செய்சா தியினில் வர்து பரசம யங்கட் செல்லாப் பாக்கியம் பண்ணே ணுதே.

#### சுப் — பதவுரை

நரர் பயில் தேயந்தன்னின் – (அம்மானுடப்பிறவி யினும்) மானுடர் வாழ்கின்ற இவ்வுலகத்துள்,—நான் மறை பயிலாநாட்டில் விரவுதல் ஒழிந்து தோன்றல் – வேதாகமவழக்கம் இல்லாத நாட்டிலே பிறத்தல் நீங்கி (அவ்வேதாகம வழக்குமிக்குடைய உத்தமநாட்டிலே) தோன்றுதல்,—மிக்கபுண்ணியத்தான் ஆகும் – மி கு ந் தபுண்ணியத்தால் உண்டாம்.—தரையினில் கீழை விட்டுத் தவம் செய் சாதியினில் வந்து – அவ்வுத்தமநாட்டிலே கீழ் சாதியிலே தோன்றுதல் செய்தும்,—பரசமயங்கட்செல்லாப் பாக்கியம் பண்ண ஒணுதே – புறச்சமயங்களிற் செல்லாது (அவ்வலமரல் ஒழிதற்கு வாயிலாகிய) உத்தமசம யத்திற்குரிய நன்மை ஒருவனுக்குண்டாதல் அரிது என்க

#### சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. மானுடப்பிறவி**யினும் உத்தமச**ம**ய**த்**துக்குரித் தாப் உத்தம நாட்டிற் பிறக்கு முத்தமசாதியே அதற்கு வாயிலென்பதாம். (90)

வாழ்வெனு மையல் விட்டு வறுமையாஞ் சிறுமை தப்பித் தாழ்வெனுர் தன்மை போடுஞ் சைவமாஞ் சமயஞ் சாரு மூழ்பெற லரிது சால வுயர்சிவ ஞானத் தாலே போழிள மதியி ஸீனப் போற்றுவா ரருள்பெற் ருரே.

#### சுப் — பதவுரை

வாழ்வெனும் மையல் விட்டு – குலம் இளமை கல்வி செல்வம் அதிகாரமென்னும் இவைகளான் உளதாகிய செருக்கொழிக்து — வறுமையாஞ் சிறுமை தப்பி – வறுமையால் அச்செருக்குடையார் பின்சென்று நின்று ஏக் கறலாய சிறுமையினீங்கி (உயர்க்தசாதியினும் உயர்க்த குடிப்பிறப்பே அதற்கு வாயிலாம் ஆகலான் அவ்வுயர்க்த குடியிற்பிறக்து). — தாழ்வெனும் தன்மையோடும் – மெய்யன்போடும், — சைவமாஞ் சமயஞ்சாரும் ஊழ்பெறல் – சைவசமயத்தின் எய்தும் புண்ணியப்பேறு, — சால அரிது – பெரிதும் அரிதாம், — உயர் சிவஞானத்தாலே – அதனினும் உயர்க்த சித்தாக்த கெறி யுணர்ச்சியாலே — போழ் இளமதியினுன் – பிளவுபட்ட இளம்பிறையணிக்த சிவ பிரான, —போற்றுவார்—வழிபடப்பெறுவாருளராயின், — அருள்பெற்றுரே – அவர் (மலத்தானுகிய அவ்வலமரலே நீங்கி) வீடுபேறெய்துவர் என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை

எ⊷து. உயர்க்த சாதியினும் உயர்க்த குடிப்பிறப்பே யதற்கு வாயிலாம். அவ்வுயர்க்த குடியிற் பிறக்து சைவத் தினெய்திச் சித்தாக்தகெறியுணர்க்து சிவபிராணே வழிபடப் பெறுவாருனராயின், அவர் மலத்சானுகிய வவ்வலமர‰ கீங்கி வீடுபேறெய்துவரென்பதாம்.

வாழ்வாவன:—குலம் இளமை கல்வி செல்வம் அதிகாரமென்னு மிவை.

மையல் செருக்கு.

வாழ்வெனுமையலேனவும், வறமையாஞ் கிறமையெனவும், காரியத்தைக் காரணமாகவுபசரித்தார். இவை மூன்று செய்யுளானும் அம்மலபர்தத்தைப் போக்கு தற் குரிய வாயில் இவையென்பது கூறப்பட்டது. (91)

மானுடப் பிறவி தானும் வகுத்தது மனவாக் காய மானிடத் தைந்து மாடு மரன்பணிக் காக வன்றே வானிடத் தவரு மண்மேல் வந்தரன் றீனயர்ச் சிப்ப ரூனெடுத் துழலு மூம ரொன்றையு முணரா ரந்தோ.

#### சுப் — பதவுரை

(அவ்வலமர‰ நீக்குதற்பொருட்டு) மனவாக்காயம்-மனத்தால் நினந்தும் வாக்கால்வழுத்தி மந்திரங்கள் சொல்லியும் காயத்தாற் பணிந்துஞ் செய்யப்படும்,— ஆனிடத்து ஐந்தும் ஆடும் அரன் பணிக்காக அன்ளே – பஞ்சகவ்வியத்தின் ஆடியருளுகின்ற அரன்பணி (ஏனப் பிறவிகளிற் கூடாமையால் அதன் )பொருட்டாகவன் ரு. -மானுடப் பிறவிதானும் வகுத்தது–(பிறவி விசேடமாகிய) மானுடப்பிறவி (வேண்டப்பட்டு) வகுத்ததாம்.—வானி டக் தவரும் – மேலுலகத்துள்ள மாயோன் முதலிய தேவர்களும்,—மண்மேல் வந்து அரன்றின அர்ச்சிப்பர் – (அவ்வரன்பணி பயன்படுதல் ஏனேயுலகங்களிற் கூடாமை யாலே) தேசவிசேடமாகிய இம்மண்ணுலகத்தில் வந்து அச் சுவபிரானே அருச்சிப்பர்,—அந்தோ ஊன் எடுத்து உழலும் ஊமர் ஒன்றையும் உணரார் – ஐயோ இவ்வுலகத்து இச் சரீரம் பெற்றும் (இவ்வுண்மையை) அலமரு மூகராகிய ஏனேயோர் சிறிதும் அறியமாட்டார் (ஆகலிற் சாதிவிசேடங் குடிப்பிறப்பு விசேடம் வேண்டப்படும்) என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அவ்வலமாலே நீக்கு தற்பொருட்டுச் செய்யப்படு மான்பணி ஏணப்பிறவிகளிற் கூடாமையாற் பிறவிவிசேடம் வேண்டப்படும்; அவ்வான்பணி பயன்படுதல் ஏனேயுலகங் களிற் கூடாமையால் தேயவிசேடம் வேண்டப்படும். இவ் வுண்மை ஏணேயோரறியமாட்டாமையிற் சா தி வி ே சடம் குடிப்பிறப்புவிசேடம் வேண்டப்படுமென்பதாம்.

இதனுனே அவை வாயிலாதற்கு உரிமை கூறப்பட்டது.

வாக்காயமென்னுர் தொகைச்சொல் வடநுன்முடிபு. (92)

கருவினு எழிவ தாயுங் கழிந்திடா தழிவ தாயும் பரிணமித் தழிவ தாயும் பாலை யழிவ தாயுக் தருணை யழிவ தாயுக் தானரைத் தழிவ தாயு முருவவே யழிவே யானை அள்ளபோ தேபா ருங்ய.

#### சுப் —பதவுரை

(மானுடயாக்கை அத்துணப்பெருமைத்தாயினும்) கருவினுள் அழிவதாயும் – மாதாவினுடைய கருப்பத்திற் ருனே அழிவதாயும்,—கழிந்திடாது அழிவதாயும் – பிறந்து உடனே அழிவதாயும்,—பரிணமித்து அழிவதாயும் – பிறந்து சிறிதுகாலமிருந்து அழிவதாயும்,—பாலனும் அழிவதாயும்,—கருண்ணும் அழிவதாயும்,—கருண்ணும் அழிவதாயும்,—கரைத்துத்தான் அழிவதாயும்,—கரையுண்டாகி விருத்ததசையில் அழிவதாயும்,—உருவவே அழிவே ஆணல் – (இத்துணேப் பொழுது நிற்குமென்று அறியவாராது நீர்க்குமிழிபோல்) எப்பொழுதும் அழிதன் மாலேத்தாகலின்,—உள்ளபோதே உய்யப்பார் – (இவ்வாக்கைநிலேயாமை இளமை நிலேயாமைகளே) நிலேயுதல் உள் வழியே உய்யும்படி உற்று நோக்குவாய் (அங்ஙனநோக்கு வார்க்கு அவற்றுணைய மையில் விடுதல் கூடும்) என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மானுடயாக்கை அக்துணேப்பெருமைத்தாயி னும் இத்துணேப்பொழுது நிற்குமென்றறிய வாராது நீர்க் குமிழிபோல் எப்பொழுது மழிதன்மாலேத்தாகலின், இவ வாக்கைநிலேயாமை யிளமைநிலேயாமைகளே உணரவல்லார்க் கே அவற்முனுகிய மையிலேவிடுதல்கூடுமென்பதாம். (93)

ஒருபுல னுகரும் போதங் கொன்றிலே பொன்றின் பாலும் வருபயன் மாறி மாறி வந்திடு மெல்லா மாறு மொருபொழு தணரி னுண்டா மல்லதிவ் வல்லல் வாழ்க்கை மருள்கன வதுவும் போல மாயும்பின் மாயு மன்றே

#### சுப் — பதவுரை

அங்கு ஒரு புலன் நுகரும்போது ஒன்று இல-ஆண்டு ஒருவிடயத்தை அநுபவிக்குங்கால் மற்ருன்றின்மையால் (அவ் யாக்கையின் கண்ணதாகிய அறிவும் விடயங்களே ஒருங்கே யறியமாட்டாது),—ஒன்றின்பாலும் வருபயன் மாறி மாறி வந்திடும் - ஒரு விடயத்தின்கண்ணும் வரப்பட்ட பயனே விட்டு விட்டு அறிவதன்றி இடையீடின்றி அறிய மாட்டாது,—ஒரு பொழுது எல்லாம் மாறும்—அது வும் உறக்கம் மூர்ச்சை முதலியவற்றிற் சிறிதும் இல்லே யாய்விடும்,—அல்லது இவ்வல்லல் வாழ்க்கை - அதுவன்றி இவ் யாக்கையின் பொருட்டுளதாகிய செல்வத் துழனியும்,—மருள் கனவதுவும் போல அன்றே மாயும் பின் மாயும் - (முறையே) மயக்கப்பொருளும்களைப்பொருளும் குரையியைபாழுதே மாய்வதுமாம் இடையே மாய்வதுமாம் ஆகலான்,—உணரின் உண்டாம் - (இவ்

வறிவுநிலேயாமை செல்வநிலேயாமைகளே) உணர்ந்தால் (அவ்வுணரவல்லார்க்கு அவற்ருணுகிய மையில விடுதல்) கூடும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வாக்கையின்கண்ணதாகிய வறிவும் விடயங் கள ஒவ்வொன்று பறிவதன்றி ஒருங்கே யறியமாட்டாது. ஒருவிடயத் தின்கண் ணும் விட்டுவிட்டறிவதன்றி இடையீடி ன்றி யறியமாட்டாது. அதவும் உறக்கம் மூர்ச்சை முதலிய வற்றிற் சிறிது மில்ஃவாய்விடும். அஃதன்றி இவ்வாக்கையின் பொருட்டுளதாகிய செல்வத்துமுனியும் முறையே மயக்கப் பொருளுங் கரைப்பொருளும்போலத் தோன்றியபொழுதே மாய்வதுமாம் இடையே மாய்வதுமாமாகலான், இவ்வறிவு கிஃவயாமை செல்வகிஃவாமைகளே உணரவல்லார்க்கு அவற்று

உணரினுண்டாமென்ப தீன இறு திக்கண் வைத்துரைக்க. பயன் அறி தற்பயன்.

அல்லதென்ப த அன் றியென்னும் வாட்பாட்டு விணயெச்சக் குறிப்பு.

மருள்போல அன்றேமாயும் கனவுபோலப் பின்னுமாயுமென் அரை த்துக்கொள்க.

மருளும் கனவும் ஆகுபெயர்.

வாழ்க்கையென்புழியும் பின்னென்புழியும் இறந்தது தழீஇய வெச்சவும்மை விகாரத்தாற்டுருக்கன. (94) அரிசனம் பூசி மாலே பணிந்துபொன் ஒடை சாத்திப் பரிசனம் பின்பு செல்லப் பாரகர் பரிக்கக் கொட்ட வரிசின்ன மூதத் தொங்கல் வந்திட வுணர்வு மாண்டு பெரியவர்பேச்சு மின்றிக் கிடத்தலாற் பிணத்தோ டொப்பர்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

அரிசனம் பூசி – சந்தன முதலிய வாசணுதிரவியங்கள் பூசியும், — மாலே அணிந்து – வாசத்தோடு கூடிய பூமாலே கள் அணிந்து ம், — பொன் ஆடைசாத்தி – பீதாம்பரம் போர்த்தும், — பரிசனம் பின்பு செல்ல – தம் பரிவாரங்கள் பின்னேவரவும், — பாரகர் பரிக்க – காவுவோர் (சிவிகை) சுமக்கவும், — கொட்ட – வாத்தியங்கள் முழக்கவும், — வரிசின்னம் ஊத – வரிபொருந்திய சின்னங்கள் ஊதவும், — தொங்கல் வந்தி ட – சத்திரசாமரங்கள் சூழவரவும், — உணர்வுமாண்டு பெரியவர்பேச்சும் இன்றிக்கிடத்தலால் அறிவற்று (அதிகாரஞ்செய்து) பெரியராய்ப் பேச்சின்றிச் செருக்குற்றுக்கிடத்தலால், — பிணத்தோடு ஒப்பர் – அவர் செத்தாரின் வேறல்லர் என்பது. — (உணரின் உண்டாம்) - (ஆண்டு நிகழும் கிகழ்ச்சிபற்றி) அறியவல்லராயின் அவர் களுக்கு அதனைகிய மையலேவிடுதல் கூடும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அதிகாரஞ்செய்து செருக்குறவார் செத்தாரின் வேறல்லரென்பது ஆண்டு ஙிகழு ஙிகழ்ச்சிபற்றி யறியவல் லார்க்கு அதனைசிய மையலே விடுதல் கூடுமென்பதாம்.

உணரினுண்டாமென்றதீன ஈண்டுர் தர்தாடைக்க.

பெரியவரென்றத இழித்தற்கண் வர்த குறிப்புமொழி; பெருமை அதிகாரத்தாளுபது. இவை மூன்றுசெய்யுளானும் வாழ்வெனுமையல் விடு தற்கு உபாயங் கூறியவாறு. (95)

் பிணத் திண் பெரத் து வாழ்வோர் பின்னடைப் பிணங் கள் போல, வுணக்கியே யுழல்வீ ருங்க ளுடலுயி ருணர்வு மெல்லாங், கணத் திடைத் தோன்றி மாயுங் காயமென் றறிக் தொருக்கால், வணக்கு றீ ராண யென்றும் வானவர் வணங்க வைப்பான்.

## சுப் — பதவுரை

அரண ஒருக்கால் வணக்குறீர் – சிவபிராண ஒருகாலே னும் வழிபாடு செய்கின்றிலீர் (செய்யப்பெறின்),—என் றும் வானவர் வணங்க வைப்பன் — எஞ்ஞோன்றும் தேவர்களும் வணங்கும் வண்ணம் (இறவாச் செல்வத்தை) அளிப்பதைலின்,—கணத்திடைத் தோன்றி மாயும் காயம் என்று அறிந்து – (அதணதோக்கக்) கணத்தின்கட் டோன்றி அழிதன் மாஃத்து உடம்பென்று உணர்ந்தும் (அதன்பொருட்டு),—உங்கள் உடல் உயிர் உணர்வு மெல் லாம் - உம்முடைய உடல் உயிர் உணர்வுமுதலிய வெல் லாம்,—உணக்கியே உழல்வீர் – வருத்த முறும்படி வருந் தினவராய் (நீர் ஈட்டப்படுஞ் சிறு செல்வஞ் செல்வமன் றென்பது உணர்வீராயின்),—பிணத்தின் ஒத்துவாழ்வோர் பின் நடைப்பிணங்கள் போல (ஆம்) – (இச்சிறு செல்வத் தைவேண்டிப்) பிணத்திணயொத்து வாழும் அவ்வதிகாரச் செருக்குடையார் பின்சென்று நடைப்பிணங்கள்போல் (நின்று ஏக்கறுஞ் சிறுமையினீங்குதல் உடக்குக்) கூடும் என்க.

## சி**வ** — பொழிப்புரை

**எ-து.** சிவபிராண வழிபட்டுப்பெறம் இறவாச்செல் வக்கை கோக்கக் கணத்தினழிதன்மாலேத்தாகிய உடம்பின் பொருட்டு வருந்தியீட்டப்படுஞ் சிறுசெல்வஞ் செல்வமன் றென்பதுணாவல்லார்க்கு, இச்சிறு செல்வத்தை வேண்டி அவ்வதிகாரச் செருக்குடையார் பின் சென்று நின்றேக்கறுஞ் சிறமையினீங்குதல் கூடுமென்பதாம்.

உடலுயிருணர்வுமெல்லா முணக்கியென வியையும்.

இச்செய்யுள் வறமையாஞ்சிறமை தப்புதற்கு உபாயங்கூறிய வாற

ஒன்றதா யென்பது முதல் இத்தூணயும் ஒழிபு கூறியதெனக் கொள்க. (96)

இரண்டாஞ்சூத்திரமுடிந்தது.

ஆகத்திருவிருத்தம் – 186.



சிவம**யம்** திருச்சிற்றம்பலம்

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# பிரமாணவியல் <sub>மூன்ருஞ்சூத்திரம்</sub>

# மூன்ருஞ்சூத்திரம்

முதற்குத்திரத்தம் இரண்டாஞ்சூத்திரத்தம் முறை மே பதியுண்மைக்கும் பாசவுண்மைக்கும் பிரமாணங் கூறியவாதிரியர், இரண்டாஞ் சூத்திரத்தின் அலகிலாவுயிரென்று எடுத்துக்கொள்ளுப் பட்டெஞ்சி கின்ற பசவுண்மைக்குப் பிரமாணம் மூன்றுஞ் சூத் திரத்திற் கூறுகின்றுர்.

உயிரெனப் படுவ திர்த வுடலின்வே றளதா யுற்றுச் செயிருறு மிச்சா ஞானச் செய்திக ளுடைய தாகிப் பயில்வுறு மின்பத் துன்பப் பலங்களு துகரும் பார்க்கிற் றயிலொடு மஞ்ச வத்தைப் படுமுண்மை துரியா தீதம்.

#### சுப் — பதவுரை

உளதாய் – உயிர் குனியமெனின் அவ்வாறு சொல்வ தொன்று உளதாய் நிற்றலானும், — உற்றுச் செயிர் உறும்— உடம்பே உயிரெனின் உடம்பகத்தே பொருந்தி நின்று யானெனதென்னுஞ் செருக்குறுதலானும், — இச்சா ஞானுச் செய்திகள் உடையதாகி – ஐம்பொறியே உயிரெனின் ஞானமாத்திரையேயன்றி ஞானங் கிரியை இச்சை யென்னு மூன்று முடைத்தாகலானும், — துயிலொடும் பயில்வு உறும் – சூக்கும வுடம்பே உயிரெனிற் கனவொடு பயின்றதனே நனவின்கண் உற்றறிந்து நிற்றலானும், — இன்பத் துன்பப் பலங்களும் பார்க்கில் நுகரும் – பிராண வாயுவே உயிரெனின் இன்பத்துன்பப் பயன் கருவிகள் ஒடுங்கிய விடத்தின்றி ஒடுங்கா து விழித்தவிடத்தே நுகர் ந்து நிற்றலானும், — அஞ்சு அவத்தைப் படும் – பிரமமே உயிரெனின் அறிந்தாங்கறிதலின்றி ஐந்தவத் தைப்பட்டு அறிதலானும்,—துரியாதிதம் உண்மை—அணத் துங்கூடிய சமுதாயம்உயிரெனின் அணத்து நீங்கிய துரியாதிதத்தும் உண்மையானும்,—இந்த உடலின் உயி ரெனப்படுவது வேறு – இந்தவுடலின்கண் உயிரெனப் படுவது இவையினத்திற்கும் வேறு என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. உயிர் சூனியமெனின், அவ்வாற சொல்வ தொன்றுள் தாய் நிற்றலானும், உடம்பேயுயிரெனின், உடம் பகத்தே பொருந்திநின்று பானெனடுகன்னஞ் செருக்குறத லானும், ஐம்பொறியேயுயிரெனின், ஞானமாத் திரையேயன்றி ஞானங்கிரியையிச்சையென்னு மூன்றமுடைத்தாகலானும், சூக்கு மவுடம்பேயுயிரெனின் கனவொடு பயின்றதணே நன வின்கணுற்றறிந்து நிற்றலானும், பிராணவாயுவேயுயிரெ னின், இன்பத்துன்பப்பயன் ஒடுங்கியவிடத்தின்றி பொடுங் காதவிடத்து நகர்ந்து நிற்றலானும், பிரமமேயுயிரெனின், அறிந்தாங்கறிதலின்றி ஐந்தவத்தைப் பட்டறிதலானும், அணேத்துங்கூடிய சமுதாயமுயிரெனின், அணேத்து நீங்கிய துரியாதீதத் தைமுண்மையானும், இந்தவுடலின்க ணுயிரெனப் படுவது இவையினத்திற்கும் வேறென்பதாம்.

உயிசெனப்படுவதென்றது சாதியொருமை.

துயிலொடும் பயில்வுறுமென வியையும்; துயிலென்றது ஈண் டுக் கனவின்மேற்று; பயில்வுறுமென்புழி இரண்டாவது விரித் தாரைக்க; பயில்வு ஆகுபெயர்.

பார்க்கில் நகருமென மாறுக; பார்க்கில் விழித்த விடத் தென்றவாறு. ''ஐயுங் கண்ணு மல்ல ப் பொருள்வயின் – மெய்யுருபு தொகாஅ விறு இயான'' (தொல்காப்பியம், சொல்ல திகாரம், வேற்றுமைமயங் கியல், சூ. – 22) என்பதோத்தாகலின், ஏழாவத இறு திக்கட் டொக்கது.

தாரியாதீதத்தி அயிருண்டென்பத விழித்தபின்**னர்**ச் சு**க** மாகத் தாயின்றேவென்று உணர்வு நிகழ்தல்பற்றித் தெளியப்படும்.

உளதாயென்பது முதலிய வேழுங் குறிப்பேதுவாகலான், அவற்றை இங்ஙனம் விரித்துடைத்து முதனூலின் மூன்முஞ் சூத் தொம் போல இச்செய்யுள் எழுகூற்றதாயவாறு கண்டுகொள்க.

அற்றேல், சூனியடு தலியவற்றுள் எஃனயவெல்லாமறியுமென் பது காட்சியளவைக்கு எப்தாமையின் உயிர் அவற்றின் வேறெனக் கொள்ளினும், உடம்பாதல் உடம்பின்கணுளவாகிய ஐம்பொறி களாதல் அவ்வைம்பொறிகளேயூக்கி இயங்குவதாய பிராணவாயு வாதல் அறியுமென்பது காட்சியளவையா னறியக்கிடத்தலின், உயிர் அம்மூன்றனுனொன்று கற்பாற்றென்றலே பொருத்தமுடைத் தப் போலுமென்பாளை கோக்கி அம்மூன்றஃனயுஞ் சிறர்தெடித் தேரதி மேழுத்தற்கெழுந்தன வருஞ் செய்யுட்களென்பது.

உடலின்வே அயிரே னிர்த வுடலன்ரே வுணர்வ தென்னி னுடல்சவ மான போது முடலினுக் குணர்வுண் டோதா னுடலினின் வாயுப்போன அணர்ச்சியின் அடலுக் கென்னி னுடலினின் வாயுப்போகா துறக்கத்து முணர்வ தின்றே.

#### சுப் — பதவுரை

உடலின் வேறு உயிர் ஏன் – இவ்வுடம்பின்வேருப் உயிடுரான்றுண்டென்பது எற்றாக்கு,—இந்த உடல் அன்ரு உணர்வது என்னின் - இவ்வுடம்பே அறியு மெனின்,—உடல் சவமானபோதும் உடலினுக்கு உணர்வு உணடோதான் — அவயவங்களின் ஒன்ருனுங் குறைபா டின்றிக்கிடக்கும் பிணக்கிடையினும் அவ்வுடலின் அறி வுளதோ இன்று,—உடலினின் வாயுப்போனல் உடலுக்கு உணர்ச்சி இன்றென்னின் — இவ்வுடம்பினுள்ள பிராண வாயு நீங்கிடின் அதனில் உணர்வு நிகழாதெனின்,—உட லினின் வாயுப் போகாத உறக்கத்தும் உணர்வது இன் றே — நீ கூறும் பூதக்கூட்டத்தின் ஒன்றுனுங்குறைவின் றிக்கிடக்கும் உறக்கத்தினும் அறிவு நிகழ்வதின்று (ஆக லின் உடம்பறியுமாறு யாண்டையது) என்க.

## சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. அவயவங்களி னென்முனுங் குறைபாடின்றிக் கெடக்கும் பிணக்கிடையினும் நீகூறும் பூதக்கூட்டத்தினென் முனுங் குறைவின்றிக் கெடக்குமுறக்கத்தினும் அறிவு நிகழக் காணமையான், உடம்பறியுமாற யாண்டையதென்பதாம்.

போகாதவென்னும் பெயரெச்சத்தகாம் விகாரத்தாற்றெருக் கது.

அறிவதைம் பொறியே பென்னி னுறக்கத்தி னறிபா வாகு, மறிவது மொன்றென் மூக வொன்றென்மு பறியு மென்னி, னறிவுக ளொன்றை பொன்றங் கறிந்திடா வைந் தையுங்கொண், டறிவதொன் ஹண்ட தான்மா வைம்பொறி யறிந்தி டாவே.

#### சுப் — பதவுரை

ஐம்பொறியே அறிவது – (பிணமாம்போது கெட் டொழிவதாகிய) ஐம்பொறிகளே (அவ்வுடம்பினின்று நன்கின்கண்) அறியும், —உறக்கத்தின் அறியாவாகும் என்னின் — உறக்கத்தின்கண் அறிதலின்றி ஒடுங்கி நிற்கு மேனின், —அறிவதும் ஒன்ரென்ருக — (நனகின்கண் அவை) அறிவதும் ஒவ்வொரு பொறியாக அறிவதன்றி (ஒருங்கே அறிவனவல்ல), —ஒன்ரென்ரு யறியுமென்னின் — ஒன்ரென்ருக அறியு(மதுவே அவற்றியல்) பெனின், —அறிவுகள் ஒன்றை அங்கு ஒன்று அறிந்திடா— (அங்ஙனமாயினும்) இந்திரியங்கள் ஒன்றறிந்த தொன்றறியா, —ஐந்தையுங்கொண்டு அறிவது ஒன்று உண்டு — (ஆகலான்) இவ்வைந்தினைம் (ஐம்புலன்கீனயும்) அறிவ தொன்றுள் து, —அது ஆன்மா — அஃதே ஆன்மாவேனப் படும், —ஐம்பொறி அறிந்திடாவே — ஐம்பொறிகடாமே அறியமாட்டா என்க.

## சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. பிணமாம்போத கெட்டொடுவசாகிய ஐம் பொறிகளே அவ்வுடம்பினின்று நனவின்கணறியும் உறக்கத் தின்கணறிதலின்றி ஒடுங்கிரிற்குமெனின், அது பொருந் தாது; நனவின் கணவையறிவதும் ஒவ்வொரு பொறியாயறி வதன்றி ஒருங்கேயறிவனவல்லவாதலானும், ஒன்றென்று யறியுமதுவே யவற்றியல்பெனின், அங்ஙனமாயினும் இந்திரி யங்கள் ஒன்றறிக்க தொன்றறியாமையானும் இவ்வைக்கி ணு மைம்புலன்களேயுமறிவதொன்ற உளதாகலானுமென் பதாம்.

அறிவதைம்பொறியே யுறக்கத்தி னறியாவாகுமென்னின் என வியையும்.

அறிவதென்பது அத்தொழின்மேனின்றது.

உம்மை சிறப்பு.

அறிவுகள் ஆகுபெயர்.

அஃதென்னுமாய்தம் விகாரத்தாற்றொக்கது.

இவ்வாறன்றி, அறிவதைப்பொறியேயென்னி னுறக்கத்தி னறியாவாகு மறிவது மொன்றென்றுக வொன்றென்று யறியு மென்னின் என்பதற்கு என்னுடம்பகத்து நின்றறிவது ஐம்பொறி களேயாம் அவையுறக்கத்தினறியாதவாகும் நனவின்கணெவ்வொரு விடயமாகவறிவதும் இருவர் மதத்தினுமொக்கும், அது பற்றி யென்னோயாசங்கித்தல் கூடாமையான் அவ்வைம்பொறிகளே யொருதலேயாகவறியும் வேறுமோருயிர்கோடன் மிகையாமென் பையாயின் என்றுரைத்தலுமொன்று.

. உறக்கத்தினறியாமை யிழுக்கன்றென்பான் வாகென்றுனென் பது. (3)

அறிந்திடும் பிராண வாயு வடங்கு தல் விடு தல் செய்தா லறிந்திடா தாடலு றக்கத் தறிவின்மை கரண மின்மை யறிந்திடு முதலி யாகி னது நிற்கக் கரணம் போகா வறிந்திடும் பிராணன் றன்ணே யடக்கியும் விட்டு மான்மா.

#### சுப் — பதவுரை

பிராணவாயு அடங்குதல் விடுதல் செய்தால் அறிக் திடும் – பிராணவாயு அடங்குதல் விடுதல் செய்தாலே அறிவு நிகழக்காண்டலின் (அதுவே அவ்வைக்தையுங் தொண்டறிவதாகிய உயிரென அமையும்).—உடல் உறக் கத்துக் கரணம் இன்மை அறிவின்மை அறிந்திடாது – உடம்பின்கண் உறக்கத்தில் (அஃதியங்கினும் ஆண்டுக்) கருவியின்மையான் அறிவில்லேயாய் அறியாதாயிற்றெனின் (அதுபொருந்தாது),—அறிந்திடு முதலியாகின் அது நிற்கக் கரணம் போகா – அறியப்படுங் கரணமுதலி அதுவாஞல் அஃது நிற்புழிக் கரணம் போதல் கூடாமையின் –அடக்கி யும் விட்டும் பிராணன் றன்ன அறிந்திடும் ஆன்மா – (கர ணங்களேயும்) அடக்குதல் விடுதல்கள்செய்து அப்பிராண வாயுவையுங் கொண்டறிவதாகிய உயிர் (வேறுண்டென் பது பெறப்படுதலான்) என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பிராணவாயு அடங்கு தல் விடு தல் செய் தாலே அறிவு நி கழக் காண்டலின் அதுவே யவ்வைக்கை தயுங் கொண்டறிவதாகிய உயிரெனவமையும், உறக்கத் திலல் தியங் கினும் ஆண்டுக் கருவியின்மையான் அறியா தாயிற்றெனின்,— அது பொருக் தா து; காணமு தலி நிற்புழிக் கரணம் போ தல் கூடாமையிற் கரணங்களேயுக் தன்னேயுங் கொண்ட றிவ தாகிய வுயிர் வேறுண்டென்பது பெறப்படு தலானென்பதாம்.

இவை மூன்று செய்யளானும், முறையே உடல் பொறி பிராணவாயு வென்னும் மூன்றீனயுங் காட்சியளவையான றியக் கிடந்த விசேடம்பற்றி வேறெடுத்தாசங்கித்தப் பரிகரித்து, இந்த வுடலினுயிரெனப் படுவது வேறென்பது சாதிக்கப்பட்டது.

எ'கோயுவெல்லாம் வருஞ்சூத்திரத்திஞைண்டாண்டியைபுபற்றிக் கூறக்கெடத்தலானும், உளதாயென்னு முதற்கூற்றில் ஆசங்கை விசேடேமின்மையானும், அவற்றை மீண்டு விரித்திலர். (4)

> மூன்**ருஞ்சூத்**திரமுடிந்தது. ஆகத் *திருவிருத்தம்* — 190.



62\_

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# இலக்கணவியல் நான்காஞ்சூத்திரம்



## நான்காஞ்சூத்திரம்.

மேன் மூன்று சூத்திரத்தானும் பொருளுண்மைக்கு அளவு கூறிய வாசிரியர், நிறுத்தமுறையானே பொருளியல்பு கூறுவான் நெடங்கி,மேற் கூறிப்போர்த பதி பாச பசுக்களே எதிர் நிரனிறை யாகவைத்த முதற்கட் பசுவிலக்கணங் கூறுகின்முர்.

உணர்வன காண மென்னி லொன்றையொன் ஹணரா வெவ்வே, நஃணதருஞ் செயல்க ணுன்கு மறிந்தவை யடக்கி யாக்கிப், புணருமுட் கருவி யாக்கிப் புறக்கரு வியினும் போக்கி, யிஃணதரு மிவற்றின் வேரு யானென தென்ப தான்மா.

#### சுப் — பதவுரை

கரணம் உணர்வன என்னில்-(இனி) அந்தக்கரணமே உணருமென்பரெனின்,--ஒன்றை ஒன்று உணரா--(இவை யும் ஐம்பொறிபோல்) ஒன்றணயொன்றுணராவா கலான்,— ஆன்மா இவற்றின் வேருய் — உயிர் இவற்றின் வேருகியும்,—யான் எனது என்பது இணே தரும் -யானெனதென்னுஞ் செருக்குறுதற்கே துவாகிய ஆணவ மலமும் உட்ளுமீணந்து நிற்குமாகலான்,—நான்கு செயல் களும் அறிந்து – (தனக்கௌன அறிவின்றி இவ்வந்தக் கரணங்களானுப) நான்கு தொழிஃயும் (இவற்ரேடுகூடி) அறிந்து,—அவை அடக்கிப் புணரும் உட்கருவி ஆக்கி — இவற்றை (யடக்கவேண்டுழி) ச் சொப்பனுவத்தையிற் செலுத்திப் பொருந்திய உட்கருவிகளாக்கியும்,—ஆக்கிப் புறக் கருவியினும் போக்கி – ஆக்கவேண்டுழிச் சாக்கிரா . வத்தையிற்செலுத்திப் புறக்கருவிகளிற் போக்கியும்,— வெவ்வேறு அணதரும் – வெவ்வேறவத்தைகளே அணே யும் என்க.

## சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. இனி அந்தக்கரணமே யுணருமென்பார்க்கு, இவையும் ஐம்பொறிபோ லொன்றண பொன்றணரா வாக லான், உயிர் இவற்றின் வேருகியும், யானெனதென்னுஞ் செருக்குக்கேதுவாகிய ஆணவமலம் உடமையிணக்து நிற்கு மாகலான் தனக் கென வறிவின்றி, இவ்வந்தக்கரணங் களாயை நான்கு தொழிலேயுமிவற்றேடு கூடியறிந்து இவற் றையடக்க வேண்டுழி யடக்கி உட்கருவிகளாக்கியும், ஆக்க வேண்டுழியாக்கிப் புறக்கருவிகளிற் போக்கியும் வெவ்வேற வத்தைகளே யணேயுமென்பதாம்.

எனவே, ஆணவமலத்திற் பிணிப்புண்டு அவத்தையுமுதல் ஆன்மோவுக்கிலக்கணமென்றவாருயிற்று; இது தடத்தலக்கண மெனப்படும் பொதுவியல்பு.

உணராவாகலான் இவற்றின்வேருகியும், யானெனதென்ப திணே தரு மாகலான் அறிந்தடக்கியாக்கி ஆக்கிப் போக்கி வெவ் வேறிண தருமென வினேமுடிபு செய்க.

அடக்கு தல் சொப்பனுவத்தையிற் செலுத்து தல்.

ஆக்கு தல் சாக்கிராவத்தையிற் செலுத்து தல்.

இனம்பற்றி எணேயவக்தைகளுங் கொள்ளப்படும்.

அவையடக்கியாக்கிப் புணருமுட்கருவியாக்கிப் புறக்கருவி யினும் போக்கியென்பது கிரனிறைப்பொருள்கோள்.

வேருயுமெனச் சிறப்பும்மை விரித்தமைக்க.

என்பதெனக் காரணத்தைக் காரியமாகவுபசரித்தார்.

யானெனதென்பதென்னும் பெயாடை அதனுண்மை சாதித் தற்குக் குறிப்பேதுவாய் நின்றது. இச்செய்யுள் முதனூல் **கா**லாஞ்சூத்**திரம்**போல முக்கூற்றதா மாற கண்டுகொள்க.

இனி அம்முக்கூற்றுள், உணர்வன காணமென்னி இென்றை யொன் அணராவாகலான் ஆன்மா விவற்றின் வேருமென்னு முதற்கூற்றை வலியுறுத்த கின்றுர். (1)

#### முதலதிகரணம்.

கருவியா மனமும் புத்தி அகங்காரம் சித்த நான்கு, மருவியான் மாவே பென்ன வருந்தீப மெனத்தெ ரிந்தங், கொருவியான் மாவி னுண்மை யுணர்ந்தவர் தமையு ணர்ந் தோர், தருமிது பசுஞா னம்பின் சிவஞானந் தனக்கு மேலாம்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

மனமும் புத்தி அகங்காரம் சித்தம் நான்கும் கருவியா மருவி – மனம் புத்தி அகங்காரஞ் சித்த மென் கின்ற நான்கும் (ஒரு விடயத்தை அறிதற்குக்) கருவியாக மருவி, —ஆன்மாவே என்ன வரும் – (இவையே) கருத்தா வென்னும்படி (உயிரோ டொற்றித்து நின்று) நிகழ்வன வாம், —தீபமென தெரிந்து அங்கு ஒருவி – (கண்ணுக்கு) விளக்குப்போல (இவை உயிர்க்குக் கருவியாய் வேறு நிற்பன) வென்றறிந்து நீங்கி நின்று, —ஆன்மாவின் உண்மை உணர்ந்தவர் தமை உணர்ந்தோர் – (இவற்றைக் கொண்டறியுங்) கருத்தாவினுண்மை யாதென்ருராய்ந்த வரே தாமாகிய ஆன்மசாருபத்தை இனிதுணர்ந்தோர், — பின் பசுஞானம்–அதன் பின்பு (அங்ஙனம் ஆராயுமறிவு) பசுஞான மாகலான்,—இது தரும் சிவஞானம் தனக்கு மேலாம் – அதீனத்தரும் (பொருள் யாதெனத் தேர்வார்க் குச்) சிவஞானம் அதற்கு மேலாய் விளங்கும் என்க.

#### சிவ 🗕 பொழிப்புரை

எ-து. மனமுதலிய நான்கும், ஒருவிடயுக்தை யறி தற்குக் கருவியாக மருவி, இவையே கருத்தாவென்னும்படி உயிரோடு ஒற்றித்து நின்று நிகழ்வனவாம்; கண்ணுக்கு விளக்குப்போல இவை யுயிர்க்குக் கருவியாய் வேறு நிற்பன வென்றறிக்து நீங்கி நின்று இவற்றைக்கொண்டறியுங் கருத் தாவினுண்மை யாதென்றுராய்க்தார்க்கு ஆன்மசொரூபம் இனிது விளங்கும்; அதன் பின்பு அங்ஙனமாராயுமறிவு பசுஞானமாகலான் அதீனத் தரும் பொருள் யாதெனத் தேர்வார்க்குச் சிவஞானம் அதற்கு மேலாய் விளங்குமென்ப தாம்

ஈண்டு ஆன்மாவென்றது கருத்தாவென்னுக்து‱யாய் கின் றது, தமையுணர்க்தோரென முன் வருதலின்.

இதனுனே அந்தக்காணங்கள் கருத்தாவல்லவென்பது தம்மை யுந் தூலவினயுமறியுமாற்றின் வைத்துக் காட்டப்பட்டது. (2)

அவ்வுடனுவ்வுமவ்வுமனம்புத்தியகங்காரங்கள், செவ்விய விந்து நாதஞ் சித்தமோடுள்ள மாகு, மொவ்வெனு மெழுத்தா மைந்து முணர்வுதித் தொடுங்கு மாறும், பவ்வமுந் திரை யும் போலும் பார்க்கிலிப் பண்புந் தோன்றும்.

#### சுப் — பதவுரை

அகங்காரம் புத்தி மனம் சித்தமொடு உள்ளங்கள் – அகங்காரம் புத்தி மனம் சித்தம் உள்ளமென்கின்ற அவை கருவியாவதூஉம்,—அவ்வுடன் உவ்வும் மவ்வும் செவ்விய விர்து ராதம் ஆகும் – (முறையே) அகாரமும் உகாரமும் மகாரமும் செவ்விதாய விர்துவும் நாதமுமென்கின்ற எழுத்துக்கள் உடனின்று செலுத்தியவழியேயா மாக லால்,—ஒவ்வெனும் எழுத்தாம் ஐந்தும் – (சமட்டியிற்) மிவ்வைந்தெழுத்தானும்,—உணர் வு பாணவருபமா உதித்து ஒடுங்குமாறும் – (உயிரின்கண்) உணர்வு மாறி மாறித் தோன்றுமுறையும்,—பவ்வமும் திரையும்போ லும் – கடலின் கண்ணே திரை புதிது புதிதாகத் தோன்றி யும் ஒடுங்கியும் வருமாறு போலாம்,—பார்க்கில் – (சவி கற்பவுணர்வுக்குக் காரணம் நிவிர்த்தாதி கஃபைப்பற்றி ஐந்தாய்த் திக மு நால்வகைவாக்குக்க ௌன்பதண) உற்றுகோக்கின்,—இப்பண்பும் தோன்றும் – இவ்வியல்பு இனிது விளங்கும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவை கருவியாவதாஉம் அகரமுகலியவெழுத் துக்கள் உடனின்ற செலுத்தியவழியேயாமாகலான், சமட் டியிற் பிரணவரூபமாமிவ்வைக்தெழுத்தானும் உயிரின்கணு ணர்வு மாறி மாறித் தோன்றுதல் கடலின்கண்ணே திரை புதிதுபுதிதாகத் தோன்றியு மொடுங்கியும் வருமாறபோ லாம். சவிகற்பவுணர்விற்குக் காரணம் கிவிர்த்தாதிகலேயைப் பற்றி ஐக்தாய்த்திகமும் கால்வகை வாக்குக்களென்பதனே உற்றகோக்கின் இவ்வியல்பு இனிது விளங்குமென்பதாம். ஒற்றுமைபற்றி எழுத்துக்களே அவையாக வுபசரித்தார்.

புருடதத்துவமும் அதீனச்செலுத்து மக்காமும் எண்டொப் புமைபற்றி உடன் கூறியவாறு; புருடதத்துவத்தைச் செலுத்துத லாவது புருடதத்துவமாக தன்மையை கிகழ்வித்தல்

"அகார வுகார மகங்காரம் புத்தி — மகாரம்" (சிவஞானபோ தம், நான்காஞ்சூத்திரம், செ — 3) என முதனூலுட் கூறுதலா னும், தாகளறுபோதத்தும் அவ்வாறே கூறுதலானும், ஈண்டு அவ் வுட னுவ்வு மவ்வு மனம் புத்தி யகங்காரங்கள் என்றது எதிர் நீர னிறையெனக் கொள்க.

பிரணவமாகலின் உள்ளவாறே வெளிப்படக் கூ*ருது* ஒவ் வெனக்கடைக்குறைத்துக்குறுக்கல்விகாரமாக்கிக் கூறிஞர்.

அயனரி யாறு மீசர் சதாகிவ மதிதெய் வங்க ஞோயவரு மவ்வோ டுவ்வு மவ்விர்து நாதங் கட்சூப் பயனுறு மஞ்சி லான்மாப் பரவிடி. லசித்தாம் பார்க்கிற் சயமுறு வளியி ரண்டுர் தடிரேத்துறிற் முனுர் தோன்றும்.

#### சுப் — பதவுரை

அவ்வோடு உவ்வும் மவ் விந்து நாதங்கட்கு - அகார உகார மகார விந்து நாதங்களாகிய அவ்வெழுத்துக்கனே,-அயன் அரி அரனும் ஈசர் சதாசிவம் அதிதெய்வங்கள் உயவரும் - (முறையே) அயனும் அரியும் அரனும் மகேச ரும் சதாசிவருமாகிய ஐவரும் அதிதெய்வங்களாய் அதிட் டித்து நிற்பராகலான்.— அஞ்சில் ஆன்மாப் பரவிடில் -இவ்வாறு கரணமும் அக்கரமும் அதிதெய்வமு மென்னும் இம்முத்திறத்தைக்தோடும் ஆன்மாப் பரவியவழி,—பார்க் கின் பயன் உறும் – பார்க்குமிடத்தே அறிதற் பயனு றும்,—(பரவாவிடில்) அசித்தாம் – பரவாதவழிச் சடம் போல் அறிவிலதாம்,—சயம் உறு வளி இரண்டும் தவிர்த் துறின் தானும் தோன்றும் - (இவ்வியல்பும்) வலிபொருந் திய இருவகை வளியும் அடக்கிச் செய்யும் (யோகிகள்) யோகப்பயிற்சியில் இனிது விளங்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அவ்வெழுத்துக்களே முறையே அயன்முதலிய வைவரும் அதிதெய்வங்களா யதிட்டித்து நிற்பராகலான், இவ்வாறு காணமு மக்காமு மதிதெய்வமுமென்னு மிம்முத் திறத்தைக்கொடும் ஆன்மாப் பரவியவழி யறிதற்பயனுறும் பாவாவிடிற் சடம்போலறிவிலதாம்; இவ்வியல்பும் இருவகை வளியுமடக்கிச் செய்யும் போகப்பயிற்சியுடையார்க்கு இனிது விளங்குமென்பதாம்.

அதித்தோடொக்குமென்பார் அதித்தாமென்றுபசரித்தார். பாவாவிடிலென்பது சொல்லெச்சம்.

இவையிரண்டு செய்யுளானும் அவை கருவியாதற்கட்படு முறைமையும் அதீன யறிதற்குபாயமுங் கூறப்பட்டன.

அற்றேல், இம்முத்திறத்தைக்துங் கூடிய கூட்டத்தினிகழ் வதே அறிவாகலின், இப்பலபொருட்கூட்டமே யல்வறிவுக்கு முதலாதலமையும் இடையே உயிரெனவொன்று கோடல்எற்றுக்? கென்பாரை கோக்கி யெழுக்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (4) ஆன்மாவின் வடிவு தானே பகேகார்த்தக் கூட்ட மென்னிற், பார்ப்பார்கட் கான்மா வின்முப்ப் பலபொரு ளுண்கை யாகுஞ், சேர்ப்பாப பலவே யுண்மை பென்றி டிற் சென்றி வற்றை, போர்ப்பான்வே ஹணர்வோர்க் கெல்லா முணர்பொருள் வேற தாமே.

#### சுப் — பதவுரை

ஆன்மாவின் வடிவுதானே அகேகார்த்தக் கூட்டம் என்னின் – ஆன்ம சொருபமானது (கரணம் அக்கரம் அதிதெய்வங்களாகிய) பலபொருட்கூட்டமென்றிடின், — பார்ப்பார்கட்கு இன்ருய்ப் பலபொருள் உண்மையாகும் - ஆராய்பவர்கட்கு (க் கூட்டமென ஒரு பொருள்)இன்ருகி அப்பலபொருள் உண்மையாகும், — சேர்ப்பாய பலவே உண்மை ஆன்மா என்றிடில் – கூடுதலாய அப்பதினர் துமே உண்மையாகிய ஆன்மாவென்ருல், — உணர்வோர்க் கெல்லாம் சென்றிவற்றை ஓர்ப்பான் வேறு உணர் பொருள்கிய இப்பதினேந்தின்யும் அறிபவனுகிய ஆன்மாவும் வேரும் அறியப்படும் பொருளாகிய அப்பதினர்தும் வேரும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. கூட்டமெனவொருபொருள் இன்மையானும், கூடுவனவாய பலபொருள்களும் வேருயறியப்பட்டு நிற்றலா னும், அறியப்படுவ துமறிவதுர் தம்முளொன்று தல் செல்லா மையானும், இப்பதிணேர் திணயும் இவை கூடியவாற்றையும் அறிவதாகியவுயிர் வேறுண்டென்பது பெறப்படு தலான் இப் பலபொருளின் கூட்டம் உயிராதல் யாண்டையதென்பதாம் இதனுனே அவையுயிரின் வேரு தல் வலியுறுத்தப்பட்டது.

மேஃச்சூத்திரத்தின் உண்மை தாரியாநீதமென்ற இறுதிக் கூற்றைச் சவுத்திரார்திகர் மதம்பற்றி யாசங்கித்துப் பரிகரித்து வலியுறுக்குமாறும் இதனுனே பெறுதும்.

இவை கான்கு செய்யுளானும் அந்தக்காணங்கள் கருத்தாவல்ல வாமாறும், கருவியாதற்கட்படு முறைமைகளும், அவை உயிரின் வேருமாறுமுணர்த்தி முதற்கூற்றை வலியுறுத்தியவாறு.

இனி இருபத்தாற செய்யுளாற், பாமதங்கீன பெடுத்தோதிப் பரிகரித்த ஆன்மாவிற்கு இலக்கணங்க அமுகத்தால், 'யாகுனன தென்பதி‱தரு' மென்ற இரண்டாங் கூற்றை வலியுறுத்துவான் செருடங்கிஞர். (5)

#### இரண்டாமதிகரணம்

அறிவிச்சை செயல்க ளெல்லா மடைக் தனல் வெம்மை யும்போற் குறியுற்றங் கேகோ கேக் குணகுணி பாவ் மாகி, கெறியுற்று கிற்கு மென்னி னிகழ்புலன் கரண மெல்லாஞ், செறிவுற்றங் கறிவு கொள்ள வேண்டுமோ சீவ ஞர்க்கே.

### சுப் — பதவுரை

எல்லாம் - சீவான்மாக்களெல்லாம்,—அங்குக் குறி உற்று – அங்ஙனம் (பிரமப்பொருளின்) பரிணுமமாய்த் தோன்றி,—அறிவு இச்சை செயல்கள் அடைந்து – அறி விச்சை செயல்களே அடைந்து,—அனல் வெம்மையும் போல் – தியுஞ் குடும்போல, —ஏகாநேக குணகுணி பாவ மாக நெறியுற்று நிற்குமென்னின் – பேதாபேதமாகிய குணகுணித் தன்மையுற்றுப் பலவேறுவகைப்பட்டு நிற்கு மெனப் பரிணுமவாதிகள் கூறுவரெனின், —சீவஞர்க்கே நிகழ் புலன் கரணமெல்லாம் செறிவுற்று அங்கு அறிவு கொள்ள வேண்டுமோ—அவ்வாருகிய சீவஞர்க்கு நிகழ் கின்ற பொறிகரணமுதலிய கருவிகளேச் செறிவுற்றன்றி ஆண்டறிய மாட்டாமைக்குக் காரணம் யாது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சிவான்மாக்களெல்லாம் பிரமப்பொருளின் பரிணுமமாப்த் தோன்றி அறிவிச்சைசெயல்களே யடைக்து தீயுஞ்சூடும்போலப் பேதாபேதமாகிய குணகுணித்தன்மை யுற்றப் பலவேறுவகைப்பட்டு நிறகுமெனப் பரிணுமவாதி கள் கூறுவர். கருவிகளேயன்றி யறியமாட்டாத சீவான்மா அவ்வாருதல் யாண்டையதென்பதாம்.

எல்லாமங்ஙனங் குறியுற்றறிவிச்சைசெயல்க ளடைக்தனல் வெம்மையும் போலேகாகேக குணகுணி பாவமாகி கெறியுற்று கிற்குமெனக்கொண்டு கூட்டியுரைக்க.

எகாகேகம் பேதாபேதம்.

ஆர் விகுதி இழித்தற்குறிப்பின் வர்தது.

இதனுனே மேஸேச்சூத்தி 1 த்தின் ஆருங்கூற்றை வவியுறுத் தவாறு மாயிற்று. (6)

குணங்களே யின்றி பொன்றுங் குறியுடைத் தான்மா வென்னி னிணங்கிடா விச்சா ஞானக் கிரியைக ளிவையு டற்கட் பிணங்கிடுஞ் சக்கி திக்க ணெனிற்பிணத் தூறக்கத் தின்று முணங்கிடுங் கரண மென்னிற் சக்கிதி பொழிக்த தன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

குணங்களே இன்றி ஒன்ருங்குறி உடைத்து ஆன்மா வென்னின் - இனிச் சாங்கியர் குணகுணித்தன்மையின் றிக் கேவலம் அறிவுமாத்திரையாய் நிற்றல் உயிரியல் பென்பரெனின்,—உடற்கண் இச்சா ஞானக் கிரியை களிவை இணங்கிடா — உடலின்கண்ணே அறிவிச்சை செயல்கள் நிகழா,—சந்நிதிக்கண் (நரணம்) பிணங்கிடும் எனில் – உயிரின் சந்நிதியில் (உடலின்கட்) கரணங்கள் செயற்படுதல் பற்றி (அறிவிச்சைசெயல்கள்) நிகழுமேன் பரெனின்,—பிணத்து உறக்கத்து இன்ரும் – பிணத்தும் உறக்கத்து (அவை நிகழ்தல்) இன்ரும்,—கரணம் உணங் கிடும் என்னில் – பிணத்தும் உறக்கத்தும் கரணம் ஒடுங் கிடும் என்னில் – பிணத்தும் உறக்கத்தும் கரணம் ஒடுங் கிடையால் ( அறிவிச்சை செயல்கள் நிகழ்தலில்லே ) எனில்,—சந்நித ஒழிந்தது அன்றே – (பிணத்தும் உறக் கத்தும் சந்நிதிக்குக் கேடின்றுகவும் அவை நிகழாமை யாற்) சந்நிதிமாத்திரையான் நிகழ்தல் ஒழிந்தது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இனிச் சாங்கியர் குணகுணித் தன்மையின்றிக் கேவலம் அறிவுமாத்திரையாய் நிற்றல் உயிரியல்பென் றம், அவ்வுயிரின் சந்நிதியின் உடம்பின்கண்ணே நின்று காணங்கள் செயற்படுமென்றம், அதறை ரெழிலறிவிச் சைகள் அவ்வுடம்பிகணிகழுமென்றும் கூறுவர். பிணத்து முறக்கத்துஞ் சந்நிதிக்குக்கேடின்றுகவும் உடம்பின் கண் அவை நிகழக் காணைமையின் சந்நிதிமாத்திரையான் அவை நிகழ்தல் பாண்டையதென்பதாம். சுந்நிதி குணம தாகுந் தானென்போ லென்னிற் காந்த முன்னிரும் பென்று யீர்க்கு முறைமையுண் டகற்ற வின்று முன்னுத லொடுங்க லோட விருத்தலே கிடத்த னிற்ற லென்னுமித்தொழில்கண்மற்றுமியற்றுவதான்மாவென்னே.

#### சுப் — பதவுரை

சந்நித்தான் என்போலென்னின் - (வியாபகமாய் நிற்கப்பெறுதன் மாத்திரையே சந்நிதியன்று மற்றுச்) சந்நிதி என்போலெனின்,—காந்தமுன் இரும்புக் குணம் தாகும் என்ருய் – காந்தமுன் இரும்புபோல (உயிர்முன் உடம்பு தொழிற்படுதற்கேதுவாயதொரு) குணவிசேடஞ் சந்நிதியேனக் கொண்டாமாகலின் (அக்குற்றம் சண்டைக் கெய்தா) தென்ருயெனின்,—சுர்க்கு முறைமை உண்டு அகற்றல் இன்ரும் - (அங்ஙனமாயினும் ஒரு குணமுள்ள காந்தம் இரும்பை) சுர்த்தலாகிய ஒரு தொழிலன்றி அகற்ற லாகிய மாறுபட்ட தொழில் செய்தலின்ருகலின்,—உன்னுதல் ஒடுங்கல் ஓடல் இருத்தலே கிடத்தல் நிற்றல் என்னும் இத்தொழில்கள் மற்றும் ஆன்மா இயற்றுவது என்னே – நினத்தல் மறைத்தல் ஓடல் இருத்தல் கிடத்தல் நிற்றல் முதலிய மாறுபட்ட தொழில்கள் ஆன்மாச் செய்யுமாறு யாண்டையது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. வி பாபகமாய் நிற்கப்பெறு தன்மாத் திரையே சக்நிதியன்று, மற்றுக்காக் தமுன் னிரும்புபோல உயிர்முன் உடம்பு தொழிற்படு தற்கு ஏதுவாயதொரு குணவிசேடஞ் சக்நிதியெனக் கொண்டாமாகலின் அக்குற்றம் சண்டைக் கெப் தாதெனின், அங்ஙனமாயினும் ஒருகுணமொருதொழி லன்றித் தம்முண்மாறபட்ட பலதொழில் செய்யுமாறு யாண்டையதென்பதாம் (8)

உருவுயி சென்னி னிக்த வுடலினுட் காண வேண்டும் வருவது பரிணு மத்தா யநித்தமாம் பூத மாகுங் கருவினி னுழையு மாறுங் காட்டிட வேண்டுங் கண்ணின் மருவிடா தென்னி னுன்றன் வாயினு அருவன் றென்னே.

#### சுப் — பதவுரை

உயிர் உருவென்னின் – இனிப் பௌவுராணிகர் மதம் பற்றி உயிர் உருவப்பொருளேன்பையாயின், —இந்த உட லினுள் காணவேண்டும் – இவ்வுடம்பினுள் (வேருரு வடிவங்) காணவேண்டும், —வருவது பரிணுமத்தாய் அநித் தமாம் பூதமாகும் – (அங்ஙனமன்றி உருவப்பொருளாய்) வருவது (காட்சிப்புலனுய்ப்) பரிணமித்து அழிவெய்தும் பூதத்தோ டொன்ருதல் வேண்டும், —கருவினில் நுழையு மாறும் காட்டிடவேண்டும்—(அதுவன்றிக்) கருப்பத் திற் புகுமாறுந் தெரித்தல் வேண்டும், —கண்ணில் மருவிடா தென்னின் – (உருவடிவாயினுங்) கட்புலனைகாதெனின், — உன்றன் வாயினுல் உரு அன்று என்னே –உனது வாயால் உருவமன்றேன மொழிதலே அமையும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ**–து. இ**னிப் பௌராணிகர் உயிருருவப்பொரு ளென்பர். பரிணமித்தழிதலும் காட்சிப்புலனுதலுமில்லாத பொருள் அவ்வியல்புடைய பூதங்களோடொப்ப உருவாமாற யாண்டையதென்பதாம். சூக்கும வுருவ தென்னிற் ஹாலகா ரணம் தாகு மாக்கிய மனதி தன்மாத் திரைவடி வசேத னம்பி னீக்கிய சூக்கு மத்தே நிற்பதோ ருருவுண் டென்னி ஞக்கிடு முருவ மெல்லா மசித்துமா யநித்த மாமே.

# சுப் — பதவுரை

குக்கும் வுருவதென்னின் – (பூதம்போலக் காட்சிப் புலனுதற்குரிய தூலவுருவாதலின்றிச்) குக்கும் வுருவாய் நிற்பது உயிரெனின், — தூல காரணமதாகும் அசேதனம் மதை தன்மாத்திரை ஆக்கிய வடிவு – (அஃது) தூல வுருவைத் தோற்றுவிக்கின்ற சடமாகிய மதை கரணங்கள் தன்மாத்திரைகளா குக்கப்பட்ட புரியட்டக வுடம்பே யாகலானும், —பின் நீக்கிய குக்குமத்தே ஓர் உரு நிற்பது உண்டென்னின் – பின்பு நீக்கப்பட்ட (அப்) புரியட்டக தேகத்துள் அதி குக்கும் வுருவாய் நிற்பது உயிரெனின், — ஆக்கிடும் உருவம் – (அஃது) ஆக்கப்பட்ட கையா தி மண்ணந்தமாயுள்ள பரவுடம்பாகலானும், — எல்லாம் அசித்துமாய் அநித்தமாமே – அவ்வுருவங்கள் அணத்தும் அசித்தாதலும் அசத்தாதலும் ஒருதஃலயாகலானும் (அவ் வியல்பில்லாத வுயிர் உருவப்பொருளாமாறு யாண்டையது) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து பூதம்போலக் காட்சிப்புலனைதற்குரிய தூல வுருவாதலின்றிச் சூக்குமவுருவாய் நிற்பது உயிரெனின், அது தூலவுருவைக் தோற்றவிக்குஞ் சடமாகிய புரியட்டக வுடம்பேயாகலானும், அப்புரியட்டக தேகத்துள் அதிசூக் குமவுருவாய் நிற்பது உயிரெனின், அது கீலயாதி மண்ணந்த மாயுள்ள பரவுடம்பாகலானும், அவ்வுருவங்களிணத்தும் அசித்தாதலு மசத்தாதலு மொருதஃயாகலானும், அவ்வியல் பில்லாதவுயிர் உரு வப்பொருளாமாறு யாண்டைய தென்பதாம். (10)

அருவுரு வென்னி லான்மா வருவுரு வாவ தின்று முருவரு வாசா தாகு மொருபொருட் கிரண்டு தன்மை வருவது மில்லே காட்ட வன்னிபோன் மருவு மென்னி ஹருவமுங் காண வேண்டு முண்மையு மொழிர்து போமே

#### சுப் — பதவுரை

அருவுரு ஆன்மா வென்னில்-இனிக் கவுளர் அருவுரு வப்பொருள் உயிரென்பரெனின்,—அரு உரு வா வ து இன்ரும் உரு அருவாகாதாகும் — அரு உருவாவதின்ரும் உரு அருவாகாதாம் ஆகலானும்,—இரண்டு தன்மை ஒரு பொருட்கு வருவதும் இல்லே — (மறுதலேப்பட்ட)இரண்டு தன் மை ஒருபோருட்கு உண்டாதலின்மையானும்,—காட்ட வன்னி போல் மருவுமென்னின் — காட்டமும் வன்னியும்போல் அருவுருவப்பொருளெனின்,—உருவமும் காண வேண்டும் உண்மையும் ஒழிந்து போமே — (அவ் வீரண்டுந் தம்முள் வேருகி) உருவமாய்க் காணப்பட்டுண்மையொழியும் (ஆதலின் ஈண்டைக் கெடுத்துக்காட்டாதல் செல்லாமையானும் அது பொருந்தாது) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இனிக் கவுளர் அருவுருவப்பொரு ளுயிரென்பர் ஒன்று பிறிதொன்முகாமையானும், மறுதஃப்பட்ட இரண்டு தன்மை ஒரு பொருட்கின்மையானும், காட்டமும் வன் னியுர் தம்முள் வே*ரு* தலின் ஈண்டைக்கு எடுத்துக்காட்டா தல் செல்லாமையானும், அது பொருர்தாதென்பதாம். (11)

சந்திரன் வடிவு போலத் தானரு வுருவ மென்னின் வந்துநங் கண்ணிற் ரேன்றம் வடிவுள தாமு யிர்க்கு மிந்தவூ ஹருவர் தானை பெழுவது முயிரே யென்னிற் பந்தமா யசித்தா யான்மாப் பவுதிக மாகு மன்றே.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

உயிர்க்கும் தான் அருவுருவமென்னின் – ஆன்மா வுக்கு (வடிவு) அருவுருவமென்னில்,—வர்து நங்கண்ணில் தோன்றும் வடிவு உளதாம் – வெளிப்பட்டு நங்கண் ணிற்குப் புலப்படும் வடிவுளதாதல் வேண்டும்,—சந்திரன் வடிவுபோல–(தஃயுவாவின் அருவாய் நின்றே பின் முறை முறையான் வளர்ந்து பூரணேயிலே) தூலவுருவாய் விளங்கு தல் மதியின்கட் கண்டாமன்றே அதுபோல,—உயிரும் இந்த ஊன் உரு வந்தா இய் எழுவதேயென்னின் – உயிரும் (அருவாய்நின்றே கருவுட் ப திந்து முறைமுறையான் வளர்ந்து) இவ்வுடம் புருவாய்த் தோன்றுமாற்ருன் அரு வருவென அமையுமெனில்,—ஆன்மா அசித்தாய்ப் பவுதிக மாய்ப் பந்தமாகும் அன்றே–(சித்தாய் நித்தியமாய்ப் பந்தத் திற்பட்டு நீங்குவதாகிய)உயீர் அசித்தாய்ப் பூ தகாரியமாய்ப் பந்தமாவதாகிய உடம்புருவமாமாறு யாண்டையது என்க,

# **சிவ** \_ பொழிப்புரை

எ–து. தஃபுவாவின் அருவாய்ஙின்றே பின் முறை முறையான் வளர்ந்து பூரீணயிற் றாலவுருவாய் விளங்குதன் மதியின் கட் கண்டா மன்றே; அதுபோல உயிரும் அருவாய் நின்றே கருவுட் பதிக்து முறைமுறையான் வளர்க்து இவ் வுடம்புருவாய்த் தோன்றுமாற்றுன் அருவுருவெனவமையு மெனின் — சித்தாய் நித்தியமாய்ப் பக்தத்திற்பட்டு கீங்கு வதாகியவுயிர், அசித்தாய்ப் பூதகாரியமாய்ப் பக்தமாவதாகிய உடம்புருவமாமாற யாண்டையதென்பதாம். (12)

அருவவி காரி யான்மா வாகாயம் போல வென்னி ஹாருவிணக் கட்டி யாட்டி யோட்டிமீட் டுலாவப் பண்ணி மருவிநிற் பித்தி ருத்திக் கிடத்திமண் புரட்டி மற்றம் பெருவிகா ரங்க ளெல்லாக் தருவதென் பேசி டாயே.

#### சுப் — பதவுரை

ஆகாயம்போல அரு அவிகாரி ஆன்மா என்னின் — இனிப்பாதஞ்சலர் ஆகாயம்போல் அருவாய் அவிகாரியாய் நிற்பது உயிரென்பரெனின்,—உருவிணக் கட்டி ஆட்டி — தனுவை யாத்து நடிப்பித்து,—ஓட்டி மீட்டு உலாவப் பண்ணி - போக்குவரவு செய்வித்து,—மருவி நிற்பித் து இருத்திக் கிடத்தி மண்புரட்டி மற்றும் — பொருந்தி நிற் பித்தல் இருத்துதல் கிடப்பித்தல் மண்ணிற் புரட்டுதல் முதலியவாகிய,—பெரு விகாரங்களெல்லாஞ் செய்வ பேசிடாயே - இப்பெரிய விகாரங்களெல்லாஞ் செய்வ தென்னே சொல்லுக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இனிப் பாதஞ்சலர் ஆகாயம்போல் அருவாய் அவிகாரியாய் கிற்பது உயிரெண்பர். அது பொருந்தாமை காட்சியளகையான் உடம்பின்கணிகழு கிகழ்ச்சிபற்றி யறி யப்படுமென்பதாம். (13) அசித்தெனி ஹணரா தான்மா வசித் துச்சித் தாகு மென்னி னசித்துச்சித் தாகா தாகுஞ் சித்தசித் தாவ தில்ல யசித்தொரு புறமா பொன்றிற் சித்தொரு புறமாய் நில்லா தசித் துருச் சித்தே யென்னி னசித்தடைர் தறிவ தின்ரும்.

#### சுப் — பதவுரை

அசித்துச் சித்தாகாதாகும் சித்து அசித்தாவது இல்லேசடப்பொருள் சித்தாகாதாம் சித்துப்பொருள் சடமாகா
தாம் (ஆகலால்).—ஆன்மா உணராத அசி த் தெனின்
அசித்துச் சித்தாகு மென்னின் – (வைசேடிகர்) உயிர்
அறிவில்லாத சடமென்ருலும் (அது பின்) மனத்தோடுங்
கூடிச் சித்தாயுறியுமென்ருலும் (அவர் மதமும்),—ஒன்
றில் அசித்து ஒருபுறமாய்ச் சித்து ஒருபுறமாய் நில்லாது(சைவரில் ஒரு சாரார் உயிர் சித்தசித்தென்பரெனின்) ஒன்
றிலே) மாறுபட்ட இரண்டு தன்மை ஒருங்கு நில்லாமை
யால் (அவர்மதமும்),—அசித்துஉருச்சித்தே என்னின் –
(பட்டாசாரியர் உயிர்) கருவியையுருத சித்தே யென் ப
ரெனின்,—அசித்து அடைந்து அறிவது இன்ரும் – அசித்
தாகிய கருவியை யடைக் (தன்றி) அறிதல் (செல்லாமை
யால் அவர்மதமும்) அடா என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. சடப்பொருள் சித்தாதலுஞ் சித்துப்பொருள் சடமாதலும் உலகத்தின்மையால், உயிர் சடமென்றும் அது பின் மனத்தோடுங் கூடிச் சித்தாயறியுமென்றுங் கூறும் வைசேடிகர் முதலியோர் மதமும், மாறுபட்ட விரண்டு தன் மை ஒருங்கு நில்லாமையால், உயிர் சித்தசித் தென்னுஞ் சைவரிலொருசாரார் மதமும், அசித்தாகிய கருவியையின்றி அறிதல் செல்லாமையால், உயிர் சித்தேயாமென்னும் பட் டாசாரியர் மதமும் அடாவென்பதாம்.

உரு தென்னும் பெயரெச்சத்தீற விகாரத்தாற் ருக்கது.(14)

உயிரினே யணுவ தென்னி னுடல்பல துவார மோடும் பயில்வுறக் கட்டு ணுது பாரமுக் தரிக்துச் செல்லா தயர்வுறு மசித்தாய்ப் பூத வணுக்களி ணென்ற தாகு மியல்புறு மவய வத்தா லணுவுரு விறக்கு மன்றே.

# சுப் — பதவுரை

உடல் உயிரீன அணுவதென்னின் – இனிப் பாஞ்ச ராத்திரிகள் உடம்பகத்துப் பரமாணுவளவீற்ருய் நிற்பது உயிரென்பரெனின், — அணுவுருப் பலதுவாரம் ஓடும் – அணுவடிவாகிற் பலதுவாரத்தில் ஒரு துவாரத்தால் ஓடிப் போவதாம் (அன்றி), — பயில்வு உறக் கட்டுணுது - (அவ் வுடம்பிற்) பயிற்சி பொருந்தக் கட்டுண்டற்கும் உடம் படாது, — பாரமும் தரித்துச் செல்லாது – பாரந்தாங்கிச் செல்லுதற்கும் உடம்படாது, — அயர்வு உறும் அசித் தாய் – அழிவெய்துஞ் சடமாய், — பூத வணுக்களின் ஒன் றதாகும் – பூத பரமாணுக்களோடு ஒன்ரும், — இயல்பு உறும் அவயவத்தால் இறக்கும் அன்றே – இயல்பு பொருந் திய அவயவப் பகுப்புண்மையான் அழிவெய்தும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

ள-து. இனி உடம்பகத்தப் பரமாணுவளவிற்றுப் கிற் பது உயிரென்றும் பாஞ்சராத்திரிகண் மதமு டிடாது. என்ணே ? அணுவாயின் ஒரு துவாரத்தா லோடிப்போவ தன்றி, உடம்பிற் கட்டுண்டற்கும் பாரர்தாங்கற்கு முடம்படா தென்பது முதலிய குற்றர் தங்குமாகலானென்பதாம். (15)

உடலினி னேக தேசி யுமிரெனி னுருவாப் மாயும் படர்வுறு மறிவின் றெங்குஞ் சுடரொளிப் பண்ப தென்னிற் சுடர்தொடிற் சுடுவ கெங்குர் தொட்டிட மறிவுண் டாகு மடர்புல னிடத்து மொக்க வறிவெழ வேண்டு மன்றே

#### சுப் ... பதவுரை

உடிர் உடலினின் ஏகதேசி (சுடர் ஒளிப்பண்பது) எனின் – இனி மிருதிநூலார் உயிராவது உடம்பகத்து(ப் புன் னுனித் துளிபோல்) ஏகதேசமாய் இதயத்தானத்தினிற்ப (அவ்வுயிரினறிவு) வீளக்கொளிபோல (யாங்கணும் வியா பிக்கு) மென்பரெனின்,—உருவாய் மாயும் – (உயிர் ஏக தேசமாயின் மேல்) உரு உயிரென்ருர்க் கோதியகுற்றம் அணத்தும் எய்தும்.—எங்கும் படர்வுறும் அறிவு இன்று-(குணங்குணி யளவினன்றி) எவ்விடத்தும் வியாபித்தறிதல் செல்லாது,—சுடர் ஒளிப் பண்பது என்னின் – விளக்கின் ஒளியாவது (விளக்கினது சூக்கும வடிவேயன்றிக் குண மன்ருகலான் அஃதீண்டைக்கு உவமையாகாது) ஆமெ னவே கொள்ளினும்,—-சுடர் தொடின் சுடுவது – விளக் கின் சுடர் தொடினன்றிச் சுடாதாகையால் (இருந்தவிடத் தில் அறிந்து மற்றுள்ளவிடத்துப் பரிசத்தானும் அறிய மாட்டாது),—தொட்ட இடம் எங்கும் அறிவு உண்டா கும் – (உயிர்) பரிசித்தவிடமெங்கும் அறிதல் உளதாம்,— அறிவு அடர்புலன் இடத்தும் ஒக்க எழுவேண்டும் அன் றே – (விளக்கு ஓரிடத்திருந்து மற்றுள்ள விடங்கஃாயும்

விளக்குதல்போல்) உயிரின் அறிவு நெருங்கிய ஐம்புலனி டத்தும் ஒருங்கே நிகழவேண்டும் என்க,

### சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. இனி மிரு தி நாலார் உயிராவது உடம்பகத்துப் புன்னுனி த் துளிபோல் ஏகதேசமாய் இதயத்தானத் தினிற்ப அவ்வுயிரினறிவு விளக்கொளிபோல யாங்கணும் வியாபிக்கு மென்பதும் அடாது. என்ணே? உயிர் ஏகதேசமாயின் மேல் உருவுயிரென்றுர்க்கு ஒதிய குற்ற மணத்தும் எய்துமாகலா னும், குணங் குணியளவினன்றி மேற்செல்லாமையானும், விளக்கிறெளியாவது விளக்கினது சூக்குமவடிவேயன்றிக் குணமன்று கலான் அல் து ஈண்டைக்குவமையாகாமையா னும், ஆமெனவே கொள்ளினும் அதனேடி தனிடை வேற் றமை பெரிதாகலானு மென்பதாம்.

உயிரினே அணுவென்பார்க்கும் இஃதொக்கும், (16)

உருவினி னிறைந்து நின்றங் குணர்ந்திடு முயிர தென்னின் மருவிடா துறக்கம் வாயி லறிவொக்க வழங்க வேண்டும் பெருகிடுஞ் சுருங்கும் போதம் பேருடற் சிற்று டற்கண் வருமுடற் குறைக்க வொக்கக் குறைந்துபின் மாயு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

உருவினில் நிறைந்து நின்று அங்கு உணர்ந்திடும் உயிரது என்னின் – இனிச் சமணர் உடம்பளவினிறைந்து நின்று அங்கேயுணர்வது உயிரென்பரெனின்,— உறக்கம் மருவிடோது வாயில் ஒக்க அறிவு வழங்க வேண்டும் -- உறக்கமுருது ஐம்பொறியினும் ஒருங்கே அறிவு கிகழ் தல் வேண்டும்,—பேருடற் சிற்றுடற்கண் பெருகிடும் சுருங்கும் போதம் – பேருடல் சிற்றுடல்களாகிய அவ்வவ் வுடம்பளவிற்குத் தக்க வறிவாதல் வேண்டும்,—வரும் உடற்குறைக்க ஒக்கக்குறைக்து பின் மாயும் அன்றே – வருகின்ற உடம்பின் உறுப்பினக் குறைப்பக் கூடக் குறைக்து பின்மாய்தல் வேண்டும் என்க.

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ–து. இனிச் சமணர் உடம்பளவினிறைக்கு நின்று உணர்வது உயிரென்பர். அவர், உறக்கமூறு தலும், ஐம் பொறியினும் ஒருங்கேயறிவு நிகழாமையும், அல்வுடம்பள விற்குத் தக்கவறிவாதலின்மையும், குறைப்பக் குறையாமையு மாகிய இன்றேரன்னவற்றை நோக்கிலராகலால், அவர் மத மும் அடாதென்பதாம். (17)

எங்குந்தான் வியாபி யாய்நின் றுணருமிவ் வான்மா வெண்னிற், றங்கிடு மவத்தை போக்கு வரவுகள் சாற்றல் வேண்டும், பங்கமார் புலனென் ரென்ருப் பார்த்திடல் பகரல் வேண்டு, மிங்கெலா மொழிந்தா னிற்ப தெங்ஙன மியம்பல் வேண்டும்.

#### சுப் —பதவுரை

எங்குந்தான் வியாபியாய் நின்று உணரும் இவ்வான் மாவென்னின் – இனி அயிக்கிய வாதிகள் (முதல்வன் போல்) எங்கணும் வியாபியாய் நின்றறிவன் இவ்வான்மா வென்பரெனின்,—அவத்தை தங்கிடும் போக்குவரவுகள் சாற்றல்வேண்டும் – (அங்ஙனங் கூறுவார்க்கு) அவத்தை களிற்றங்குதலும் போக்குவரவுக ளுறுதலும் (எங்ஙனங் கூடுமென) இயம்பவேண்டும், —பங்கம் ஆர்புலன் ஒன்று ஒன்ருப் பார்த்திடல் பகரவேண்டும் – குற்றம் பொருந் திய ஐம்புலனும் ஒருங்கே அறியாமையும் (எங்ஙனங் கூடு மெனக்) கூறவேண்டும், —இங்கு எலாம் ஒழிந்தான் நிற் பது எங்ஙனம் இயம்பல் வேண்டும் – இங்ஙனம் எல்லா (மாய்) வியாபித்த லொழிந்தாளுகி (உடம்பினுள் ஏகதேச மாய்) நிற்றலும் எவ்வாறு (கூடுமெனச்) சொல்லவேண் டும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இனி ஐக்கியவா திகள் முதல்வன்போல் எங்க ணும் வியாபியாய் நின்று அறிவனன்மாவென்பர். அங்ஙனங் கூறுவார்க்கு, அவத்தை போக்குவரவுகளுறுதலும் ஐம்புலனு மொருங்கேயறியாமையும் எல்லாமாய் வியாபித்தலொழிக்தா கை உடம்பினு ளேகதேசமாய் நிற்றலும், எவ்வாற கூடு மென்பதாம்,

ஒழிர்தானென்றது முற்றெச்சம்.

எல்லாமென்றது வியாபகமுணர **ஙின்றது; ஆக்கச்**சொல் வருவித்தரைக்க.

ஒழிக்காலெனப் பாடமோதி, சங்காரகாலத்தின் எல்லாப் பொருளு மழிக்கவழி நிற்பதெங்ஙன? மென்றனாத்து, மூர்த்தப் பொருளுணத்தினஞ் சையோகமாதலே வியாபகமெனவும், அவை யீனத்தினேயு மறிதலே முற்றுணர்வெனவுங் கொண்டு, அங்ஙனங் கூறவார்மதத்தைஅவர்மதமேபற்றிமறுத்தாரெனினுமமையும். 18 சுத்தமா மான்ம சித்தைத் துகளுடன் மறைத்த தென்னின் வைத்துரு துடற்கண் வாயில் கரணங்கள் வழியான் ஞான மொத்துறு மலமற் ருலு முறமலம் வீடு மின்ரும் பெத்தமு மடையான் முத்த ஒய்ப்பிர காச ஒமே.

#### சுப் — பதவுரை

சுத்தமாம் ஆன்மசித்தைத் துகள் உடல் மறைத்தது என்னின் – (எங்கணும் வியாபகமாய் நின்றறிவதாய்ச்) சுத்தமாகிய ஆன்மாவி னறிவைக் குற்றம்பொருக்திய மாயாகாரியுக் தடைசெய்து நிற்றலின் (உறக்க முதலியன வுற்று ஏகதேசப்படுவதாயிற்றென) விடுப்பின் (அது பரி காரமன்று),—உடற்கண் வாயில் கரணங்கள் வழியால் ஞானம் வைத்தாருது – உடலினகத்துப் புறக்கரண அகக்கேரணங்களின் வழியால் அறிவு (விளங்குவதாகவும் அஃது) இன்ருய்ப்போதலானும்,—ஓத்துறும் மலம் அற் ருலும் மலம் உறும் வீடும் இன்ரும் – பொருந்திய வீடு பெற்றவழியும் மலம் உறுமெனப்பட்டு முத்தியென்பது இன்ருய் முடியுமாகலானும்,—பெத்தமும் அடையான் முத்தனுப்ப் பிரகாசணுமே – (வீடுபெற்றபின் 2(13 தெனின் அநாதி நிலேயோடு இதனிடை வேற்றுமை யின் மையான் அநாதியே) பந்தமுறுதவின்றி முத்தனுய் விளங்குதல் வேண்டுமாகலானும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து உயிர் எங்கும் வியாபசுமாய்கின்ற அறிவதாயி னும் மாயாசாரியம் அவ்வறிவைத் தடைசெய்து கிற்றலின் உறக்கமுதலியனவுற்று ஏசுதேசப்படுவதாயிற்றென விடுப் பின்,—அது பரிகாரமன்று; அறிவுவிளங்குதற்கு ஏதுவாய மாயாகாரியம் அதற்கு மறுதஃயாய்த் தடைசெய்தல் கூடாமையானும், முன் சுத்தமாயிருந்தவுயிரை அது பந்தித்த தெனின், வீடுபெற்றவழியும் உறமெனப்பட்டு முத்தியென் பது இன்றுய் முடியுமாகலானும், வீடுபெற்றபின் னுறு தெனின், அநாதிகிஃயோடு இதனிடை வேற்றுமையின்மையான் அநாதியே பந்தமுறுதலின்றி முத்தனுய் விளங்குதல் வேண்டுமாகலானுமென்பதாம்.

'அறிவிச்சை செயல்க' சொன்னுஞ் செய்யுண்மு தல் இத்தூணயும் உயிருண்மை கொண்டு ஆணவமலத்துண்மை கொள்ளாத சமயிகள் தத்த மதத்துக்கேற்பக் கூறு முயிரிலக்கணங்களும் அவை பொருந்தாமையுங் காட்டப்பட்டன. இன்னு மவ்வமதத்தார் வேறு படக்கூறமுயிரிலக்கணங்களெல்லாம் இங்ஙனங் கூறியவற்றுள் வைத்துக்கண்டுகொள்க.

அற்றேல், மற்றென்'னயோ? வுயிருக்கு இலக்கணமாவ தென்னு மவ்வைக்கியவாதசைவரை நோக்கிச் சித்தார்தேங் கூறு முகத்தால் யானென தென்பதி'ணே தருமாற்றைச் சா தித்தற் கெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (19)

அசித்தரு வியாப கம்போல் வியாபக மருவ மின்றுய் வகித்திட வரும்வி யாபி பெனும்லழக் குடைய கை நகித்திடா ஞானச் செய்தி யநாதியே மறைத்து நிற்கும் பசுத்துவ முடைய குகிப் பசுவென நிற்கு மான்மா.

### சுப் — பதவுரை

அசித்து அரு வியாபகம்போல் — (ஒருவாற்று னும்) அசித்தாத லரிய வியாபகப் பொருள்போல,—வியாபகம் -(ஒளபச்சிலேடிகை) வியாபகமாதலும்,—அருவம் இன்றுய்— (அதுபற்றி) அதிகுக்கும் இத்தாதலும் இன்றி,—வரித்திட வரும் வியாபியெனும் வழக்கு உடையனகி—அதுவதுவாய் வரிப்புண்ணும் வியாபகமாம் வழக்குடைத்தாய்,—அரா தியே பசுத்துவம் மறைத்து நிற்கும் நித்திடா ஞானச் செய்தி உடையனுகிப் பசுவெனநிற்கும் — அரா தியே பசுத்துவமெனப்படும் ஆணவமலத்தின் மறைப்புண்டு கிடக்கின்ற அழியாத இச்சாஞானக்கிரியைகளே யுடைத் தாய்ப் பசுவெனப்படுக் தூலசித்தாகியு நிற்கும்,—ஆன்மா — உயிர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஒருவாற்று அம் அசித்தாதலரிய வி யா பகப் பொருள்போல ஒளபச்சிலேடிக வியாபகமாதலும், அது பற்றி அதிசூக்குமசித்தாதலுமின்றி அதுவதுவாய் வசிப் புண்ணும் வியாபகமாதலும், அநாதியே பசுத்துவமெனப் படும் ஆணவமலத்தின் மறைப்புண்டு கிடக்கு ம் இச்சா ஞானக்கிரியைகளேயுடைத்தாய்ப் பசுவெனப்படுக் தூலசித்தா தலுமுடையது உயிரென்பதாம்.

''உறற்பால—தீண்டா விடுதெ லரிது'' (காலடியார், பழவின செ—9.) என்றுற்போல, அருமை ஈண்டின்மை குறித்து நின்றது.

அருவமென்றது, "இல்லா—வருவாகி நின்ருணு" (சிவஞான போதம், எட்டாஞ்சூத்திரம், செ – 5.)என்று ந்போல, அதிசூக்கும மாதூலயுணர்த்தி ஆகுபெயாரய் நின்றது; இதற்குப் பிறசெல்லாம் இமைபறவுரைத்தார்.

இதனுனே உயிருக்கு அ**கா** திகிலயாகிய தன்னுண்மை கூறப் பட்டத மாயையின் வயிற்றுண் மன்னி வருஞ்செயன் ஞான மிச்சையேயுமக் கலாதி மூன்று லேகதே சத்தி னேய்ர்திங் கோயுமுக் குணங்க ளந்தக் கரணங்க ளாதி பெல்லாங் காய பெத் தங்க ளாகிக் கலந்துட னிற்கு மான்மா.

#### சுப் — பதவுரை

ஆன்மா – (அங்ஙனம் பசுத்துவ மாத்திரையாற் கேவ லப்பட்டு நின்ற) ஆன்மா,—மாயையின் வயிற்றுள் மன்னி -(அதன்பின்) அசுத்தமாயைபில் (அனர்த தேவராற் கலக் குண்ட பாகமாகிய) காரண சரீரத்தைப் பொரு ந் தி,— ஞானம் இச்சை செயல்வரும்—அவ்வறிவிச்சை செயல்கள் (பொதுவகையாற் சமட்டிருபமாய்) விளங்கப்பெறும்,— அக்கலாதி மூன்ருல் – (அதன்பின்) அம்மாயாதத்துவத் தினின்றுந் தோன்றுங் கலாதிகளாகிய கஞ்சுகசரீரத்தைப் பொருந்தி,—ஏகதேசத்தின் ஏய்ந்து இங்கு ஏயும் – (அவை) வியட்டி ரூபமாய்ப் பிரிந்து தோன்றி(ச் சிறப்புவகையான்) விளங்கப்பெறும்,—அந்தக்கரணங்கள் ஆதியெல்லாம் பெத்தங்கள் முக்குணங்களாயும் – (அதன்பின்) அந்தக் கரண முதலியவற்றைத் தம்முள் அடக்கிரிற்கு குணங்களாகிய குணசரீரத்தைப் பொருந்தி,—காயமாகிக் கலந்து உடன்நிற்கும் – (அவ்வறிவிச்சை செயல்கள் முன் னர்க் கூறப்படும்)இருசரீரங்களிடமாக வரும் விடயங்களின் வியாபரிக்கப்பெறும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனம் பசுத்துவமாத்திரையாற் கேவலப் பட்டு நின்ற வான்மா, அதன்பின் அசுத்தமாயையில் அனந் ததேவராற் கலக்குண்ட பாகமாகிய காரணசரீரத்தைப் பொருந்தி, அவ்வறிவிச்சைசெயல்கள் பொதுவகையாற் சமட்டிரூபமாய் விளங்கப் பெறும் அதன்பின் அம்மாயா தத்துவத்தினின்றுக் தோன்றுங் கலாதிகளாகிய கஞ்சுகசரீ ரத்தைப் பொருந்தி அவை வியட்டிரூபமாய் பிரிந்துதோன் றிச் சிறப்புவகையான் விளங்கப்பெறும். அதன்பின் அந்தக் காணமுதலியவற்றைத் தம்முளடக்கி நிற்கும் முக்குணங் களாகிய குணசரீரத்தைப் பொருந்தி அவ்வறி விச்சைசெயல் கண் முன்னர்க் கூறப்படும் இருசரீரங்களிடமாக வரும் விடயங்களின் வியாபரிக்கப்பெறுமென்பதாம்

இங்ஙனம் பரசரீரம் மூவகைப்ப®மெனக் கொள்க.

மாயையிற் கலக்குண்டபாகத்தை வயிருக உருவகஞ்செய்தார்; மேலே மாயாடன் வயிற்றென்றதாமது; அதுவே அசுத்தமாயா தத் துவமெனத் தத்துவங்களிடை வைத்தெண்ணப் படுவதாஉமென்க

மன்னிவருமென்னும் வினேயெச்சமுடிபு காரண காரியப் பொருட்டாய் நின்றது; ஏகதேசத்தினேய் ்தைன முன் வருதலின் ஈண்டு வெருமென்பதற்கு அது பொருளாதலறிகே.

"அன்பிலா டொல்லாக் தமக்குரியர்" (திருக்குறன், அன்புடை மை, செ – 2.) என்று ந்போல, எல்லாவற்று ஹமென்றுஞ் சாரியை யும் உருபும் ஷிகாரத்தாற்டுறுக்கன.

காயம் ஆகுபெயர்.

ஆகிக்கலர்தை ரிற்குமென ஒற்றமைபற்றிக் குணவி ண குணிமேலேற்றப்பட்டது. (21)

சூக்கும தேகி யாகித் தூலரூ பத்தின் மன்னிச் சாக்கிர முகலா யுள்ள வவத்தையுட் டங்கி யெங்கும் போக்கொடு வரவு மெல்லாம் புரிந்துபுண் ணியங்கள் பாவ மாக்கியும் பலன்க ளெல்லா மருந்தியு நிற்கு மான்மா.

#### சுப் — பதவுரை

ஆன்மா – (அங்ஙனம் பரசரீர மூன்றையு முறையா னெய்திய) ஆன்மா, —சூக்கும தேகியாகி – பின் சூக்கும தேகத்தைப் பொருந்தி, —எங்கும் போக்கொடு வரவு மெல்லாம் புரிந்து —யாண்டும் போக்குவரவுகள் செய்து, — புண்ணியம் பாவங்கள் பலன்களெல்லாம் ஆக்கியும் அருந் தியும் – (சூக்குமமாகிய) இருவிணப் பயன்களே ஈட்டியும் நுகர்ந்தும், — தூலருபத்தின் மன்னி – பீன் தூலசரீரத்தைப் பொருந்தி, — (எங்கும் போக்கு காடு வரவுமெல்லாம் புரிந்து) – எங்கணும் போக்கு வரவுகள் செய்து, — (புண் ணியம் பாவங்கள் பலன்களெல்லாம் ஆக்கியும் அருந்தி யும்) – (தூலரூபமாகிய) இருவிணப் பயன்களே ஈட்டியும் நுகர்ந்தும், —சாக்கிரமுதலாயுள்ள அவத்தையுள் தங்கி நிற்கும் – (இவ்வாறு அதே) முதற்சாக்கிர(மீ)ருயுள்ள ஐந்தவத்தைப்பட்டு நிற்கும் என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. அம்மூன்றையும் முறையா னெய்தியபின் சூக்குமதேகத்தைப் பொருந்திப் போக்குவரவு செய்து சூக்குமவிணப்பயன்களே ஈட்டியுதுகர்ந்தும், தூலசரீரத்தைப் பொருந்திப் போக்குவரவு செய்து தூலவிணப்பயன்களே ஈட்டியுதுகாந்தும் இவ்வாற அதீதமுத லஞ்சவத்தைப் பட்டு நிற்குமென்பதாம்.

சாக்கிரமு தலென் ற துஒடுங்குமுறைபற்றிக்கூறியதெனவறிக. 22

மருவா னந்தம் விஞ்ஞான மனேபி ராண னன்னமய, முருவாந் தன்மை யுண்டாய்மு ென்றுக் கொன்ற சூக்கும மாய், வருமா மன்ன மயம்பற்றி மாயை முதற்கா ரணமாகு, மருவா யான்**மா வைங்கோச**த் தார்ப்புண் ட**வ**ற்றி னகம்புற மாம்

#### சுப் — பதவுரை

முதற்காரணமாகும் மாயை உருவாந்தன்மை உண் டாய் – (காரணசரீர முதலிய அவ்வைந்தும் அவ்வாறு) முதற்காரணமாகிய மாயையினின்றுந் தோன்றி (ஆன்மா வுக்கு) வடிவாய், — மருவு ஆனந்தம் விஞ்ஞானம் மனே பீராணன் அன்னமயம் – (முறையே) பொருந்திய ஆனந்த மயகோசமும் விஞ்ஞானமயகோசமும் மனேமயகோச மும் பீராணமயகோசமும் அன்னமயகோசமுமாகிய ஐவ கைப் பெயர்பெற்று, — அன்னமயம் முன்பற்றி ஒன்றுக்கு ஒன்று சூக்குமமாய் வருமாம் – அன்னமய மு தலாக் கொண்டு ஒன்றற்கொன்று சூக்குமமாய் நிற்க. — அரு வாய் ஆன்மா – (கேவலத்தில்) ஒன்றுமின்றி மலமாத்திரை யாய்நின்ற ஆன்மா, — ஐங்கோசத்து ஆர்ப்புண்டு அவற் றின் அகம் புறமாம் – இவ்வைங் கோசங்களில் (அது வதுவாய்) வசிப்புண்டு (ஏகதேசியாய்) அவை களிற் போக்குவரவு செய்துநிற்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து காரணசரீரமுதலியவவ்வைக்கும், அவ்வாறு மாயையினின்றுக் தோன்றி ஆன்மாவுக்குவடிவாப்முறையே ஆனக்தமயகோச முதலிய ஐவகைப்பெயர் பெற்ற ஒன் றற்கொன்று தூலமாய் கிற்க, கேவலத்தி லொன்றுமின்றி மலமாத்திரையாய் கின்றவான்மா இவ்வைங்கோசங்களில் அதுவதுவாய் வசிப்புண்டு ஏகதேசியாய்ப் போக்குவரவு செய்து கிற்குமென்பதாம். கேவைத்திலொன்று மின்றி நின்றவான்மா, மாயையிலங்ஙனங் கலக்குண்ட பாகத்தை முதற்கட் பொருந்தி அறிவிச்சை செயல்கள் பொதுமையா னவ்வளவு விளங்கப்பெற்ற மாத்திரையே அம்மயக்கறிவா லோரானந்தமுண்டாகப்பெறு தலின், அஃதானந்த மயகோசமெனப்பட்டது.

ஏனேயவுங் காரணக்கு நியாமாறு உய்த்துணர்க்துகொள்க.

இவ்வைங்கோசங்கட்கு வேறு வேறு பொருள் கூறுவோர் மதங் குளையெல்லா மறுத்தற்பொருட்டு, இவ்வாறெடுத்தோதி மாயை முதற்காரணமாகுமென்றுங் கூறிஞர்.

ஆன்மா வித்தரைகீழ்மேலுங் கொள்ளிவட்டங் கறங்கென கிமிடத்தின்க ணலமரும்படி கொண்டுதிரிதால்பற்றி, இவ்வைங் கோசங்களே ஐக்த பறவையாகவும் அவற்றுளொரோவெசன்றை ஐவகைப்படுத்து முகமுதலியவுறப்புக்களாகவும் வேதத்துளுருவகஞ் செய்துணர்த்தியவாறென்க.

ஆன்மாவினுண்மை யுணர் தற்கு இவற்றை யிங்ஙனம் பகுத் தறி தலு மொருசா தனமெனக்கொள்க.

இவை மூன்ற செய்யுளானும், பசுத்துவவுபொதியான் மறைப் புண்டு நின்ற வவ்வறிவிச்சை செயல்கள் பின் ஒருபுடை விளங்கி அவத்தை போக்கு வாவு முதலிய வுறுதற்குரிய உபாதி கூறுமுகத் தோல், வசித்திட வருமாறு தெரித்தாணர்த்தப்பட்டது.

இன்னும் ஆன்மாச் சார்ந்ததின் வண்ணமாய் வசித்திட வரு மாற்றிற்குச் சருவஞாஞேத்தாத்தில் அவ்வச்சார்பு விசேடம் பற்றிப் பூதான்மா முத லறவகைப்படுத்துத் தொகுத்தும் விரித்தி மோதியதாஉம் ஈண்டுய்த்துரைத்துணர்த்தகொள்க. (23) தோற்பாவைக் கூத்துர் தொல்ல மரப்பாவை யியக்க முஞ்சீர்த், தேர்ப்பாரிற் செலவும் வேருய்ச் செலுத்துவோர் செய்தி தானும், பார்ப்பாய வேடங் கட்டி யாடுவோர் பரிசு போலு, மார்ப்பாய காயர் தன்ண யான்மாகின் முட்டு மாறே.

#### சுப் — பதவுரை

ஆர்ப்பாய காயந்தன்னே ஆன்மா நின்று ஆட்டு மாறே – பந்திக்கப்பட்ட அன்னமயகோசம் பிராணமய கோசம் மனேமயகோசம் வீஞ்ஞானமயகோசம் ஆனந்த மயகோசமாகிய ஐந்தினும் ஆன்மா – (வேற்றுமையின்றி) நின்று செலுத்துமாறு,—சீர்த் தேர்ப்பாரின் செலவும் – (முறையே) சிறப்புடைய தேரைப் பாரிற் செலுத்துவோர் (தன்மை) போலும்,—தொல்ல மரப்பாவை இயக்கமும் – பழைய மரப்பாவையின் இயக்குவோர் (தன்மை) போலும்,—தோற்பாவையின் ஆட்டுவோர் (தன்மை) போலும்,—வேருய்ச் செலுத்துவோர் செய்திதானும் – பரகாயப் பிரவேசஞ் செய்வோர் தன்மை போலும்,—பார்ப்பாய வேடம் கட்டி ஆடுவோர் பரிசு போலும்,—பார்ப்பாய வேடம் கட்டி ஆடுவோர் பரிசு போலும்,—பார்ப்பாய வேடம் கட்டி ஆடுவோர் பரிசு போலும்,—வேதியர் வேட (முதலிய பல) வேடங்கட்டி ஆடுவோர் தன்மை போலுமாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. அன்னமயகோசமுதலியவைக்தினும் ஆன்மா வேற்றமையின்றி கின்று செலுத்துமாறு, முறையே, தேர்ப் பாரிற்செலவும் மரப்பாவையியக்கமுக் தோற்பாவைக்கூத் தும் வேருய்ச்செலுத்துவோர் செய்தியும் வேடங்கட்டியாடு வோர் பரிசும் போலுமென்பதாம். வேருய்ச் செலுத்துவோர் செய்தியென்றது பரகாயப்பிரவே சத்தை.

இவையைக்தும் முறையே ஒன்றற்கொன் றக்தாங்கமாய் அவ் வைங்கோசங்களினு மான்மா கின்ற செய்யுமாற்றிற்கு உவமையா மாறு தெரிக்துணர்க்துகொள்க.

செய்யுளாகலின் முறை பிறழவைத்தார்.

காயம் சாதியொருமை.

இதனுனே ஆன்மா அங்ஙனம் வசித்திடவரினும் அவ்வேக தேசப் பொருள்கட்கு வேருய் வியாபியெனும் வழக்குடையனுதல் அவற்றைச் செலுத்தமாற்றின் வைத்துணர்த்தப்பட்டது. (24)

என்னுடல் பொறிபி ராணன் கரணமென் னுணர்வென்றக்காற் றன்னின்வே *ரு*கு நீயென் றன்மீன பென்ற வெல்லா நின்னின்வே *ரு*கு மென்னி னீங்கிடா விவையிங் கென்னி னுன்னின வாகு நீயா முகிர்மயி ருகவுங் காண்டி.

#### சுப் — பதவுரை

என்றன்மீன என்றவெல்லாம் கின்னின் வேருகும் -என்மீன (என்பதி) யென்று (அபேதமாய் வழங்கி வக் தன) வெல்லாம் உனக்கு வேருதல் (கண்டாற்)போல,— என் உடல் பொறி பீராணன் கரணம் என் உணர்வு என் றக்கால் நீ தன்னின் வேருகும் – (உனதன்ருகிய) உடல் பொறி பீராணன் கரணங்களேத் தனித்தனி எனதென்றும் (அங்ஙன முணர்க்த பாசவுணர்வை) என்னுணர்வென் றும் அபேதமாகக் கூறிக்கொண்டு கீ அவைகளின் வேருய் கிற்றிகாண்,—இவை இங்கு என்னின் நீங்கிடா வென் னின் – (மீன முதலிய புறப்பொருள்கள் என்னின் வேரு தல்கூடும்) உடல் பொறி முதலியவை என்னேவிட்டு நீங்க மாட்டாவெனின்,—உன்னினவாகும் நீயாம் உகிர் மயிர் உகவும் காண்டி – உன்னுடையனவாகி அபேதமாய் என தென்று வழங்கப்பட்டு நக மயிர் முதலிய சில நீங்குதலுங் காணப்படுதலால் (இதனுனும் ஆன் மா அவற்றிற்கு வேறென்பது அறியப்படும்) என்க.

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ–து. தன்மணேமுதலியவற்ரேடொப்ப எனதென்ற வழங்கப்பட்டுச் சில நீங்குதலுங் காணப்படுதலால், இதன னும் ஆன்மாவவற்றிற்கு வேறென்பது அறியப்படுமென்ப தாம்.

உன்னினவென்பத இன் சாரியை பெற்ற வகாவீற்றுப் பல வறிசொல்.

அற்றேல், உடல் பொறி முதலியவற்றை எனதென்பது, தன்மூன முதலியவற்றை எனதென்றதுபோலன்றி இராகுவினது தூலயென்றுற்போல அபேதம்பற்றிக்கூறுங் கருத்தேயாகலின், உரைப்போர் குறிப்பொடு படுத்துக் காணுங்கால் அவ்விருவகை வழக்கிற்குர் தம்முள் வேறுபாடுண்மையின், அவை தம்முளொக்கு மாறு யாங்ஙன்? மென்பாரை கோக்கி வேறுவமையெடுத்துக்காட்டி யுணர்த்து தற்கெழுர்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (25)

பொன்னணி யாடை மாலே போதுமே லான போதிங் கென்னணி யானென் றுன்னி மிருந்தண பிரிந் தபோது நின்னணி நீயு மல்ல வாயிண காய நின்னி னன்னிய மாகு முன்ணே யறிந்துக் பிரிந்து பாரே.

#### சுப் — பதவுரை

பொன் அணி ஆடை போது மால் மேலான் போது-பொன்னையன்ற ஆபரணம் ஆடை அலராலாய அலங்கன் முதலிய (புறப்பொருள்கள்) அணிந்தபோது,.—இங்கு என் அணி யானன்று உன்னி இருந்தனே — இவ்விடத்து என்னணி யானன்று (அபேதம் பற்றியகருத்தான்) நிணேந்தருந்த நீ,—நின்அணி பிரிந்தபோது நீயும் அல்லவாயின்-நின்னுல் அணியப்பட்ட (அப்புறப் பொருள்களாகிய அணிகல முதலாயின) நீங்கியபோது (உனக்கு அன்னிய மாய்) நீ அல்லவாயினுற்போல,—காயம் நின்னின் அன்னியமாகும் — உடல் பொறி முதலியவினத்தும் நின்னிலிருந்து அயலாகுமாகலால்,—உன்னே அறிந்து நீ பிரிந்து பாரே — உன்னுண்மையை அறிந்து நீ (இவற்றை) நீங்கி நின்று அறிவாயாக என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உடல்பொறி முதலியவற்றை எனதென்றல், இராகுவினது தஃபென்முற்போலச் கிறபான்மை வழக்க மாதலின்றிப் பெரும்பாலும் யாண்டும் யாரும் வழங்கக்காண் டலின், அவற்றை பபேதம்பற்றிய கருத்தாலெனதென்றன் மெய்ப்படுத்த அணிகல முதலியவற்றை யவ்வாறென தென்றல்போல அறிந்து பிரிந்து பாராத மடமையே பிறிதன் றென்பதாம்.

உடலியா னல்லே னிந்த வுணர்வுபா னல்ல வான கடேனியா தென்னின் வேறு கண்டுணர் வென்ன தென்கை யிடரிலா வென்ற ஞன்மா வென்றபோ தான்மா வே*ளே* தேடனதா வுயிரை வேறு கண்டிடார் செப்ப லேலாண்.

#### சுப் — பதவுரை

இடர் இலா என்றன் ஆன்மா என்றபோது ஆன்மா வேரே – (ஆன்மாவைக்) குற்றமில்லாத என்னுடைய ஆன்மா வென்ற பொழுது(யான்வேறு)ஆன்மா வேறன் ருகவும் (எனதென்றல்),—திடனதா உயிரை வேறு கண்டிடார் செப்பலே காண் – உறுதியாக உயிரைவேரு கக் காணுங் கருத்தின்றி (இராகுவினது தஃபென்ருற் போல) ஒருசாரார் கூறுஞ் (சிறுபான்மை) வழக்காகலின் (அஃது அபேதம் பற்றியவழக்கென அமையும்),—இந்த உணர்வு யான் அல்லவான கடன் யாதென்னின் – இந்த விஞ்ஞானமயகோச (ஆனந்தமயகோச)ங்கள் யானல்லே னுகிய முறைமை யாதெனின்,—உணர்வு என்ன<u>கு</u> என்கை வேறு கண்டு-இவ்விருவகைக்கோசங்களே என தென்றல் (ஏணக்கோசங்கள் போல) வேருகக் காணுங் கருத்தால் (எல்லாரானும் வழங்கப்படும் பெரும்பான்மை வழக்காகனீன் அஃது அதுபோல் அபேதம்பற்றிய வழக் கென அமையாமையின் அவையும்),—உடல் யான் அல் லேன் – ஏணயவுடல் முதலியனபோல உயிரின் வேறே யாம் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

61-து. ஆன்மாவையெனதென்றல் வேருகக்கா ணுங்கருத்தின்றி இராகுவினது தஃபென்ருற்போல ஒருசாரார்கூறஞ் சிறுபான்மை வழக்காகலின் அஃதேபேதம்பற்றிய வழக்கெனவமையும்; விஞ்ஞானமயகோச மானர் தமய கோசங்களே யெனதென்றல் ஏணக்கோசங்கள்போல வேறு கக்காணுங்களுத்தால் எல்லாரானும் வழங்கப்படும் பெரும் பான்மைவழக்காதலின் அஃதேதுபோல் அபேதம்பற்றிய

வழக்கெனவமையாமையின் அவையுமேணேயபோல உயிரின் வேறேயாமென்பதாம்.

விஞ்ஞானமயகோசம் உயிரின் வேரு தல் கூறவே இனம்பற்றி ஆனர் தமயகோச முயிரின் வேரு தலு மதனுற் கொள்ளப்படும்.

உணர்வென்னதென்கை வேறுகண்டாகலான் இந்தவுணர்வு யானல்லவான கடனெனக்கூட்டுக.

கண்டிடாசென்பது முற்றெச்சம். (27)

புந்தியை மனம் தென்று மனம்து புந்தி யென்றஞ் திந்தையைச் சீவ னென்றுஞ் சீவணேச் சிந்தையென்று முந்தணே யான்மா வென்று மான்மாவை முந்த னென்றும் வந்திடு மென்ற ஞன்மா வென்றது மற்றென் றைக்காண்.

# சுப் 🗕 பதவுரை

புக்தியை மனமதென்றும் மனமது புக்தி யென்றும் புத்தியை மனமென்றும் மனத்தைப் புத்தியென்றும்,—
சிக்தையைச் சீவனென்றும் சீவணச் சிக்தையென்றும் –
சித்தத்தை ஆன்மா வென்றும் ஆன்மாவைச் சித்தமென்றும்,—முக்தின் ஆன்மாவென்றும் ஆன்மாவை முக் தனேன்றும் வக்திடும் – காரணங்கட்கெல்லாம் பரமகாரணனுகிய சிவபிரானே ஆன்மாவென்றும் ஆன்மாவைச் சிவபிரானேன்றும் (இங்ஙனம் ஒவ்வோரவதரங்களின் உபசாரமாகக்) கூறப்படும்,—என்றன் ஆன்மா வென்றது மற்ருன்றைக்காண் – (அல்லதூஉம் உள்ளவாறு நோக்குவார்க்கு) என்றனைமா வென்னும் வழக்கில் ஆன்மாவென்றது தன்னேடியைபுடைய பிறிதொன்றின் மேல் ஆகுபெயராய் கிற்கும் (ஆகலான் அவ்வழக்குப் பற்றி கின்கருத்து கிரம்புமாறில்லே) என்க,

### ் சி**வ —** பொழிப்பு**ரை**

எ-து. அல்லதாஉம், உள்ள வச ற கோக்குவார்க்கு என்றனுன்மாவென்னும் வழக்கில் ஆன்மாவென்றது தன் னேடியைபுடைய பிறிதொன்றின்மேல் ஆகுபெயராய் கிற்குமாகலான், அவ்வழக்குப்பற்றி நின்கருக்கு நிரம்பு மாறில்ஃபென்பதாம்.

ஆகலா னவ்வழக்குப்பற்றி நின் கருத்து நிரம்புமாறில்?ல பென்பது குறிப்பெச்சம்.

அவ்வாருகுபெயாாய் ஆண்டாண்டு வரு தூல பெடுத்துக்காட்டு வார், புந்தியை மனமதென்று மனமது புந்தியென்றுஞ் சிக்தையைச் சீவனென்றுஞ் சீவூனச் சிக்தையென்று முந்தூனயான்மாவேன்று மான்மாவை முந்தனென்றும் வந்திடுமென்றுர்.

ஏனே மூவகைக்கோச மாத்திரையே வேறெனக்கொண்டு விஞ்ஞானமயகோச மானர் தமயகோச மிரண்டும் முறையே சீவான் மாவும் பாமான்மாவுமாமென்பார்மதத்தை மஹத்தற்பொருட்டு, அவற்றை இங்ஙனம் வேறெடுத்தோதி வலியுறுத்தவாறு.

இவை நான்கு செய்யுளானும் உலக வழக்கின் வைத் தேணர்த்தி மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது. (28)

அறிவுடல் சிக்தை யான்மா வணேதலா லான்மா வென்ப ரெறிசுடர் விளக்கி ருக்கு மிடத்தையும் விளக்கென் ருற் பொறிபுலன் சுரண மெல்லாம் புலப்படு மபேத மாகிப் \போற் பிறிதரா தறிவ தான்மா வறிபொருள் பின்ன மாமே.

### சுப் — பதவுரை

அறிவு உடல் சிந்தை ஆன்மா அணேதலால் ஆன்மா வென்பர் – (ஆன்மாவின் வேருதிய) அறிவு முதலிய அவ் வைங்கோசங்களே ஆன்மாப் பொருந்தல் பற்றி ஆன்மா வென உபகிடதங்களிற் கூறிய தென்பர் (அதுவும்),— கூடர் எறி விளக்கு இருக்கும் இடத்தையும் விளக் கென்றுற்போல்—ஒளியை வீசும் விளக்கிருக்கின்ற தகழியை விளக்கென்றுற்போல(த் தானியாகுபெயராதற் குரிய இயைபுபற்றியே யன்றிப் பிறிதில்லே யாகலால்),— பொறி புலன் கரணமெல்லாம் புலப்படும் அபேதமாகிப் பிறிதராது அறிவது ஆன்மா — பொறி புலன் கரணமுத வியவெல்லாவற்றின்கண்ணும் அறியப்படும் அபே த மாய்ப் பிரிதலின்றி அறிவதாகிய ஆன்மா,—அறி பொருள் பின்னமாமே-அறியப்படும் அப்பொருள்கட்கு வேறு

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து ஆன்மாவின் வேருகிய அவ்வைங்கோசங்களே ஆன்மாவென வுபகிட தங்களிற் கூறிய தூஉம், விளக்குத் தகழியை விளக்கென்றுற்போலக் தானியாகு பெயரா தற்குரிய வியைபுபற்றியேயன்றிப் பிறி தில்ஃயோகலால், அவையெல்லா வற்றின்கண்ணும் அபேதமாய்ப் பிறி தலின்றி யறிவதாகிய வான்மா அவற்றிற்கு வேறென்பதாம்.

அறிவுடல் செர்தையென் றதும் பொறி புலன் காணமென் றதும் உபலக்கணம்.

எல்லாவற்றின் கண்ணென்னும் ஏழாவதும் அறிபொருட் கென்னும் நான்காவதும் விகாரத்தாற்றெருக்கன்.

அபே தமா கிப் பிறிதாரதென்றது 'ஞானதிரோதக்மாய் மறைத்துக் கொடு பிற்றல்'' (சிவஞானபோதம், எண்காஞ்ஞத்திரம், வா — 2.) என்றுற்போலக் கொள்க.

இதனுனே ஐங்கோசங்களே யான்மாவென்னு முபஙிடதத்திற் குத்தாற்பரியங்கூறி மேலது வேலியுறுத்தப்பட்டது. (29) கண்டுணர் புருடன் வேறு கனவுகண் டொடுங்கிக் காய முண்டியும் விணயு மின்றிக் கிடந்துயிர்க் திடவு ணர்ந்து கண்டிடுங் கனவுஞ் சொல்லி பொடுக்கமுங் கருதி வேறு யுண்டியும் வினேயு முற்றிங் குணர்த்திட வுணரா நிற்கும்.

### சுப் — பதவுரை

கனவு கண்டு ஒடுங்கி உண்டியும் காயம் வி னேயும் இன்றிக் கிடந்து உயிர்த்திட உணர்ந்து – அன்னமய கோசமுதலிய நான்கணேயும் ஒரோவொன்ருக விட்டு விட்டு ஐந்தவத்தைப்பட்டு விழித்தபின்,—இங்கு உணர்த் திட - இங்கே (அவை கூடிநின்று) அறிவிக்க,—கண்டிடும் கனவு சொல்லியும்—(முறையே) காணப்பட்ட கனவைச் சொல்லியும்,— ஒடுக்கம் கருதியும் – சுழுத்தியினக் கருதி யும்,—வேருய் உண்டியும் வினேயும் உற்று உணரா நிற் கும் – அவைகட்கு வேருய் (உண்டி வினகளின்றிக் கிடந்து உயிர்த்த துரியதுரியாதிதங்களே) உண்டி வின கள் உறுதலாகிய மறுதலேயின் வைத்தும் (அங்ஙனம் அவத்தைப் பட்டவாற்றை) அறியா நிற்குமாகலால்,— கண்டு உணர் புருடன் வேறு—(இதனுனுங்) கண்டறியப் பட்ட உயிர் (அவற்றின்) வே றென த் தெளியப்படும் என்க.

# **சிவ** — பொழிப்புரை

எ-து. அன்னமயகோசமுதலிய நான்கணேயும் ஒரோ வொன்றுக விட்டுவிட்டு அஞ்சவத்தைப்பட்டு விழித்தபின் அவை கூடி நின்றறிவிக்க முறையே சொல்லியுங் கரு தியு முண்டிவினேயுறுதலாகிய மறுதலேயின் வைத்தும் அங்ஙன மவத்தைப்பட்டவாற்றை அறியாநிற்குமாகலால், இதனைும் உயிரவற்றின் வேறெனத் தெளியப்படுமென்பதாம். அவை கூடியபின்னன்றி அறிவு நிகழாமையால் அறிதற்கு அவை யேதுவாதல் பெறப்பட்டது.

ஒடுக்கமென்றது சுழுத்தியை; அத கனவுபோற் சொல்ல வாராமையிற் சுருதி யுணர்தற்பாலதாயிற்று.

சித்தமுஞ் செல்லாத வே?ணயிரண்டுங் கருதவும் வாரா மையின் மறுத%லயின் வைத்துணர்தற்பாலவாயின.

உணர்ந்தபினென்றது உணர்ந்தெனத் திரிந்தஙின்றது; உணர் தல் ஈண்டுத் தாயிலெழுதன்மேற்று.

இதனுனே அவத்தைப்படு மியல்பின் வைத்துணர்த்தி மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

தோற்பாவை யென்பது முதல் இத்துணேயுக் கூறியவாற்ருன் மேஃசெ்சூத்திரத்தின் உற்றுச் செயிருதுமென்பது முதலிய காற் கூற்றுப் பொருளேயும் வலியுறுத்தவாறுமாயிற்று. (30)

புருடனே யறிவ ஒகிற் பொறிபுல ஒதி போதர் தருவதெ னறிவு மாயா தனுகா ணுதி பற்றி வருவதிங் கநாதி யாக மலத்தினின் மறைந்து நிற்ப னருவனு யிவற்றே டாளு மமைச்சரு மாசும் போல்வன்.

#### சுப் --- பதவுரை

புருடன் அறிவனே யாகில் – ஆன்மா (முதல்வன் போலச்) சுத்த சித்தே யாகின், —பொறி புலன் ஆகி போதம் தருவது என் – மாயாகாரியங்களேப்பற்றி நின்றறிதல் வேண்டா, — இவற்ரேடு அமைச்சரும் ஆளும் அரசும் போல்வன் – (அவ்வாறன்றி) அமைச்சரும் ஆளுகின்ற அரசும்போல அவற்றுடனின்று, —மாயா தனு கரணுதி பற்றி இங்கு அறிவு வருவது — அம்மாயாகருவிகஃாப் பற்றி இங்கே அறிதலுண்மையால்,—அநாதியாக மலத் தினின் மறைந்து அருவஞய் நிற்பன் - அநாதியே ஆணவ மலத்தின் மறைந்து அருவஞய் நிற்றல் பெறப்படும் என்க.

## சி**வ** — பொழிப்புரை

எ-து. ஆன்மா முதல்வன்போலச் சுக்தகித்தேயாகின் மாயாகாரியங்களேப் பற்றிகின்றறிதல் வேண்டா; அவ்வாறன்றி அமைச்சருமாசம் போதுடனின்று மாயாகருவிகளேப்பற்றி யறிதலுண்மையால் அரா தியே யாணவமலத்தின் மறைந்து அருவனுப் கிற்றல்பெறப்படுமென்பதாம்-

தேற்றவேகாரத்தை அறிவனென்பதனேடுங் கூட்டியுரைக்க. என்னென்பது ஈண்டு வேண்டாமை குறித்து நின்றது.

போல்வனென்பது முற்றேச்சம்.

பின்வருமனுமானத்தை வலியுறுத்தற்பொருட்டுப் புருடனே யறிவஞித் பொறிபுலஞிபோதர் தருவதென்னெனத் தருக்க மெடுத்தோதிஞர்.

இதனுனே ஞானச்செய்தி அராதியே மறைத்தாற்கும் பசுத்துவ முடையஞதல் காரியானுமானத்தின் வைத்துணர்த்தி வலியுறுத்தப்பட்டது.

அறிவிச்சை செயல்க வொன்பது முதல் இத்துணேயும் பாமதங் குளப் பரிகரித்து ஆன்மாவுக்கிலக்கணங் கூறுமுகத்தால் இரண் டாங்கூற்றை வலியுறுத்தவாறு.

## மூன்ருமதிகரணம்.

படைகொடு பவனிபோதும் பார்மண்னன் புகும்போ தில்லிற் கடைதொறும் விட்டு விட்டுக் காவலு மிட்டுப் பின்ன எடைதருர் தனியே யர்தப் புரத்தினி லதுபோ லான்மா வுடலினி லஞ்ச வத்தை யுறமுயிர் காவ லாக.

#### சுப் —பதவுரை

ஆன்மா – புருடன் (அவற்ரெடு அமைச்சரும் அரசும் போறலின்),—படைகொடு பவனி போதும் பார்மன்னன் – அமைச்சர் படைத்தலேவர் முதலிய பரிசனங்களோடு உலாப்போந்த அவனிமன்னன்,—இல் லின் புகும்போது – (மீள) மாளிகையின்கட் புகு மிடத்து,—கடைதொறும் விட்டு விட்டுக் காவலும் இட்டு - வாயில்கடோறும் (அவரவர்க்கு) விடைகொடுத்து (நிறுத்தி)க் காவலும் வைத்து —பின்னர் அந்தப் புரத்தினில் தனியே அடைதரு மதுபோல் – பின்னர் அந்தப் புரத்தினில் தனியே அடைதரு மதுபோல் – பின்னர் அந்தப்புரத்தின்கண்ணே தனியே செல்லுமாறபோல,— உடலினில் உயிர் காவலாக – உடம்பின்கண் (முறையே அக்கருவிகளினீங்கிப்) பிராணவாயுவைக் காவலாக (நிறுத்தி),—அஞ்சு அவத்தை உறும் – ஐவகை அவத்தை யுறும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. புருடன் அவற்றேடமைச்சருமரசும் போற வின் அரசன் போலவற்றை விட்டுவிட்டுச் சென்று ஐவகை யவத்தை யுறுமென்பதாம். இதனுனே வெவ்வேறவத்தை அணேதருமாற மேற்கூறிய அவமையொடு பெடுத்த வகுத்துக்கூறப்பட்டது. (32)

சாக்கிர முப்பத் தைக்து நுதலினிற் கணைவு தண்ணி லாக்கிய விருபத் தைக்து களத்தினிற் சுழூண் மூன்று நீக்கிய விதயக் தன்னிற் றாரியத்தி விரண்டு காடி கோக்கிய தாரியா தீத நுவலின்மூ லத்தி ெனுண்டு.

#### சுப் — பதவுரை

நுதலினில் சாக்கிரம் முப்பத்தைக்து – (ஆன்மா அரசன் போல விட்டு விட்டுச் சேறற்கண்) இலாடத்தானத் திற் சாக்கிராவத்தையுறும்வழி முப்பத்தைக்து கருவி களும்,—களத்தினில் கனவு தன்னில் ஆக்கிய இருபத் தைந்து – கண்டத்தானத்திற் சொப்பனவத்தை யுறும் வழி ஆக்கப்பட்ட இருபத்தைக்து கருவிகளும்,—நீக்கிய இதயந்தன்னில் சமூன் மூன்று – நீக்கப்பட்ட இருதயத் தானத்திற் சுழுத்தியவத்தை யுறும் வழி மூன்றுகருவி களும்,—நாபி துரியத்தில் இரண்டு – நாபித்தானத்திற்றுரியாவத்தை யுறும்வழி இரண்டு கருவிகளும்,—நுவலின் மூலத்தின் கோக்கிய துரியாதீதம் ஒன்றே – சொல்லு மிடத்து மூலத்தானத்தில் ஆராயப்படுக் துரியாதீதாவத்தை யுறும்வழி ஒரு கருவியுமாம் என்க.

## சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து. ஆன்மா அரசன்போல விட்டுவிட்டுச் சேறற்கட் படுமவத்தையாவன; சாக்கிரமுதலியனவாம். அவ்விடங் களாவன: இலாட முதலியனவாம். ஆண்டாண்டு நிற்குங் கருவிகளாவன: முறைபே முப்பத்தைக்து மிருபத்தைக்து மூறை மிரண்டு மொன்றமாமென்பதாம். அகிக்கிய விசுவசா தாக்கியத்தில் அவத்தைக்கு கிற்குங் கருவிகளிற் கலாதிகளேயு முடன்கூட்டியெண்ணி காற்பத்தொன்று முதவியனவாகத் தொகை கூறு தலானும், கலாதிகளுளவாகவே சுத்ததத்துவங்களின் செழுறிற்பாடும் ஆண்டுளவென்பது பெறப்படுதலானும், கலாதிகளில்வழிப் புருடதத்துவமொன்றென வைத் தெண்ணப்படுதல் செல்லாமையானும், எண்டு முப்பத்தைத்து முதலியனவாகத் தொகைகூறியது மூலவாம்போறுமெனின்,— ஆகாது; கடைதொறும் விட்டுவிட்டென்ற வுவமைக்கேற்பவிடப் படுதன்மாலேயவாய் கிற்குங் கருவிகண்மாத்திரைக்கே ஈண்டுத் தொகை கூறப்புகுத்தாராகலானும், அதுபற்றிக் கலாதிகளின் ஐயஞ் செல்லாமைப்பொருட்டு அவற்றைப்புருடதத்துவத்துனடக்கி அதுனயுமுடன்வைத் தெண்ணிற ராகலானுமென்க.

துரியாதீ தத்திற் காரண சரீரமாத் திரையேயன் றிக் கஞ்சுக சரீரமில் லேயென் றது ஆண்டுக் கலாதிகள் வேறு நில்லாத அதனேடொற்றித்த நிற்குமென்னுங் கருத்தே பிறி தில் வேமெனக் கொள்க. (33)

இருவகை சாக்கி ராதி யவத்தைக ளிபல்பு தானு மொருவகை கீழே நூக்கி யுற்பவங் காட்டு மொன்று பெருகமே னேக்கித் தீப பிறப்பறுத் திடுமி போசிற் றருவதோர் சமாதி தானுக் தாழ்ந்துபின் சனனஞ் சாரும்.

### சுப் — பதவுரை

சாக்கிராதி அவத்தைகள் இயல்புதானும் இருவகை – (மேற்கூறிப்போந்த) சாக்கிரமுதலிய அவத்தைகள் ஐந் தும் கீழ்நோக்கிச் சென்ருடுங்குமுறையும் மேனேக்கித் தோன்றுமுறையும் பற்றி இருவகைப்படும்,—ஒருவகை கீழே நூக்கி உற்பவங் காட்டும் - அவற்றுள் ஒன்ருகிய ஒடுங்கு முறையது (கன்மார்ச்சிப்புக் கேதுவாகலாற்) கீழ்ச்செலுத்திப் பிறவிக்கு வித்தாம்,—ஒன்று பெருக மேல் நோக்கித் தீப பிறப்பு அறுத்திடும் – பிறிதொன்ருகிய தோன்றுமுறையது (கன்மநுகர்ச்சிக் கேதுவாகலாற்) பரம்பரையிற் கொடிய பிறவியறுதற்குக் காரணமாய் மேற்படும்,—யோகில் தருவதோர் சமாதி தானும் தாழ்க்து பின் சனனஞ் சாரும் – (இனி இதயமுதற் றுவாதசாக்த மீருகிய தானங்களிற் புறக்கரணம் உட்கரணங்களேப் பற்றியும் பற்ருதும் பிரத்தியாகாரமுதல் ஐவகைப்பட்டு) கிகழும் யோகாவத்தையும் (அதுபோல) ஒடுங்கியும் பின்னர்க் தோன்றியும் அவ்வாறே பயன்றருவதன்றிப் பிறி தன்று என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்போக்க சாக்கிர முதலியவைக் தங் கீழ்கோக்கிச் சென்றெடுங்குமுறையும் மேனேக்கித் தோன் றமுறையும்பற்றி யிருவகைப்படும். அவற்றள் ஒடுங்கு முறையது கன்மார்ச்சிப்புக்கேதுவாகலாற் கீழ்ச்செலுத்திப் பிறவிக்கு வித்தாம், தோன்றமுறைபது கன்மநுகர்ச்சிக்கே துவாகலாற்பரம்பரையிற் பிறவியறுதற்குக் காரணமாப் மேற் படும். இனி இதயமுதற் றுவாதசாக்க மீருகிய தானங் களிற் புறக்காண முட்கரணங்களேப் பற்றியும் பற்றுதும் பிரத்தியாகாரமுக ஃவகைப்பட்டு கிகழும் யோகாவத்தையும் அதுபோல ஒடுங்கியுக் தோன்றியு மவ்வாறே பயன்றருவ தன்றிப் பிறிதன்றென்பதாம்.

யோகிற்றருவதோர் சமாதி யுண்டென்பதும் அனுவாத முகத்தா னீண்டே பெற்றும். தாழ்தல் இழிதல்.

#### சேனைஞ்சார்தல் எறுதல்

இர்த யோகாவத்தையைத்தானே மீட்சியில்லாதாகிய ஞான வத்தை தபோலு மெனக்கொண்டுமயங்குவார்க்கு அங்ஙன மயங் காமைப்பொருட்டு இதீனை யதனே டொப்பவைத் தீண்டுக் கூறிஞர்.

இச்செய்யுளிற் கூறிய மூன்றுபே தமும் முறையே சகலத்திற் கேவலஞ் சகலத்திற்கசலஞ் சகலத்திற் சுத்தமெனப்படுமென்க.

இதனுள், இருவகைப் பிறப்பழத்திடு மென்றது தாப்பிசை யாய் 'அறிதருமுதலவத்தை யடைதருமிடத்தே பைக்துஞ் செறி தரு'மென வருகின்றதனேறெஞ் சென்றியைச்து பொருடருமாக லான் அதற்கு மிவ்வாறுரைத்துக்கொள்க. (34)

அறிதரு முதல வத்தை யடைதரு மிடத்தே பைக்துஞ் செறிதருங்காணக் தன்னிற்செயருறுங் கண்டு கொண்ணீ பிறிவிலா ஞானத் தோரும் பிறப்பற வருளா லாங்கே குறியொடு மஞ்ச வத்தை கூடுவர் வீடு கூட.

#### சுப் — பதவுரை

அறிதரும் முதல் அவத்தை அடை தரும் இடத்தே – (சாக்கிராதியவத்தையென மேற்கூறிப்போர்த ஐர்தனுள்) அறிகின்ற முதலவத்தையாகிய சாக்கிரத்தை அடையப் பெறும் இலாடத்தானத்தின் கண்ணேயும்,—ஐர்தும் செறி தரும் – சாக்கிரமுதல் ஐர்தவத்தையுளவாம்,—கரணர் தன் னில் செயல்தொறும் நீ கண்டுகொள்–(அவை) கருவியான் (விடயங்களே யறியுஞ்) செய்கைதோறும் (அதிநுணுக்க மா யிடையீடின்றி நிகமுமாறு நுண்ணுணர்வால் நீ கண்டு

கொள்ளப்படும்,—பிறிவிலா ஞானத் தோரும் ~ (இனி இவையேயன்றிப்) பிரிவரிய ஞானத்தை அறிந்தோரும்,— பிறப்பு அற அருளால் ஆங்கே வீடு கூட – பிறப்பு நீங்கி அவ்வருண்ஞானத்தால் அவ்விடத்து வீடுபேற்றை யடை தற்கு,—குறியொடும் அஞ்சவத்தை கூடுவர் – (கேவல சகலங்க ணீங்கிய சுத்தத்தினும்) அவ்வாறே ஐவகை யவத்தையைக்கூடுவர் (அவை உண்மை யதிகாரத்துள் உணர்த்த நின்றன) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சாக்கிரா தியவத்தையென மேற்கூறிப்போர் த வைர் தனுள் முதலவத்தையாகிய சாக்கிரத் தானத் தின் கண் ணேயுஞ் சாக்கிரமு தலேர் தவத்தையுளவாம். அவை கரு வியான் விடயங்களேயறியுஞ்செய்கைதோறும் அதி தணுக்கமா யிடையீடின் றி நிகழுமாற துண்ணுணர்வாற் கண்டுகொள் எப்படும். இனி இவையேயன்றிக் கேவல சகலங்கணீங்கிய சுத்தத் தினும் அவ்வாறே பைவகையவத்தையுள, அவை யுண்மையதி காரத் திருணர்த்த நின்றன வென்பதாம்.

மு தலவத்தையடை தருமிடமாவது மேற்கூறிய இலாடத் தானம்.

அறி தருமிடத்தேயென வியையும்.

சுத்தாவத்தையினியல்பு ஈண்டுக் கூறு தற்கோ ரியைபில்லேயா யினும் அவத்தையெனப்படுவன ஈண்டுக் கூறியவைமாத்திரையே போலுமெனமலேயாமைப்பொருட்டு இவ்வாறுகூறியொழிந்தார். (35)

ஐந்துசாக் கிரத்தி ஞன்கு கனவினிற் சுழுண் மூன்று வந்திடுர் தரியர் தன்னி னிரண்டொன்று துரியா தீதர் தந்திடுஞ் சாக்கி ராதி யவத்தைக டானர் தோறு முந்திடுங் கரணர் தன்னிற்செயிருறு முணர்ந்துகொள்ளே.

#### சுப் — பதவுரை

சாக்கிராதி யவத்தைகள் – (அறிகரு முதலவத்தை யடைதருமிடத்தே யென மேற்கூறிப்போர்த)சாக்கிராதிய வத்தைகள் (இர்தனுள்).—சாக்கிரத்தின் ஐர்து – சாக்கிரத் திற் (சுத்தவித்தை ஈருகிய) ஐந்து கருவியும்,—கணவினின் நான்கு – சொப்பனத்தின் (மகேச்சுர மீருகிய) நான்கு கருவியும்,—சுழீன மூன்று – சுழுத்தியிற் (சாதாக்கிய மீரு கிய) மூன்று கருவியும்,—வர்திடும் து ரியர் தன் னின் இரண்டு – வருகின்ற துரியத்திற் (சத்தியீருகிய) இரண்டு கருவியும்,—தர்திடும் துரியாதீதம் ஒன்று – பொருர்தப் பட்ட துரியாதீதத்திற் (சிவதத்துவமாகிய) ஒரு கருவியும்,—தானர்தோறும்—கலாதிகள் தொழிற்படு மிடந்தோறும்,—கரணர்தன்னில் செயல்தொறும் – கருவியான் (விடயங் களேயறியுஞ்) செய்கைதோறும்,—உர்திடும் உணர்ர் துகொள்மோ—(அக்கலாதிகளேச்) செலுத்திர்ற்றலே (நீ நுண்ணுணர்வான்) உணர்ர்து கொள்வாயாக என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அறிதரு முதலவத்தை யடைதரு மிடத் தே யென மேற்கூறிப்போக்த சாக்கிராதியவத்தைக கோக்தனுள், சாக்கிரத்திற் சுத்தவித்தை யீருகிய ஐக்து கருவியும், சொப்பனமுதலிய நான்கினும் முறையே அவற்றுளொரோ வொன்ரெழித்தொழிக்த கருவியுங் கலாதிகளேச் செலுத்தி கிற்கு மென்பதாம்.

தானர்தோறும் கலாதிகடொழிற்படு மிடர்தோறும்.

உர்துதல் செலுத்துதல்.

இச்செய்யுள் பிறிதோரவத்தைக் கோதியதுபோலுமென மூலயாமைப்பொருட்டுக் காணர்தன்னிற் செயருறுங் கண்டுகொள் ளேன மேற்கூறியவதின ஈண்டு மறித்துணர்வுங்கழக் கூறிஞர்; இஃ தறியாதார் தத்தமக்கு வேண்டியவாறேயுரைப்ப.

ஈண்டைர் தாளன்கு மூன் றி எண்டொன்றென் றது செலுத்தங் கருவிகளே யென்பது, உர்திடிமென் றதனுறும் ''சத்தக் கருவி களேர் தாங்கொண் டேசொல் லவத்தையைர்தஞ்-சித்திக்கும் போதத்தி லொன்றென்று சென்றிடும்'' (சிற்றம்பலராடிகள் கலித்துறை, செ - 37.) என்பதனனு மறிக.

இனி இவ்வாறன்றி அறிதரு முதலவத்தை யடைகருமிடத் தேயைர்தாஞ் செறிதருமென மேற்கூறிப்போர்தத°ணயே ஈண்டு ஐர்து சாக்கிரத்தினென் றனுவதித்து எ°னச் சொப்பனமுதலிய வற்றின் முறையே அவை நான்கு மூன்றிரண்டொன்று பொருர்து மென்றவாருகக்கொண்டுரைத்தலுமொன்று; இப்பொருட்குச் சாக் கிராதியவத்தைக°னர்தெனக் கூட்டுக; தானம் நுதல்முதலியவிடம்; உர்துதல் பொருர்தேதல்.

இவை நான்கு செய்யுளானும் மேஃக்தவத்தை யென்றவற் றின் பெயரும் வகையு , மிடமும் அவற்ற தியல்பு மிவையென்பது கூறப்பட்டது. (36)

கேவல சகல சுத்த மென்று மூன் றவத்தை பான்மா மேவுவன் கேவ லந்தன் னுண்மைமெய் பொறிக ளெல்லாங் காவலன் கொடுத்த போது சகலனு மலங்க ளெல்லா மோவின போது சுத்த முடையனுற் பவந்து டைத்தே.

#### சுப் — பதவுரை

ஆன் மாக் கேவல சகல சுத்தமென்று மூன்றவத்தை மேவுவன் – ஆன்மா (அவ்வாறு ஈிகமும் காரியவவத்தை கீள யுறுதற்குக்காரணமாகக்)கேவலம் சகலம் சுத்தமென மூன்றவத்தை எய்துவன்,—கேவலம் தன் உண்மை — அவற்றுட் கேவலமாவது(தன்னிச்சா ஞானக் கிரியைகளி னிகழ்ச்சி சிறிதுமின்றித்) தான்மாத்திரையே உள கு தலாம்,—மெய் பொறிகளெல்லாம் காவலன் கொடுத்த போது சகலனும் – (பின்பு) தனுகரணு தியோடும் முதல் வன் கூட்டக் கூடி (அவை ஒருபுடை விளங்கு) மவதரத் திலே சகலனும்,—மலங்களெல்லாம் ஒவினபோது உற்ப வம் துடைத்தே சுத்தம் உடையன் – (பின்பு) பஞ்சமலங் களு நீங்கிப் பிறவி யொழிக்து (சிவத்தோடு கூடி அவ்விச்சா ஞானக் கிரியைகள் எங்குமாய் வியாபித்து) விளங்கு மவதரத்திலே சுத்தமுடையனை மெனப்படும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எது ஆன்மா அவ்வாறு கிகழுங் காரியவவத்தைகீன யுறுதற்குக் காரணமாகக் கேவலஞ் சகலஞ் சுத்தமென மூன் றவத்தையெய் துவன். அவற்றுட் கேவலமாவது தன்னிச்சா ஞானக்கிரியைகளி னிகழ்ச்சி சிறி துமின்றித் தான்மாத்திரை யே யுளனதல்; பின்பு தனுகாணு தியோடுங் கூடி அவை யொருபுடை விளங்குமவதரஞ் சகலம்; பின்பு பஞ்சமலங் களு சீங்கிச் சிவத்தோடுகூடி அவ்விச்சாஞானக் கிரியைக ளெங்குமாய் வியாபித்து விளங்குமவதரஞ் சுத்த மெனப் படுமென்பதாம்

இதனுனே மேற்கூறிப்போர்த அவத்தைகட்குக் காரண மிவையென்பதாஉம் அவற்றதியல்புங் கூறப்பட்டன. (37) அறிவிலை னமூர்த்த னித்த னராகாதி குணங்களோடுஞ் செறிவிலன் கலாதி யோடுஞ் சேர்விலன் செயல்க ளில்லான் குறியிலன் கருத்தா வல்லன் போகத்திற் கொள்கை யில்லான் பேறிவிலன் மலத்தி கேடும் வியாபிகே வலத்தி லான்மா.

#### சுப் — பதவு**ரை**

ஆன்மா – (மேற்கூறிப்போர்த மூன்றவத்தை யுறு தற்குரிய) ஆன்மா.—அமூர்த்தன் -(வரக்கடவனவாகிய காரியங்களுள்) உடம்பு முன்னில்லாதவனும்.—க லா தி யோடும் சேர்வு இலன் – கலாதியறிவோடு முன் சேர்தலில் லாதவனும்,—அராகாதி குணங்களோடும் செறிவு இலன் – புத்தி குண மெட்டிணயும் (ஏணப் போக்கியகாண்டக் கருவிகளேயும்) முன் பொருந்தாதவனும்,—குறி இலன் -இச்சை முன்னில்லாதவனும்,—அறிவு இலன்—அறிவுமுன் னில்லாதவனும்,—செயல்கள் இல்லான் – ஒரு தொழிலு முன்னில்லாதவனும்,—கருத்தா அல்லன் – தனக்கென -ஒரு சுதந்திர முன்னில்லாதவனும் –போகத்திற் கொள்கை இல்லான்–போகத்தில் முன் கொள்கை இல்லாதவனும்.— நித்தன் – தோற்றக் கேடுகள் முன்னில்லாதவனும்,— வியாப் – ஏகதேசியாதல் முன்னில்லாதவனுமாய்,—கேவ லத்தில் மலத்திறேடும் பிறிவு இலன் – கேவலாவத்தையில் ஆணவமலத்தோடு மாத்திரையே கூடி நிற்பன் என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. வரக்கடவனவாப அறிதன்முதல் ஏகதேசியாத லீருகிய பத்துக்காரியங்களுள் ஒன்றுமின்றி யாணவமலத் தோடு மாத்திரையே கூடிஙிற்பது கேவல மென்பதாம்.

ஈண்டு அமூர்த் தமென்றது உடம்பின் பிராகபாவத்தை; நித்த மென்றது தோற்றக்கேடுகளின் பிராகபாவத்தை; வியாபகமென் றது ஏகதேசத்தின் பிராகபாவத்தை.

ஏ?னயின்மைகளும் அவ்வப்பிராகபாவங்க?ளக் குறித்தா நின் றன வாகலான் இவ்விலக்கணங்கள் ஏ?னயவத்தைகளிற் செல்லா மையின் இவற்றுளொன்றே கூறவமையு மாயினும், கேவேலந்தன் னுண்மையென்றது விளங்கு தற்பொருட்டு இவையீணத்தாம் வகுத் தாக்கூறிஞர்; 'பிறிவிலன் மலத்திஞேடி' மென்றதம் அதன் பொருட்டு

ஈண்டுக் குறியென்றது முதனி‰த் தொழிற்பெயராய் இச்சையை யுணர்த்திகின்றதென்பது செயலிணச் சாரவைத்தலா னறிக.

அறிவில கெனன்ற தீனேயு மீண்டுத் தந்துரைக்க.

அராகாதி குணமென்றது புத்திகுண மெட்டினேயும்; அரா காதி குணங்களென்ற வுபலக்கணத்தால் ஏணப் போக்கியகாண்டக் கருவிகளுங் கொள்ளப்படும்.

இதனுனே தன்னுண்மை கேவலமா தல்காட்டப்பட்டது. (38)

உருவினேக் கொண்டு போக போக்கியத் துன்னல் செப்பல் வருசெயன் மருவிச் சத்த மாதியாம் விடயக் தன்னிற் புரிவதுஞ் செய்திங் கெல்லா யோனியும் புக்கு முன்று திரிதருஞ் சகல மான வவத்தையிற் சீவன் சென்றே.

#### சுப் — பதவுரை

சீவன் – (மேற்கூறிப்போந்த கேவலாவத்தை பொருர் திய) ஆன்மா, — உருவிணக்கொண்டு – (அமூர்த்ததைற்கு மறுதல்யாகிய) உருவிணக்கொண்டும், –போக(த்து மருவி) – (கலாதியோடுஞ் சேர்விலனுதற்கு மறுதல்யாகிய)போக காண்டமாய கலாதியோடு செறிந்தும், —போக்கியத்து (மருவி) - (அராகாதி குணங்களோடுஞ் செறிவிலனுதற்கு மறுதல்யாகிய) போக்கியகாண்டமாய புத்தி யாதியைச் செறிந்தும், — உன்னல் (மருவி) – (குறியிலனுதற்கு மறு தஃயாகிய) இச்சையுற்றும்,—செப்பல் (மருவி) - (அறி விலனுதற்கு மறுதஃயாகிய) நால்வகை வாக்குக்களானி கழும் அறிவுற்றும்,—வரு செயல் மருவி - (செயல்களில் லானுதற்கு மறுதஃயாகிய) வரப்பட்ட தொழில்களுற் றும்,—சத்தம் ஆதியாம் விடயர் தன்னிற் புரி வது ஞ் செய்து - (கருத்தாவல்லனுதற்கு மறுதஃயாகிய) சத்தாதி வீடயத்தில் விருப்பஞ்செய்தும் போகத்திற் கொள்கை யில்லானுதற்கு மறுதஃயாகிய) போகநுகர்ந்தும்,—இங்கு எல்லா யோனியும் புக்கு உழன்று - ஈண்டு (நித்தனுதற்கு மறுதஃயாகிய) தோற்றக் கேடுகளிற் புக்குழன்றும்,— சகலமான அவத்தையில் சென்றே திரிதரும் - (வியாபியா தற்கு மறுதஃயாகிய) ஏகதேசியாய் (இப்பத்துக்காரியமு முடையனும்ச்) சகலாவத்தையிற் சீவித்து நிற்பன் என்க

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப வின்மைகள் பத்துக்கும் மறு தலே யாகிய விப்பத்துக்காரியமு முடையனய்ச் சீவித்து நிற்பது சகலமென்பதாம்.

போககாண்டமாகிய கலாதியைப் போகமென்றும் போக்கிய காண்டமாகிய புத்தியாதியைப் போக்கியமென்றுங் கூறிஞர்.

உன்னலென்றது ஈண்டு விரும்புதன்மேற்று.

செப்பிலன்றது செப்பப்படுவனவாய நால்வகை வாக்குக் கீளயுமுணர்த்தி அவை காரணமாய் நிகழுமறிவின்மேல் ஆகுபெய ராய் நின்றது.

புரிவ துமென் றவும்மையான் நகர்வ துமென்ற தெஞ்சி நின்றது.

உருவி'கைக்கோடல் அமூர்த்தை தற்கும். போகபோக்கியத் துச் செ றி தல் கலாநியோழஞ் சேர்விலன் அராகாநிகுணங்க ளோழஞ் செறிவிலதை ந்கும், உன்னல் செப்பல் வருசெயன்மருவு தல் அறிவிலன் செயல்களில்லான் குறியிலனு தற்கும், சத்தமாதி யாம் விடயர்தன்னிற் புரிவதுஞ்செய்தல் கருத்தாவல்லனு தற்கும், உம்மையாற் போர்த நாகர்வதுஞ்செய்தல் போகத்திற் கொள்கை யில்லானு தற்கும், எல்லாயோனியும் புக்குழலு தல் நித்தனு தற்கும், சென்று திரிதால் வியாபியா தற்கும்மறு தீலையாயவாறுகண்டுகொள்க.

இதனனே மெய்பொறிகளெல்லாங் காவலன் கொடுத்தபோது சகலனுதல் வகுத்துக் கூறப்பட்டது. (39)

இருவிணேச் செயல்க ளொப்பி னீசன்றன் சத்தி தோயக் குருவருள் பெற்று ஞான போகத்தைக் குறுகி முன்ணத் திரிமல மறுத்துப் பண்டைச் சிற்றறி வொழிந்து ஞானம் பெருகிநா யகன்றன் பாதம் பெறுவது சுத்த மாமே.

#### சுப் — பதவுரை

இருவினச் செயல்கள் ஒப்பின்–(மேற்கூறியபத்தினுள் சத்தமாதியாம் விடயந்தன்னிற் புரிவதுஞ் செய்தல் கழிதற் கேதுவாகிய) இருவிணயொப்பின் கண்ணே.—ஈசன்றன் சத்திதோய -- (போகபோக்கியத்துக்கருவிகளின் செறிவு கழிதற்கே துவாகிய ) சிவசத்தி நிபாதமுறுதலால்,—கு ரு அருள் பெற்று – (உருக்கழிதற்கேதுவாகிய) குருவருள் பெற்றும்,—ஞானயோகத்தைக் குறுகி – (எல்லாயோனி யும் புக்குழலுதல் கழிதற் கேதுவாகிய) ஞானசாதனம் அடைந்தும்,—முன்ணத் திரிமலம் அறுத்து – (சென்றுதிரி தருதலாகிய ஏகதேசத் தன்மை கழிதற்கே துவாகிய) அநா இ மும்மல நீக்கியும்.—பண்டைச் சிற்றறிவு ஒழிந்து-(சத்தம் ஆதியாம் விடயந்தன்னின் நுகர்வது கழிதற்கேது வாகிய) பழையவாதணே நீக்கியும்,—ஞானம் பெருகி – (பாச அறிவிச்சை செயல்கள் கழிதற்கேதுவாகிய)ஞானம் பெருக்கியும் (முறையே கிடைப்ப அவற்ருன் அக்காரியம் பத்து நீங்கப்பெற்று),—நாயகன்றன் பாதம்பெறுவது சுத்தமாமே - சிவபிரான்றிருவருளேக்கூடுதல் சுத்தாவத்தை என்க.

சிவ — பொழிப்புரை

எது. மேற்கூறிய பத்தனுள், சத்தமா தியாம் விடயக் தன்னிற் புரிவதுஞ்செய்தல் கழிதற் கேதுவாகிய இருவினே யொப்பும், போகபோக்கியக் கருவிகளின் செறிவு கழிதற் கேதுவாகிய சத்திரிபாதமும், உருக்கழி கற்கே துவாகிய குரு வருளும், எல்லாயோனியும் புக்குழனுதல் கழிதற்கேது வாகிய ஞானசா தனமும், சென்று திரிதருதலாகிய ஏகதேசத் தன்மை கழிதற்கேதுவாகிய மும்மலிக்கமும், சத்தமாதி யாம் விடயக்தன்னினுகர்வது கழிதற்கே துவாகிய வா தணிக் கமும், பாசவறிவிச்சை செயல்கள் கழிதற் கேதுவாகிய ஞானப்பெருக்கமும் முறையே கிடைப்ப, அவற்மு னக்காரி யம் பத்தும்கீங்கப்பெற்றுக் திருவருனக் கூடுதல் சுத்த மென்பதாம்.

சத்தி நிபாதத்திற்கு மூலமாகிய மலபரிபாகமும் இருவினே யொப்புக்கு மூலமாகிய சிவபுண்ணியமுமென்னு மின்னோன்ன வற்றை ஈண்டுக் கூருதொழிர்தார், மேற்கூறிய காரியம் பத்தம் நீங்கு தற்கே துவாவன மாத்கிரையே மீண்டுக் கூறப்புகுர்தாரன்றி அளேத்துங்கூறப்புகுர்தாரல்லராகலின்; அவையெல்லாம் முன்னர்க் கூறப்படும்.

இதனுனே மலங்களெல்லா மோவினபோது சுத்தமுடையன மாறு வகுத்துக் கூறப்பட்டது.

புருடனேயறிவஞ்கிலென் றது முதல் இத்து‱யும் வெவ்வே நூண் தருமென் ற மூன்ருங்கூற்றை வகுத்தோதியவாறு. (40)

> நான்காஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆகத்திருவிருத்தம் – 230.

#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# இலக்கணவியல் <sub>ஐந்தாஞ்சூத்திரம்</sub>

## ஐந்தாஞ்சூத்திரம்

### முத**ல**திகரணம்

நோன்காஞ் சூத்திரத்திற் பசுவியல்பு கூறிய வாசிரியர், அதன் மேனின்ற பாசத்தினியல்பு கூறுவாராய் அதனேயுள்ளடக்கி நிற் குர் திரோதானசத்தியி னியல்பு ஐர்தாஞ் சூத்திரத்திற் கூறு கின்முர்.

பொறிபுலன் காண மெல்லாம் புருடனு லறிக்தான் மாவை பறிதாா வவையே போல வான்மாக்க எணத்து மெங்குஞ் செறிதருஞ் சிவன்ற னுலே பறிக்திடுஞ் சிவீனக் காணு வறிதருஞ் சிவனே பெல்லா மறிக்தறி வித்து நிற்பன்.

#### சுப் — பதவுரை

புருடனுல் – (மேற்கூறிப்போக்த) புருடனுலே,— பொறி கரணமெல்லாம் – ஐம்பொறி அக்தக்கரணமுதலி யன,—புலன் அறிக்து – தத்தம் விடயங்களே இஃதின்ன தென்றளவிட்டறிக்தும்,—ஆன்மாவை அறிதரா அவை பேபோல – (அறிகின்ற தம்மையும் தம்மையதிட்டித்து கின்று செலுத்தும்) அப்புருடனேயும் அறியமாட்டா அவை போல,—எங்கும் செறிதருஞ் சிவன்றனலே – எவ்விடத் தும் வியாபகமாகிய முதல்வனது சிற்சத்தியால்,—அறிந் திடுஞ் சிவணக்காணு ஆன்மாக்கள் அனேத்தும் – (விணப் பயன்களே) அறிந்தனுபவிக்குந் (தம்மையுக் தம்மைச் செலுத்திகிற்குக்) திருவருன்யும் அறியமாட்டாத ஆன் மாக்களேயெல்லாம்,—அறிதரும் சிவனே எல்லாம் அறிக்து அறிவித்து நிற்பன் – (முடிவின்கண்) உண்மையறிவைத் தரக்கடவோணுகிய சிவபிரானே முழுதும் அறிந்தும் அறிவித்தும் உடனிற்பன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. தன்ணேயறியமாட்டாத பொறிமுதலியவற்றைத் தானறிந்தறிவித்துடனிற்கும் புருடன்; அதுபோலத் தன்னே யறியமாட்டாத வப்புருடண அறிந்தறி**லி**த் துடனிற்பது சிவமென்பதாம்.

சிவனே யெல்லாமறிர் த**றிவித்து நிற்பனெனப் பொருட்க** ேணுதியதூன உவமையினு மேற்குமாறியை**வித் துரைத்து**க் கொள்க.

திரோதான சத்தி யினியல்பை உபசாரத்தாற் சிவன்மேலேற் றிக்கூறியவாறு.

அறி தருஞ்சிவன் முடிவின்கணுண்மையறிவைத் தாக்கட வோஞுகிய சிவன்; அறி முதனி‰த்தொழிற்பெயர்.

இச்செய்யுள் முதனூ லஞ்சாஞ்சூத்திரம்போல இருகூற்ற தாமாற கண்டுகொள்க.

அவற்றன் முதற்கூற்றப்பொருளே உள்ளடக்கிரிற்கு மிரண் டோங்கூற்றை அவ்வம் மதம்பற்றி யாசங்கித்தப் பரிகரித்த வேலி யேஸத்தைகின்றுர். (1)

#### இரண்டாமதிகரணம்

இறைவனே யறிவிப் பானே லீண்டறி வெவர்க்கு மொக்குங், குறைவதி கங்க டத்தங் கன்மமேற் கோமான் வேண்டா, முறைதரு செயற்குப் பாரு முளரிகட் கொவி யும்போ, வறைதரு தத்தங்கன்மத் தளவினுக் களிப்பதை.

#### சுப் — பதவுரை

இறைவனே அறிவிப்பானேல் – இறைவனே உணர்த் துவனுயின் — ஈண்டு அறிவு எவர்க்கும் ஒக்கும் - ஈண்டு அறிவுகள் யாவர்க்கும் ஒருபெற்றியவாம், — குறைவு அதி கங்கள் தத்தம் கன்மமேல் – ஏற்றத்தாழ்வுகளாய் நிகழ் வதற்குக்காரணம் அவ்வக்கன்ம மென்னில், — கோமான் வேண்டா – வேறுமோரிறைவன் வேண்டாவாம் (ஆக லின்), — முளரிகட்கு இரவியும் – பங்கயத்தினது அலர்ச் சிக்கு(ப் பங்கயமேயன்றி) இரவியும், — முறைதரு செயற் குப் பாரும் போல் – (உழுதல் எருப்பெய்தல் வித்தல் கட்டல் நீர்கால்யாத்தல் காத்தலாகிய) இம்முறையாற் றரப்படுஞ் செயல்களின் பயனுக்கு (அச்செயலேயன்றி) வினேநிலமுங் (காரணமாதல்) போல், — அறைதரு தத்தம் கன்மத்து அளவினுக்கு அளிப்பன் ஆதி – சொல்லுகின்ற அவ்வக்கன்ம பக்குவத்திற்கேடாகப் பல னேத்தரு வன் வேருர் இறைவன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. அறிவித்தற்பொருட்டு இறைவன் வேண்டப் படுமெனக்கொள்வார்க்கும், அறிவுக ளொருபெற்றிய வாத லின்றி ஏற்றத்தாழ்வுகளாய் ஙிகழ்தற்குக் காரணம் கன்ம மெனக் கொள்ள வேண்டு தலின் அதுவே யமையும் வேற மோர றிவிப்பாணக் கோடன் மிகையாமாலெனின்,—அற் றன்று; பங்கயத்தின தலர்ச்சிக்குப் பங்கயமேயன்றி இரவி யும் உழவு முதலிய செயல்களின் பயனுக்கு அச்செயலே யன்றி விளேஙிலமுங் காரணமாதல் கண்டாமன்றே, அவை போல் அவ்வக்கன்மம் பக்குவமாதலும் பயன்றரு தலும் வேறுரிறைவணே யின்றியமையாமையின் மிகையாதல் யாண்டையதென்பதாம்.

குறைவதிகங்கடத் தங்கன்மமெனக் காரணத்தைக் காரியமாக வுபசரித்தார்.

செயல் ஆகுபெயர்.

முறைதருடைசயல், உழுதல் எருப்பெய்தல் வித்தல் கட்டல் நீர்கால்யாத்தல் காத்தலென்றிம்முறையாற்றாப்படுஞ் செயலென்க.

அற்றேற், கன்மத்தோடுங் கூடியவுயிரே அதற்குக் காரண மாதலமையும் வேறுமோ ரிறைவனெற்றுக் கென்பாரை கோக்கி யெழுந்தத வருஞ்செய்யுவென்பது. (2)

அறிக்திடு மான்மா வொன்றை யொன்றினு லறித லானு மறிக்தவை மறத்த லானு மறிவிக்க வறித லானு மறிக்திடுக் தன்னே யுக்தா னறியாமை யானுக் தானே யறிக்திடு மறிவ னன்று மறிவிக்க வறிவ னன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

அறிந்திடும் ஆன்மா – அறியப்பட்டுவரும் இவ்வுயிர், —ஒன்றை ஒன்றினுல் அறிதலானும் – ஒவ்வொரு விட யத்தை ஒவ்வோரிந்திரியத்தால் அறிதலானும்,–அறிந்தவை மறத்தலானும் – அறியப்பட்டவற்றை மீள மறத்தலா னும்,—அறிவிக்க அறிதலானும் – (ஒருவன்) உணர்த்த உணர்தலானும்,—அறிந்திடும் தன்ணயும் தான் அறியாமை யானும் - இவ்வாறறிகின்ற தன்ணயும் தான் அறியாமை யானும்,—தானே அறிந்திடும் அறிவன் அன்ரும் – தானே அறியும் முதல்வன்போலச் சுதந்திர அறிவின்றி,—அறி விக்க அறிவன் அன்றே – அறிவிக்க அறியுந்தன்மைத்து என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இக்கான்கே தக்களானும் அறிவுகிகழ்ச்சிக்குப் பொறிபுலன் முகலியவற்றேடொப்ப வேறுகாரணத்தை யவாய்கிற்பதன்றி உயிர்தானேயறியவற்றன் றென்பதாம்.

ஒன்றையொன்றினு லறி தலே யதனியல்பென்பாரை கோக்கி அறிக்கவை மறத்தலானுமென்றும், அறிக்தத2னப் பின்ன றிய வேண்டாமையின் மறக்கலாயிற்றென்பாரைகோக்கி மீளவறிவிக்க வறி தலானுமென்றும், எவ்வாற்முனு மறி தலிற் றிரிபில்ஃயென்றே யென்பாரை கோக்கி அறிக்திடுக்தன்2னயுக் தானறியாமையானு மென்றுங் கூறிஞர்.

இதனுனே சாங்கியர்மதம் பரிகரித்த முதற்கூற்றை வலி யுறுத்தவாறுமாயிற்று. விதந்து கூருத ஒன்றை யொன்றினு லெனப் பொதுப்படக்கூறியது மதன்பொருட்டு.

அற்றேல், ஈண்டொன்றினுலெனப்பட்ட மாயேயமே யதற் கமையும் இறைவனெற்றுக்கென்பாரைகோக்கியிழுந்ததுவருஞ் செய்யுளென்பது. (3) கருவியாற் பொருளாற் காட்டாற் காலத் தாற் கருமர் தன்ன அருவினை லளவா னூலா லொருவரா அணர்த்த லானு மருவனை யுண்மை தன்னி லறியாது நிற்ற லானு மொருவனே யெல்லாத் தானு முணர்த்துவ னருளி ூலே.

#### சுப் — பதவுரை

கருவியால் – (உயிர்செலுத்தப்படும்) ஆன்மதத்து வத்தானும்,—பொருளால் – தாத்துவிகத்தானும்,—காட் டால் – (உயிரின் அறிவிச்சைசெயல்களே) விளக்குவன வாய க‰முதலியவற்ருனும்,—காலத்தால் – (கன்மத்தை முந்தாது பிந்தாது வரையறுத்துச் செலுத்துங்) காலதத்து வத்தானும்,—கருமந்தன்னுல் – கன்மத்தை ஏருது குறை யாது நிறுத்து நியதிதத்துவத்தானும்,—உருவினல்–உடம் பானும்,—அளவால் – பிரமாணங்களினுறும்,— நூலால் – நூல்கட்குக்காரணமாகிய நால்வகை வா க்குக்களா தும்,—ஒருவரால் உணர்த்தலானும் — ஒரு சேதனப் பொருள் (ஒரு விடயத்தை) உணர்த்த (உயிருணர்த) லா னும்,—உண்மை தன்னில் அருவஞப் அறியாது நிற்ற லா**னும் –** (அல்லுழித்) தன்னுண்மையில் அருவனு யுணரா மையானும்,—எல்லாத்தானும் அருளினுலே உணர்த்துவன் ஒருவனே – இவை யீனத்தையுங் கொண்டு கூட்டி அரு ளால் அறிவிப்பாடுஞரு சேதனன் (வேறு வேண்டப்படு மாகலான் இறைவணே யின்றி அறிதல் அமையாது) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. கருவிமுதலியவெட்டும் ஒருசேதனப்பொருளுங் கூடி நின் *ருெ*ருவிடயத்தை யுணர்த்த உயிருணர்தலானும், அல்லுழி யுணராமையானும், இவைய‰த்தையுங் கொண்டு கூட்டி யறிவிப்பானெரு சேதனன் வேறு வேண்டப்படுமா கலான், இறைவணேயின்றி அறித லமைபாதென்பதாம்.

கருவி உயிர்செலுத்தப்படு மான்மதத்துவம்.

பொருள் தாத்துவிகம்.

காட்டு உயிளினமிவிச்சைசெயல்களே விளக்குவனவாய க‰ முதலியன.

காலம் கன்மத்தை முர்தாது பிர்தாது வரையறுத்துச் செலுத் தூங் காலதத்துவம்.

கருமம்கன்மத்தையேரு தகுறையாது நிறுத்து நியதி தத்துவம்.

உரு உடம்பு.

அளவை பிரமாணம்.

நூல் நூல்கட்குக் காரணமாய ரால்வகை வாக்கு.

ஒருவிடயத்தை யறி தேற்கண் இவற்றுகொள்ளைறயின்றியு மமையாமை கண்டுகொள்க.

கருமமும் நூலும் ஆகுபெயர்.

இயற்பெடர்ப்பொருளாக வைத்துரைப்பாருமுளர்.

தன்னுண்மை உண்மையெனத் த‰க்குறை.

உண்மையி லொன்றுமிலனுக்லபற்றி அருவனென்றுர்.

இவை மூன்ற செய்யுளானும், முறையே கன் மமு முயிரு மாயேயமு மென்னு மிவையே ஆண்டைக்கமையுமென்னு மாருகதர் மீமாஞ்சகர் சாங்கியர் முதலியோரை மறுத்தப் பாரிசேடவளவை யான் அறி தருஞ் சிவனே யெல்லாமறிக்தறிவித்து கிற்றல் வலி யுறுத்தப்பட்டது. கருவியும் பொருளுங் காட்டும் காலமுங் கரும**ர் தா**னு முருவமு மனவு தூலு மொருவரு முணர்த்த வின்றி யருவனு யுலக மெல்லா மறிர்தவை யாக்கி வே*ரு* யொருவனே யுயிர்கட் கெல்லா முயிருமா யுணர்த்தி நிற்பன்.

#### சுப் — பதவுரை

ஒருவனே – இறைவன்,—கருவியும் பொருளும் காட்டும் காலமும் கருமந்தானும் உருவமும் அளவும் நூலும் ஒருவரும் உணர்த்தல் இன்றி அருவனுப் வேருப் – கருவி முதலியன கூடியாதல் மேலொரு சேதனப்பொருளாதல் அறிவித்தலின்றித் தானே தமியனுப்,—உலக மெல்லாம் அறிக்து – (கேவலத்தின்) உயிர்களெவைக்கும் சூக்கும வைக்கொழில் செய்தும்,—அவை ஆக்கி – (பின்னர்) அவைகட்குச் சிருட்டி (யாதிதூலவைந்தொழில்) செய்தும்,—உயிர்கட்கெல்லாம் உயிருமாய் உணர்த்தி நிற்பன் - (பின்பும்) அவ்வான்மாக்கட் கெல்லாம் (முதலவத்தை யடைகரு மிடத்தே) உயிருமாய் அதிசூக்கும வைக் தொழில் செய்து நிற்பன் என்க

## சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. இறைவனுக்குக் கருவிமுதலியன கூடி அறிவு நிகழ வேண்டாமையின் உயிர்கட்குப்போலத் தனக்கு மேலொருவ னவாவப்படும்போலு மென்னு மாவத்தைக்கிட மின்றித் தானேதமியனையறிந்துமாக்கியு முணர்த்தியு நிற்கு மென்பதாம்

உலகெலாமறிர்தென்றது கேவலத்திற் சூக்குமவைர்தொழில் செய்தன்மேற்று. ஆக்கியெனவே இனம்பற்றி ஏ'னமான்கு தொழில்களு முடன் கொள்ளப்படும்.

அவை தாலவைச்தொழிலென்பது.

உணர்த்திகிற்பனென்றது முதலவத்தையடைதரு மிடத்தே செயற்பாலனவாய் ஈண்டெடித்துக்கொண்ட வதிசூக்குமவைக் தொழின் மேற்று.

அறிதலு மாக்கு தலுமாகிய இரு திறத் தைக்கொழிலும் முதல்வன் செயலாதன் மேற்கூறிப் போக்தமையின் அவைபோ லிவையும் முதல்வன் ரெழிலேயாமென்பார், அறிக்தாக்கி யுணர் த்தி கிற்பனென உடன் கூறினர்.

இதனுனே மேற்கூறிய தபற்றி அகவத்தையின்ருமாறு கூறப் பட்டது.

அற்ருயினும், கருவியறி தலால் வரும் பயன் உயிர்க்காயவாறு போல உயிரறி தலால் வரும் பயனும் அவனே டிவெமிக்கப்படு மிறை வனுக்காவான் செல்லும், செல்லவே யிறைவனும் பந்த முறுவ னெனப்பட்டு வழுவாமாகலின் இறைவன் உயிர்போ லறிவிப்ப னென்றல் இழுக்காம்போலு மென்னு மவ்வாதிகளே சோக்கி யெழுந் தது வருஞ்செய்யுளென்பது

இறைவன்றன் சக்கி திக்க ணுலகின்றன் சேட்டை பென்னு மறைகளு மறந்தாப் மாபை மருவிடான் சிவன வன்க ணுறைதார தசேத னத்கா அருவுடை யுயிர்கட் கெல்லா கிறைபரன் சக்கி திக்க ணீடுணர் வுதிக்கு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

இறைவன்றன் சந்நிதிக்கண் உலகின்றன் சேட்டை யென்னும் மறைகளும் மறந்தாய்-இறைவன் சந்நிதியா லன்றி உயிர் சேட்டியாமைக்கு (மேற்காட்டிய பாரிசேட வளவையே யன்றி) ஆகமவளவையும் (இனிது விளங்கக் கிடத்தலின் அதனேயும்) அறியா(து மறித்து மறித்துப் பிணங்குகின்ற) பேதாய், —எல்லாம் சிறைபரன் சர்நிதிக் கண் நீடு உணர்வு உருவுடை உயிர்கட்கு உதிக்கும் அன்றே – எல்லாவற்றினு கிறைந்து நின்ற இறைவன் சர் நிதியின்கண்ணே நிகழும் அவ்வறிவின் பயன் (விணக் கீடாக வரும்) வடிவுடைய உயிர்கட்கே உண்டாம்,— சிவனவன்கண் உறைதராது – (அதுவன்றி) இறைவனுக் காதல் செல்லாது,—அசேதனத்தால் மாயை மருவிடான் -சடமாகிய உலகம் (அவனெதிர்) முணத்துகிற்ற லாற் ருமையால் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இறைவனைன்றி யுயிர் சேட்டியாமைக்கு மேற் காட்டிய பாரிசேடவளவையேயன்றி ஆகமேவளவையு மினி து விளங்கக் கிடத்தலின் அதனேயுமறியாது மறித்தமறித்தப் பிணங்குகின்றபேதாய், எல்லாவற்றி னுகிறைக் துகின்றவிறை வன் சக்கி தியினிகழுமவ்வறிவின் பயன், விணக்கீடாப் வரும் வடிவுடைய உயிர்கட்கே யுண்டாமதுவன்றி இறைவனுக் காதல் செல்லாது, சடமாகிய வுலகம் அவனெதிர் முண த்துகிற்ற லாற்றுமையா லென்பதாம்.

மறந்தாயென்பது விளியுருபேற்ற பெயர்.

மாயையும் உணர்வும் ஆகுபெயர்.

உயிர்கட்கு உதிக்குமென வியையும்.

பிரிரிஸேயேகாரம் விரித்துரைக்க.

ஐம்பொறிபோலன்றி உணர் தற்பய னுயிர்க்கேயா தற்கு எதக் கூறுவார், உருவுடையுயிரென விசேடித்தார். சந்நிதிக்க ணீடுணர் அதிக்குமென்றது மதன்பொருட்டு. "வி'ணயாற் கண்டறிந்து நிற்குங்கா-ணெண்ணுன் சிவனசத்தை யின்று" (சிவஞானபோதம், ஐந்தோஞ் சூத்திரம், செ-5 என்றுர் முதனூலாசிரியரும்.

் இதனுனே அறிவித்தல்பற்றி இறைவனுக்குத் தாடக்கின்மை கூறப்பட்டது.

உலகமே புருவ மாக போனிக ரேறப்ப தாக விலகுபே ரிச்சா ஞானக் கிரிபையுட் காண மாக வலகிலா வுயிர்ப்பு லன்கட் கறிவிணே யாக்கி யைந்தா நலமிகு தொழில்க ளோடு நாடக நடிப்ப தைன்.

#### சுப் — பதவுரை

புருடன் உடம்பு முதலியவற்றைக் கொண்டுகின்று உணருமாறுபோல) நாதன் – இறைவனும், – உலகமே உருவமாக – (தனக்கு) இருநூற்றிருபத்துநாலு புவன மும் திருமேனியாகவும், — யோனிகள் உறுப்பதாக – எண் பத்துநான்கு நூருயிரம் யோனிபேதங்களும் அவயவங் களாகவும், — இலகு பேர் இச்சா ஞானக் கிரியை உட்கரணமாக – மிக்க வீளக்கமுடைய இச்சா ஞானக் கிரியை உட்கரணமாக – மிக்க வீளக்கமுடைய இச்சா ஞானக் கிரியைகள் உட்கரணமாகவும் (கைக்கொண்டு) — அலத இலா உயிர்கட்குப் புலன் அறிவினே ஆக்கி – எண்ணிறந்த வயிர்களிடத்தே அறிவுக்கறிவாய் கின்றுணர்த்தி, — நலம் மிகு தொழில்கள் ஐந்தோடும் – (அங்ஙனம் உணர்த்து தலாகய) நன்மை மிகுந்த அதிகுக்கும் ஐந்தெர்ழில்கள்யுமே – நாடகம் நடிப்பன் - நாடகமாகச் செய்தருளுவன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. புருடன் உடம்புமுகலியனவற்றைக் கொண்டு நின்றுணருமாறுபோல இறைவன் உலகமுகலியனவற்றைக் கைக்கொண்டு நின்றுணர்த்துவனென்பதாம்.

எனவே, தன் உடல் பொறி கரணங்களேச் செலுத்து தற் கண் உயிர்க்கு விகாரமில்லாமைபோல இறைவனுக்கதுபற்றி விகாரமில்‰ யென்றவாருயிற்று.

புலன் ஆகுபெயர்.

இறைவன் ஐர்தொழில் செய்தல் உயிர்கள்போலக் காணத் தானன்றிச் சங்கற்பமாத்திரையாற் செய்வதென்பது தோன்ற, நாடக நடிப்பனென்ருர்.

ஈண்டைர்தொழிலென்றது அறிவித்தற்கட்படு மதிசூக்கும வைர்தொழிலே.

இதனை அதுபற்றி விகாரமின்மை கூறப்பட்டது.

அற்றேல், இவை மலேமிகுதொழிலாமாறு யாங்ஙன? மென்பாரை நோக்கி மெழுர்த்த வருஞ்செய்யுளென்பது. (7)

தெரிக் துகொண் டொரோவொன் முகச் சென்றைக் து புலனும் பற்றிப், புரிக்திடு முணர்வி ேனு டும் போகமும் கொடுத்தி யோனி, திரிக்திடு மதுவுஞ் செய்து செய்திகண் டுயிர்கட் கெல்லாம், விரிக்திடு மறிவுங் காட்டி வீட்டையு மனிப்பன் மேலோன்.

## சுப் — பதவுரை

மேலோன் – இறைவன்.—ஐந்தும் பற்றிப் புலன் ஒரோவொன்ருகத் தெரிந்து கொண்டு சென்று – (இங்ங னம்) ஐம்பொறி வழியாக விடயங்களில் ஒவ்வொன்ருக அறிந்து செல்லுதற்கேதுவாகிய,—உணர்வினேடும் புரிந் திடும் – (ஏகதேச) வறிவை நிகழ்வித்து,—போகமும் கொடுத்து – (சிறு) போகங் கொடுத்து,—போனி திரிந்திடு மதுவும் செய்து – பிறவியிற்படுத்து,—உயிர்கட்கெல் லாம் செய்திகண்டு – (அதனைல்) உயிர்களேவைக்கும் பருவ முதிர்வித்து,—விரிந்திடும் அறிவும் காட்டி – வியா பகவறிவை நிகழ்வித்து,—வீட்டையும் அளிப்பன் - பர போகமுங் கொடுத்தருளுவன் என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இறைவன் இங்ஙனமேகதேசவறிவை நிகழ்வித் துச் சிறபோகங் கொடுத்துப் பிறவியிற் படுத்துதல், அத ஞேற் பருவமுதிர்வித்து வியாபகவறிவை நிகழ்வித்துப் பர போகமுங் கொடுத்தற்பொருட்டென்பதாம்

ஏகதேசவறிவு பூகழ்ச்தன்றிச் சிறுபோகநுகர்ச்சி செல்லாமை யும் வியாபகவறிவு மிகழ்ச்தன்றிப் பரபோகநுகர்ச்சி செல்லாமையு முணர்த்துவார், புரிச்திடு முணர்வினேடு போகமுங் கொடுத்தென் றும்,விரிச்திடு மறிவுங்காட்டி வீட்டையு மளிப்பனென்றுங்கூறிஞர்.

இதனுனே தாலவைர்தொழிற்கட்படுவதாகிய அவ்வதிசூக்கும வைர்தொழிற்குப் பயன் கூறப்பட்டது.

அற்றேனும், அதனுவிறைவனுக்காகக்கடவதென்ணே? யென் பாரை கோக்கி யெழுர்த்த வருஞ்செய்யுளென்பது. (8)

அருளது சத்தி யாகு மரன்றனக் கருள் பின்றித் தெருள்சிவ மில்லே யந்தச் சிவமின்றிச் சத்தி யில்லே மருளிணே யருளால் வாட்டி மன்னுயிர்க் களிப்பன் கண்கட் கிருளிணே யொளியா லோட்டு மிரவியைப் போல வீசன்.

#### சுப் — பதவுரை

அருளது அரன்றனக்குச் சத்தியாகும் – (அங்ஙனங் கொடுத்துக் காட்டி அளிப்பதாகிய அக்) கருணேயும் இறைவனுக்கு (இயற்கைக் குணமெனப்படுஞ்) சத்தி யாம்,—அருளே இன்றித் தெருள் சிவம் இல்லே அந்தச் சிவம் இன்றிச் சத்தி யில்லே – அவ்வருட்குணத்தையின்றிக் குணியாகிய தெருள் சிவம் இல்லே அச்சிவத்தையின்றி அருள் நீங்குதலில்லே (ஆதலால்),—கண்கட்கு இருளின ஒளியால் ஓட்டும் இரவியைப்போல – கண்கட்குப் புறவிருளினக் கிரணத்தால் ஓட்டிப் பிரகாசத்தினச் செய் கின்ற ஞாயிறுபோல,—மன்னுயிர்க்கு மருளினே அருளால் வாட்டி அளிப்பன் ஈசன் – நிலேபெற்ற வுயிர்கட்கு மயக் கத்தினத் தனதருளாலே நீக்கி அனுக்கிரகஞ் செய்வன் இறைவன் (அவனுக்கு அவ்வருட்குண மேம்படுதலின் வேருய் ஆண்டைக்காகக்கடவது பிறிதில்லே) என்க,

## சி**வ** — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனங் கொடுத்துக் காட்டி பளிப்பதாகிய வக்கருணே இறைவனுக் கியற்கைக்குணமெனப்படுஞ் சத்தி யாகலான், குணங் குணியை விட்டு நீங்காமையின் ஞாயிற் றிற்கொளிபோல இறைவனுக்கவ்வருட்குணம்மேம்படுதலின் வேருயாண்டைக்காகக்கடவது பிறிதில்ஃயென்பகாம்.

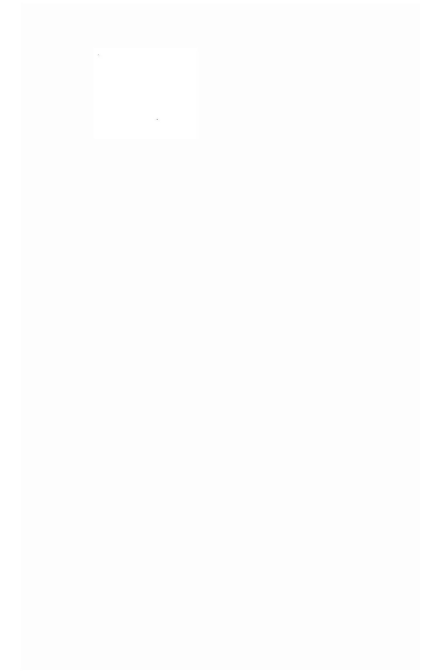
இ த ை னே அவ்வருள் இறைவனுக்கணிகலமாதல் கூறப் பட்டது. (9)

> ஐந்தோ ஞ் சூ த் திரம் முடிந்தது. ஆகத் இருவிருத்தம் -- 239.

#### சிவமயம் திருச்சி**ற்**றம்பலம்

## சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# இலக்கணவியல் <sub>ஆரஞ்சூத்திரம்</sub>



# ஆருஞ்சூத்திரம்

இனி எஞ்சிகின் ற பதிப்பொருளுக் கிலக்கணம் ஆருஞ்சூத்தி சத்திற் கூறுகின்றுர்.

அறிவுறும் பொருளோ வீச னறிவுறு கவனே வென்னி னறிபொரு ளசிக்த சத்தா மறியாத தின்று மெங்குஞ் செறிசிவ பிரண்டு பின்றிச் சித்தொடு சத்தாய் நிற்கு நெறிதரு சத்தின் முன்ன ரசத்தெலா நின்றி டாவே.

#### சுப் — பதவுரை

ஈசன் அறிவுறும் பொருளோ அறிவுருதவனே என்னின் – சிவபிரான் சுட்டியறியப்படும் பொருளோ ஒரு வாற்ருனும் அறியப்படாத பொருளோவெனின்,—அறி பொருள் அசித்து அசத்தாம் – சுட்டியறியப்படும் பொருளாகிற் சடமாய் அழிக்துபோவதுமாம்,— அறியாதது இன்ரும் – ஒருவாற்ருனும் அறியப்படாத பொருளாகிற் குனியமாம், — செறிதரு சத்தின் முன்னர் அசத்தெல்லாம் நின்றிடாவே (ஆகலான்) – நெறியாகிய சிவஞானத்தால் விளக்கப்படுஞ் சிவத்தின் எதிர் அசத்தாகிய பாசஞானம் சிறிது நில்லாமையின்,— எங்கும் செறி சிவம் – எவ்விடத் தும் வியாபகமாகிய சிவம்,—இரண்டும் இன்றிச் சித்தொடு சத்தாய் நிற்கும் – அவ்விரண்டு தன்மையுமின்றிச் சித்துச் சத்தாகி நிற்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ~து. சிவன் சுட்டியறியப்படும் பொருளாயிற் சட மாயழிர்து போவதுமாம்; ஒருவாற்றுனு மறியப்படாத பொருளாயிற் சூனியமாம்; நெறிபாகிய சிவஞானத்தாற் நாப்படுஞ் சிவத்தினெதிர் அசத்தாகிய பாசஞானஞ் சிறிதுநில்லாமையிற் சிவம் அவ்விரண்டுதன்மையுமின்றிச் சித்துச்சத்தாகி நிற்குமென்பதாம்.

இருவர் கூற்ருய் வேற முடிபுகோடலிற் றிணேவழுவின்மை யுணர்க.

அசத்தெனவே அசித்தாதலு மடங்குமாயினும், விளங்குதற் பொருட்டு வேற கூறிஞர். சித்தொடு சத்தாய் சிற்குமென்றது மது; சடத்தை ஃக்குதற்பொருட்டுமாம்.

தரு தல் ஈண்டு விளக்கு தன்மேற்று.

ஆண்டுச் சத்தென்றத சிவமென்னுர் தூணயாய் நின்றது.

அசத்து முன்னில்லாமையின் அறிபொருளாதலும் கெறிதரு சத்தாகலின் அறியாப்பொருளாதலு மில்ஃயென்பார், கெறிதருசத் தின் முன்னாசத்தெலா நின்றிடாவாகலா னிரண்டுமின்றி யென் ரூர். ஆகலானென்பத சொல்லெச்சம்.

முதல்வனுக்குத் தடத்தலக்கணமெனப்படும் பொதுவியல்பு மேற்புனருற்பவம் வருமாறுணர்த்தமுகத்தாற் பெறுவிக்கப்பட்ட மையால் இது சொரூபலக்கண மெனப்படுஞ் சிறப்பியல் பெனக் கொள்க. அற்முகலினன்றே யுண்மையதிகாரத்தைச்சார ஈண்டு வைத்தோதியதாஉ மென்க.

முதனூலாருஞ்சூத்திரத்திற் கொண்ட விருகூற்றொடும் அறியாததின்ரு மென்றதனே வேறுகோடலால் இச்செய்யுள் முக் கூற்றதாயவாறு கண்டுகொள்க. (1)

## முதலதிகரணம்

ஆவதா யழிவ தாகி வருதலா லறிவு தானுக் தாவலா அலகு போசுக் தனுகர ணுதி யாகி மேவலான் மலங்க ளாகி விரவலான் வேறு மாகி யோவலா லசத்தாஞ் சுட்டி யுணர்பொரு ளான வெல்லாம்.

#### சுப் ---பதவுரை

அறிவுதானும் – சுட்டறிவாவது,—ஆவதாய் அழிவ தாகி வருதலால் – தோற்ற நாச முறுதலானும், — தாவ லால் – ஓரிடம்விட்டு ஓரிடந் தாவுதலானும், — தனுகரண உலகு போகம் ஆதியாகி மேவலால் – தனுகரண புவ னபோகமுதலியனவாய்ப் பல்வேறு வகைப்படுதலானும், — மலங்களாகி விரவலால் – மலத்தோடு விரவுதலானும், — வேறுமாகி ஓவலால் – வேறுபட்டொழிதலானும் (அசத் தேயாகலின்), — சுட்டி உணர்பொருள் ஆனவெல்லாம் அசத்தாம் – (இவ்வறிவிறைற்) சுட்டி அறியப்பட்ட பொரு ளானத்தும் அசத்தாவன (அன்றி அவற்றுள் ஒரு பொரு ளுஞ் சத்தாதல் செல்லாது) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எது. சட்டறிவாவது காலத்தா னேகதேசமாதலும் இடத்தா னேகதேசமாதலும் அதுவதுவாய்ப் பல வேறு வகைப்படுதலும் மலத்தொடு விரவுதலும் வேறுபடுதலு மாகிய இவ்வியல்புகளுடைமையான் அசத்தேயாகலின், இவ்வறிவினை லறியப்பட்டனவனேத்தும் அசத்தாவனவன்றி யவற்றுளொருபொருளுஞ் சத்தாதல் செல்லாதென்பதாம். அசித்தாமென்பதூஉம் பாடம்.

உம்மை முன்னேயது இழிவுசிறப்பு.

இதனுனே அறிபொருள்களி இருசாரனவேயன்றி அடனத்த மசத்தாத வில்ஃயென்னுர் தார்க்கிகரை கோக்கி அறிபொருள்ளது தம் அசத்தென்பது அவ்வறிவியல்புபற்றித் தெரித் துணர்த்தப் பட்டது. (2)

மண்டனில் வாழ்வும் வானத் தரசயன் மாலார் வாழ்வு மெண்டரு பூத பேத யோனிக ளியாவு மெல்லாங் கண்டவிர் திரமா சாலங் கணைக்கழு திரதங் காட்டி யுண்டுபோ லின்றும் பண்பி அலகிணே யசத்து மென்பர்.

### சுப் — பதவுரை

மண்டனில் வாழ்வும் – மண்ணுலகின் (அரசனுப்) வாழ்தலும்,—வானத்து அரசு அயன் மாலார் வாழ்வும் -விண்ணுலகின் இந்திரன் அயன் மால் முதலியோர் பதவி யைப் பொருந்தி வாழ்தலும்,—எண்தரு பூதபேத யோனி யாவும் – பூதபாிணுமமாகிய எண்பத்து நூருயிர யோனிபேதங்க னெவற்றினும் பொருந்தி வாழ் தலுமாய,—கண்ட எல்லாம் – காணப்பட்டன அணத் . தும்,—மா இந்திரசாலம் – (தோன்றும்பொழுதே இல்‰ யாய் வேறுபடும்) பெரிய இந்திரசாலமும்,—கணு – (கடை போதலின்றி இடையே அழியப்படும்) களுக்காட்சியும்,— கழுதிரதம் – (ஒரு காரணங் காட்டி அழியப் படும்) பேய்த்தேரும் போல,— உண்டு போல் காட்டி – நெடுங் கால நிஃபெறுவன போலத் தோன்றி,—இன்ரும் பண் பில் – (அங்ஙனம்) விரையக் கெட்டு மறைந்துபோ மியல்பு பற்றி,—உலகிணே அசத்தும் என்போ - அவற்றை அசத் தெனக் கூறுவர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து காணப்பட்டனவணேத்தும் இந்திரசால முதலி யனபோல நெடுங்கால நிலேபெறுவனபோலத் தோற்றி யங்ங னம் விரையக்கெட்டு மறைந்துபோ மியல்புபற்றி அவற்றை யசத்தென்ற லமைவுடைத் தென்பதாம்.

அசத்து மென்னு மும்மை பொருட்டன்மையாற் சத்தென்பது பட நின்ற வெதிர்மறை.

இந்திரசாலம் தோன்றம்பொழுகே இல்ஃயாய் வேறுவன வற்றிற்கும், கஞக்காட்சி கடைபோதலின்றி இடையே யழிவன வற்றிற்கும்,கழுதிரதம் ஒரு காரணங்காட்டியழிவெய்துவனவற்றிற் கும் உவமையாயின.

இதனுனே சற்காரியவாதத்தில் அசத்தென வொன்றின்மை யின் ஈண்டறிபொருள் அசத்தென்ற லமையுமாறு யாங்ஙனமென் னஞ் சாங்கியரை கோக்கி, அறிபொருள் அசத்தாமாறு உவமை யொடு படுத்துக் காட்டப்பட்டது.

இவை யிரண்டு செய்யுளும் அறிபொருளசித்தசத்தாமென்ற முதற்கூற்றை வலியுறுத்தவாறு. (3)

#### இரண்டாமதிகரணம்

உணராத பொருள்சத் தென்னி னெருபய னில்ல தானும், புணராது நாமுஞ் சென்ற பொருந்துவ தின்று மென்றுந், தணவாத கரும மொன்றுந் தருவது மில்லே வானத், திணரார்பூந் தொடையு மியாமைக் கெழுமயிர்க் கமிறம் போலும்.

#### சுப் — பதவுரை

உணராத பொருள் சத்தென்னின் ஒரு பயன் இல்லே - (அறிபொருள்போல) அறியப்படாத பொரு (ட்குத் தோற்றக்கேடு முதலியன இன்மையான் அத(னேச் சத் தெனக் கொண்டாற்படும் இழுக்கென்னே? யெனின்(அங் ஙனங் கொண்டதனுற்) பேறக்கடவதோர் பயனில்லே யாம், - என்றும் தானும் புணராது நாமும் சென்று பொருந்து து நாமும் அதனேடு பொருந்து மாறு மில்லே, — தணவாத கருமம் ஒன்றும் தருவதும் இல்லே – அதனைகக்கடவ தோர் நீங்காத செயலுமில்லேயாம், — வானத்து இணர் ஆர் பூந்தொடையும் யாமைக்கு எழுமயிர்க் கயிறும் போலும் - (ஆதலால்) ஆகாயப் பூவானியன்ற மாலேயும் யாமை மயிரானியன்ற கயிறும் போல (உணராத பொருள்களின் வைத்தறியப்படுதலான் அது பொருள்கன்று) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எது. அறிபொருள்போல அறியப்படாத பொருட் குத் தோற்றக்கேடுமுதலியன வின்மையான் அதணேச் சத் தெனக்கொண்டாற்படு மிழுக்கென்ணயெனின்,— அங்ஙனங் கொண்டதறைபெறக்கடவதோர் பயனில்ல, ஒருஞான்றம் அதனேடெமக்கோரியைபுண்டாமாறு மில்ல, அதனைகக் கடவதோர் செயலுமில்லயென்பது, ஆகாயப்பூவானியன்ற மால ஆமைமயிரானியன்ற கயிறமுதலிய உணராத பொருள் களின் வைத்தறியப்படுதலான், அது பொருளன்றென் பதாம்.

ஆகாயத்தினு மாமையினும் பூவு மயிரும் புலஞதலன்றி அதிசூக்குமமாயுள, அவற்முனைத்பாலனவு முளவெனக்கொண்டு பிணங்குவாருளராயினும், அவரை மறுத்தற்பொருட்டு அறிந்து செய்வ தொரு விணமுதலே யின்றியமையாதகாரியப்பொருண் மேல் வைத்துக் கூறிஞர்.

இசணை அறியாதது உண்டென்முற்படு மிழுக்கென்னே யென்னு மாணுக்கணே **கோ**க்கி இரண்டாங்கூ*று* வலியுறுத்தப் பட்டது.

அற்றேல், இவ்விரண்டுமின் றி நிற்கும் பொரு'ள அநிருவசனீய மென்னுத சித்தொடுசத்தாய் நிற்குமென்றது யாங்ஙன? மென்னும் மாயாவா தியை நோக்கியெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (4)

#### மூன்ருமதிகரணம்

தத்துவஞ் சத்த சத்துச் சதசத்து மண்றென் முலெ னுய்த்துணர்க் துண்டோ வின்றே வென்றவர்க் குண்டென் மேரதில், வைத்திடுஞ் சத்தை யாகு மனத்தொடு வாக்கி றக்த, சித்துரு வதுவ சித்தா மனத்திறை றேர்வ தெல்லாம்.

### சுப் — பதவுரை

தத்துவம் சத்து அசத்துச் சதசத்தும் அன்றென்ருல் என் – (மேற்கூறிப்போர்த இருதிறனுமல்லாத) பிரமப் பொருளாவது உள்பொருளுமன்று இல்பொருளுமன்று இரண்டுமாவதுமன்று (வேறுமன்று) என்று அநிர்வசன மாகக் கூறிற்படு மிழுக்கென்னேயெனின் (நன்று சொன் ஞய்),—உய்த்து உணர்ந்து உண்டோ இன்ரே என்ற வர்க்கு – (அங்ஙனம்) உய்த்துணர்ந்து (அநிர்வசனமாய்க் கூறப்படும் பொருளொன்று) உண்டோ இல்ஃயோவென விண்டினர்க்கு,—உண்டென்று ஓதில் வைத்திடும் சத்தை யாகும் – (இல்ஃயெனில் உண ராத பொருட்கோதிய குற்றமாமென்றஞ்சி) உண்டென்று கூறுவாயாகிற் (பிர மம்) உள் பொருளாவதாம் (அன்றி அகிர்வசனமாத லின் றென்பதற்கு உன் வாய் மொழியே சான்ருயிற்று),—மனத் திணல் தேர்வதெல்லாம் அசித்தாம் – (உள்பொருளாயின் அறியப்படுகவேனில்) சுட்டுணர்விற் பட்டனவெல்லாஞ் சடமாய் அழிவெய்தி விடுமாதலால்,—மனத்தொடு வாக்கு இறந்த சித்துரு அது – மனவாக்குக்களாய சுட்டுணர் விணக் கடந்துநின்ற சேதனப் பொருளே அது என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்போக்த இரு திறனுமல்லாத பிரமப் பொருளாவது உள்பொருளுமன்று இல்பொருளுமன்று இர ண்டுமாவதுமன்று வேறுமன்று என்று அடிர்வசனமாகக் கூறிற் படுமிழுக்கென்னே யெனின்,— நன்று சொன்னும்; அங்ஙனம் அடிர்வசனமாய்க் கூறப்படும் பொருளொன்று உண்டோவில்ஃபோவென வினுயினர்க்கு இல்ஃபென்னில் உண்ராத பொருட்கோதிய குற்றமாமென்றஞ்சி உண்டெ ன்று கூறுவாயாகின், பிரமமுள்பொருளாவதன்றி அடிர் வசனமாதலின்றென்பதற்கு உன் வாய்மொழியே சான்று மிற்று உள்பொருளாயி னறியப்படுகவெனிற் சுட்டுணர் விற் பட்டனவெலலாஞ் சடமா பழிவெய்திவிடு மாதலாற் சுட்டுணர்விணக் கடந்து நின்ற சேதனப் பொருளேயது வென்பதாம்.

தேர்வதெல்லா மென்பது ''உள்ளியதெல்லா முடனெய்தும்'' (திருக்குறள், வெகுளாமை, செ — 9,) என்முற்போல ஒருமைப் பன்மை மயக்கம். அற்றேல், அறிபொருளுமன் அ அறியாத துமன்றென விடுப் பதூ உம் சத்து அசத்துச் சதசத் தமன்றென்பதுபோல் அஙிர்வச கைமாய் முடியுமன்றே யென்னுமவ்வா தியை கோக்கி அவ் வா சங்கை நீக்கு தற்கெழுந்த து வருஞ்செய்யு வென்பது. (5)

அறிபொரு ளசித்தாய் வேமு மறிவுமுப் பொருள்சத் தென்னி னறிபவ னறியா தைகி லதுவின்ற பயனு மில்லே யறிபவ னருளி தூலே யகக்கிய மாகக் காண்ப னறிபொரு ளறிவாய் வேமு யறிவரு ளுருவாய் கிற்கும்.

### சுப் — பதவுரை

அறிபொருள் அசித்தாய் வேரும் -- அறியப்பட்ட பொருள் சடமா யழிதலுமாம்,—அறிவுருப் பொருள் சத்தென்னின் – அறியப்படாத (பொருட்குத் தோற்றக் கேடு முதலியன இன்மையான்) அதணச் சத்தெனக் கொள்ளின்,—அறிபவன் அறியாணுகில் அது இன்று பய னும் இல்ஃ – அறியவல்ல ஆன்மாவால் (அறிதல் வேண் டும் அஃது) இன்றேல் அங்ஙனங் கொண்ட பொருளும் இல்ஃயாய் (அதனுற் பெறக் கடவதோர்) பயனுமில்ஃ,— அறிபவன் அநந்நியமாக அருளிணுலே காண்பன் – (ஆக லான் அவ்விரு திறனு ம் இழுக்குப்படுமென்னுமத‰ு) அறிய வல்லானுருவன் (அச்சிவப்பொருணு) அதே ேன டொற்றித்துநின்று அவ்வருளானே அறிவன், — அறி பொருள் அறிவாய் வேருப் அறிவு அருள் உருவாய் நிற் கும் – (அங்ஙனம்) அறியப்படும் பொருளாகிய அது தான் அவ்வறிவேயாய் வேறுமாய் உடனுமாய் நிற்பதோரியல் பிற்ரும் என்க.

## சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்போக்தவாற்றுல் அவ்விரு திற து மிழுக்குப் படுமென்னுமதனே யறியவல்லானுருவனுக்கு அச்சிவப்பொருளதனே டொற்றித்து நின்ற அவ்வருளா னே யறியற்பாலதாம், அங்ஙன மறியப்படும்பொருளாகிய வதுதான் அவ்வறிவேயாய் வேறுமா யுடனுமாய் நிற்பதோரி யல்பிற்றுகலானென்பதாம்.

அறியுமாறி து வென்பது பாரிசேடப் பிரமாணத்தா னுணர்த் துவார், 'அறிபொரு எசித்தாய் வேரு மறிவுருப் பொருள்சத் தென்னி னறிபவ னறியாஞ்கி லதுவின்ற பயனுமில்‰'யென மேற் போர்த்த‱ன் அனுவதித்துக்கொண்டு கூறிஞர்.

கிழுவனறிர்தான் கிழத்தி யறிர்திலௌன்புழிப்போல அதனே யென்னு முருபேற்ற சுட்டுப்பெயர் வருவித்தரைக்க.

அறிவருஞருவாய் நிற்குமெனக் காரணத்தைக் காரியமாகவுப சரித்தார்; உடனுய் நின்றன்றி யறிவை யருளுதல் செல்லாமையின் அஃ்ததற்குக் காரணமோதலறிக.

அ**க**ர்கியமாயவழிக் காண்பானும் காட்சிப்பொருளாமாறும் அருளானுபகரிக்கப்படுமாறும் யாங்ஙனஞ் செல்லுமென்பாரை கோக்கி, அறிவேயாதலும் வேருதலும் உடதைலுமாகிய முத்திற முர்தன்கட்டோன்ற நின்றதோ ரத்தவித வியைபுடைமையின் அவ்வாருதல் செல்லுமென்பார், அறிபொரு ளறி வாய் வேரு யறிவருளுருவாய் நிற்குமியல்பு முடன்கூறிஞர்.

இவையிரண்டு செய்யுளானும் மாயாவாதிம தம்பற்றி யாசங்கித் துப் பரிகரித்த மூன்முங்கூறு வலியுறுத்தப்பட்டது. அற்றேல், அருளா ல**க**ர்கியமாகக்காண்ட லெற்றுக்கு? யோக பாவின செய்து காணவே யமையுமென்னும் பாதஞ்சலரை கோக்கி யெழுர்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (6)

பாவிப்ப தென்னிற் பாவம் பாவகங் கடக்கிற் பாவம் பாவிக்கு மதுநா னென்னிற் பாவகம் பாவங் கெட்டுப் பாவிப்ப தென்னிற் பாவம் பாவணே மிறந்து நின்று பாவிக்கப் படுவ தாகும் பரம்பர னருளி ஒலே.

### சுப் 🗕 பதவுரை

பாவிப்பதென்னின் பாவம் – (நீ கூறும் பாவீனயா வது) கருவிகளோடு கூடி நின்று செய்வதெனிற் சகல மாய்ப் போகலானும்,—பாவகம் கடக்கின் பாவம் - கருவி பாவிப்ப தென்னின் நீங்கி நின்று அப்பொழுது கேவலம் வந்து தஃப்படுமாகலானும்,—பாவம் கெட்டுப் பாவிப்ப தென்னின் பாவம் – இரண்டு மின்றிப் பாவிப்ப தெனின் அஃதநிர்வசநீயமெனப்பட்டுப் பாழாய் முடியுமா கலானும்,—பாவிக்கும் அதுநானென்னின் பாவகம் --(அவ்வாறன்றிப் பாவீனக்கெய்தாத பொருளே எய்தியதாக வைத்துப்) பாவிக்கும் பொருள் யானென்று தன்மேல் வைத்துப் பாவிப்பதென்னில் அதனு ளுவதோர் பயனில்லே யாகலானும்,—பாவணே இறக்து நின்று பரம்பரன் அருளி னுலே பாவிக்கப்படுவதாகும்,- (அப்பாவணே ய ண த் து **ம்** நாடகமாத்திரையே யாமாகலான் மேற்கூறியவாறு) அங்க நியமாய் நின்று அப்பரம்பரன் அருளாற் காண்டலே ஈண் டைக்குரிய பாவண்யாவதன்றிப் பிறிதில்லே என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. ஃ கூறம் பாவணபாவது, கருவிகளோடுக் கூடி கின்ற செய்வதெனிற் சகலமாய்ப் போகலானும், கருவிகளே நீங்கி நின்று பாவிப்பதென்னில் அப்பொழுது கேவலம் வந்து தஃப்படுமாகலானும், இரண்டுமின்றிப் பாவிப்பதென் னில் அஃதிர்வசனீயமெனப்பட்டுப் பாழாய் முடியுமாகலா னும், அவ்வாறன்றிப் பாவீணக்கு எய்தாத பொருளே பெய் தியதாக வைத்துப் பாவிக்கும் பொருள் யானென்று தன் மேல் வைத்துப் பாவிப்பதென்னில் அதனைவதோர் பய னில்ஃபாகலானும், அப்பாவணயனேத்தும் நாடகமாத்திரை யேயாமாகலான் மேற்கூறியவாறு அந்தியமாப் நின்று அவ் வருளாற் காண்டலே யீண்டைக்குரிய பாவீனயாவதன்றிப் பிறிதில்ஃபென்பதாம்.

பாவிக்குமது போனென்னிற் பாவகமென்பத*ீ*ன இறு திக்கண் வைத்துரைக்க.

பாவம் பாவகம் நாடகமென்பன வொருபொருட்கிளவி.

இதனுனே பாதஞ்சலர் மதம்பற்றி யாசங்கித்தப் பரிகரித்தா மேலதை வேலியுறுத்தப்பட்டது.

அற்ருயினும், பாம்பானருளினுவே பாவிக்கப்படுவ தென்னு த மலமாசு தீர்க்தவழிச் சிவத்தோடொப்பதாய வுயிரறிவே அதனே யறியுமென்ருற் படுமிழுக்கென்னே? யென்னும் சமவாதசைவரை கோக்கியெழுக்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (7)

அந்நிய மிலாமை யானு மறிவினு ணிற்ற லானு முன்னிய வெல்லா முண்ணின் அணர்த்துவ தை லானு மென்னதி யானென் *ரேது* மிருஞ்செருக் கறத்த லானுந் தன்னறி வதறைக்காணுந் தகைமைய னல்ல னீசன்.

#### சுப் — பதவுரை

ஈசன் அந்நியம் இலாமையானும் அறிவினுள் நிற்றலா னும் உன்னிய வெல்லாம் உள் நின்று உணர்த்துவன் ஆத லானும் – (அச்)சிவம் ஒன்ருய் வேருப் உடனுமாய் நிற்ப தொன்ருகலானும்,—யான் என்னது என்று ஓதும் இரும் செருக்கு அறுத்தலானும் – (அந்நிலே) அறிவானும் அறி பொருளும் அறிவுமெனப் பகுத்தறிய வாராமையானும்,— தன் அறிவதனுல் காணும் தகைமையன் அல்லன் – (அஃது) உயிரறிவாலறியப்படுவதொன்றன்று என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அச்சிவம் ஒன்றுப் வேறு யுடனுமாப் நிற்ப தொன்றுகலானும், அந்நில அறிவானு மறிபொருளு மறிவு மெனப் பகுத்தறிய வாராமையானும், அஃ துயிரறிவா லறி யப்படுவதொன்றன்றென்பதாம்.

உன்னியவெல்லா முண்ணின் துணர்த் துவனென்பதற்கு மேல் அறிவருளுருவாய் கிற்குமென்பதற்கு உரைத் தாங்குமைக்கை.

செருக்காலுண்டாகிய பகுத்துணர்வைச் செருக்கென வுப சரித்தார்.

அற்றேல், அம்முத்திறம் ஆண்டுளவென்ப தெற்ருற்பெரு தை? மென்னுமவரை சோக்கி யஃதிணர்த்து தற் கெழுந்தது வருஞ் செய்யுளென்பது. (8)

ஒன்றெனு மதனு லொன்றென் றுரைப்பதுண் டாகை யாலே நின்றனன் வே*ரு*ய்த் தன்னி னீங்கிடா நிலேமை யாலே பின்றிய வுணர்வுக் கெட்டாப் பெருமைய னறிவி னுள்ளே பெ**ன்**றுநின் றிடுத லாலே யிவனவ னென்ன லாமே.

#### சுப் — பதவுரை

ஒன்றெனு மதனுல் ஒன்றென்று உரைப்பது உண்டு ஆகையாலே வேருய் நின்றனன் -- சிவமும் உயிரும் ஒன் றென்பாரை நோக்கி அங்ஙனம் அறிவதொரு பொருள் உண்டென்பதுபற்றி வேருய் சிற்றல் பெற்ரும்,— தன்னின் நீங்கிடா சிலமையாலே பின்றிய உணர்வுக்கு எட்டாப் பெருமையன் – (வேறென்பாரை கோக்கி) அறிவுக்கறிவு பிரிந்து தோன்ருமைபற்றி வேறென்னும் அறிவுக்கெட் டாது உடனுதல் பெற்ரும்,—அறிவின் உள்ளே என்றும் நின்றிடுதலாலே இவன் அவனென்னலாமே -(அவ்வளவே கூறுவாரை நோக்கி) அவ்வறிவினுள்ளாக எஞ்ஞான்றும் (நீர் சிழல்போல் ஒற்றித்து) சிற்றல்பற்றி உயிரே சிவ மெனும்படி ஒன்ருதல் பெற்ரும் (ஆகலான் அப்பெற்றித் தாய அத்துவித்கிலேயை அருளினுலே அங்கியமாகக்காண் டலே தக்கது) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. சிவமுமுயிருமொன்றென்பாரை கோக்கி அங்ஙன மறிவதொருபொருள் உண்டென்பதுபற்றி வேருய் நிற்றல் பெற்ரும், வேறென்பாரை கோக்கி அறிவுக்கறிவு பிரிக்து தோன்ருமைபற்றி வேறென்னுமறிவுக்கெட்டாது உடனுதல் பெற்றும், அவ்வளவே கூறுவாரைகோக்கி அவ்வறிவினுள் ளாக கீர்கிழல்போ லொற்றித்து நிற்றல்பற்றி உயிரே சிவ மெனும்படி ஒன்றுதல் பெற்றும்; ஆகலான் அப்பெற்றித்தாய வத்துவிதுகிலேயை யருளினுலே யகக்கியமாகக் காண்டலே தக்கதென்பதாம்.

இவை யிரண்டு செய்யுளானுஞ் சிவசமவாதி மதம்பற்றி யோசங் கித்தப் பரிகரித்து மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது. (9)

> ஆருஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆகத் *திருவிருத்த*ம் – 248.

உ

சிவமயம் திருச்சி**ற்**றம்பலம்

# சுவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# சா தனவியல் <sub>ஏழாஞ்சூத்திரம்</sub>

# சாதனவியல்

# ஏழாஞ்சூத்திரம்

் நாலாஞ் சூத்திரமுதலிய மூன்முனும் பொருளியல்பு கூறிய வாசிரியர், நிறுத்தமுறையானே, வேண்டுஞ்செய்தி முறைமை யெனப்படுஞ் சாதனங்களே தியல்பு மூன்று சூத்திரத்தாற் கூறுவான் ரெடுங்கிஞர். அவற்றுள், மேற்கூறிப்போர்த முப்பொருள்களுட் சீர்தித்துப் பெறுதற்குரிய வதிகாரமுடைய திதுவென்பது பாரி சேடேவளவையின் வைத்தணர்த்து தற்கெழுர்தது எழாஞ்சூத்திரம்.

அணேத்தாஞ்சத் தென்னி ஹென்றை பறிந்திடா தசத் தா லென்னின், முணேத்திடா தசத்துச் சத்தின் முன்னிரு ளிரவி முன்போ, னிணப்பதிங் கசைத்தே பென்னிற் சத்தின் முன் னிலாமை பானுர், தணக்கொடொன் றாணர்த லானுர் தானசத் துணாரா தன்றே.

# சுப் — பதவுரை

சத்து அணத்தும் (அறிவது)என்னின் - (மேஃச் சூத் திரத்து வரைசெய் துணர்த்திய சத்தசத்துக்கஃாப் பகுத் தறியும் பொருள் யாதென விணுயிஞர்க்குச்) சத்தாகிய சிவமே அசத்தாகிய பாச மணத்திண்யும் அறிவதெனச் சிவாத்துவித சைவர் விடுப்பின், —ஒன்றை அறிந்திடாது-(சத்தாகிய சிவம் வியாபகவறிவாதலான் எவற்றிண்யும் ஒருங்கே அறிந்து நிற்பதன்றி ஏகதேசமாய்ப் பகுத்து) ஒன்றை அறியுமாறில்ஃ,—அசத்தால் (அறிவது) என் னின்- (அற்றேல் சிவம் வியாபகவறிவாயினும் உயிரின் பொருட்டு) அசத்தெனப்படுங் கருவி கரணங்க கிடமாக கின்று (அங்ஙனம் பகுத்) தறிதல் கூடுமெனின்,—இரவிமுன் இருள்போல் சத்தின்முன் அசத்து முணத்திடாது — இரவி முன் இருள்போலச் சத்தெதிர் அசத்து முணத்து கில்லா மையின்(அசத்தி னிடமாக நின்று அங்ஙனம் அறியுமென் பதுங் கூடாது).—இங்கு அசத்தே கிணப்பது என்னின் – (இனி விகாரமின்றி கிற்கும் ஆன்ம சந்நிதியில்) அசத்தா கிய கருவியே (சத்தாகிய சிவத்தைச் சிவகரணமாய்கின்) றறிவதெனச் சிவசங்கிராக்த வாதிகள் விடுப்பின்,—சத்தின் முன்னிலாமையானும் – சத்தெதிர் முணத்து கில்லாதென (மேற்கூறின) மையானும்,—தணக்கொடு ஒன்று உணர்தலானும் – பிறிதொன்றுணர்வதற்குத் தான் கருவியாய் கிற்ப (தன்றித் தனக்கோரறிவில்லா) தாகலானும்,—அசத் துத்தான் உணராது அன்றே – அசத்து (சத்தை) அறியு மென்பதுங் கூடாது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து, மேலேச்சூத்திரத்து வரைசெய்துணர்த்திய சத் தசத்துக்களேப் பகுத்தறியும் பொருள் யாதென வினுயினுர் க்கு, சத்தாகிய சிவமே யசத்தாகிய பாசமனேத்தினேயு மறிவதெனச் சிவாத்துவிதசைவர் விடுப்பின், சத்தாகிய சிவம் வியாபகவறிவாதலால் எவற்றினேயு மொருங்கே யறிக்து நிற்பதன்றி ஏகதேசமாய்ப் பகுத்து ஒன்றையறியு மாறில்லே; அற்றேல், சிவம் வியாபகவறிவாயினும் உயிரின் பொருட்டு அசத்தெனப்படுங்கருவிகரணங்களிடமாக நின்று அங்ஙனம் பகுத்தறிதல் கூடுமெனின், இரவிமுன் னிருள் போலச் சத்தெதிரசத்து முணத்து நில்லாமையின் அசத் திடமாய் நின்று அங்ஙனமறியுமென்பதுங் கூடாது; இனி விகாரமின்றி நிற்கு மான்மசக்கிதியில் அசத்தாகிய கருவியே சத்தாகிய சிவத்தைச் சிவகரணமாய் நின்றறிவதெனச் சிவ சங்கிரார்தவாதிகள் விடுப்பின், சத்தெ திர் முணத்து நில்லாதென மேறகூறினமையானும் பிறிதொன்றுணர்வதற் சூக் தான் சுருவியாய் நிற்பதன்றித்தனக்கோ ரறிவில்லாதாக லானும் அசத்துச் சத்தையறியுமென்பதுங் கூடாதென்ப தாம்.

எனவே, பாரிசேடவளவையான் இவ்விரண்டினும் வேரு யெஞ்சிஙின்ற பசுப்பொருளே இவ்விரண்டி2னயும் பகுத்தறியு மென்பது பெறப்பட்டது.

படவே, முதனூ லேழாஞ்சூத்திரம்போல இச்செய்யுளும் முக்கூற்றதாயவாறு காண்க

அளேத்தையுமென இரண்டாவது விரித்துரைக்க.

அறிவதென்பத அவாய்கிலயான் வந்தது; அஃதசத்தா லென்பதனேடுங் கூட்டி யுரைக்கப்பட்டது.

முஃனத்திடாமையாவது, இஃது குடம் இஃது ஆடையென சம்மனோர்ற் சுட்டி யறியப்படுமாறுபோல முதல்வனற் சுட்டி யறியப்படுவதாய் வேறு நில்லாமை.

இதனுட்போர்த முக்கூற்றினுள், முன்னே யிருகூற்றினும் விரிக்கக்கடவதாய விசேட மின்மையின் அவற்றை மீண்டே விஞ விடைகளாற் ருகுத் தணர்த்தி, ஏனே மூன்முங்கூற்றை மூன்றுசெய்யுளான் விரித்தாணர்த்தகின்முர்.

அவற்றுட் பாரிசேடவளவையாற் பெறப்பட்டெஞ்சி நின்ற பொருளே இனிது வீளக்கி யதனியல்பு வனாசெய்துணர்த்து தற் கெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது. (1)

## மூன்ருமதிகரணம்

சத்தசத் தறிவ தான்மாத் தான்சத்து மசத்து மன்று நித்தனுப்ச் சதசத் தாகி நின்றிடு பிரண்டன் பாலு மொத்துட ஹதித்து நில்லா துதிபாது நின்றி டாது வைத்திடுக் தோற்ற நாற்ற மலரினில் வருதல் போலும்.

### சுப் — பதவுரை

சத்து அசத்து அறிவது ஆன்மா — (தம்முளுரிமை யில்லாத) சத்து அசத்து என்கின்ற அவ்விரண்டி ீனையும் அறிவது ஆன்மாவேயாம்,—தான் சத்தும் அசத்தும் அன்றை - அதுதான் சத்து அசத்து என்கின்ற அவ்விரெண் டிற்கும் வேருப்,—இரண்டன்பாலும் உதித்து உடன் ஒத்து கில்லாது – அவ்விரண்டன் பகுதியினும் விளங்கித் தோன்றி அவற்ளே டொப்ப நிற்பதும் அன்ருய்,—உதி யாது நின்றிடாது – விளெங்காது சூனியமாய் நிற்பதும் அன்ருய்,—வைத்திடும் தோற்றம் -- நிற்கும் முறைமை,-மலரினில் நாற்றம் வருதல் போலும் – மலரின்கணுற் (அவ்விருவகையுமன்றி அதன்கண் அடங்கித்) தோன்றுமாறுபோல —சதசத்தாகி நித்தனுப் நின்றிடும் – அதுவதுவாய் நின்று (தோன்றுவதோ ரியல்பாமாகலின் அஃது அவைபோலத் தனித்தறியப்படுவதோன்றன்றி அவ்விரண்டணயும் அறியுமுகத்தான் அறியப்படுஞ்) சதசத்தாவதோருரிமையுடைத்தாகலான் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. தம்முளுரிமையில்லாத வவ்விரண்டிஃனயுமறி வது ஆன்மாவேயாம்; அதுதா னவ்விரண்டற்கும் வேருப் இரண்டன்பாலும் மலரின்க ணுற்றம்போல் அதுவதுவாப் நின்று சதசத்தாவதோருரிமையுடைத்தாகலானென்பதாம்.

உயிர் அவ்வி எண்டின் வேருயும் அதுவதுவாய் நிற்பதொன் றென்ற விதனுனே, சத்தசத்தறிவதாகிய வான்மாத் தன்னே அறியுமோ? வழியாதோ? வெனக் கடாயிஞர்க்கு அவைபோலத் தனித்தறியப்படுவ தொன்றன்றி அவ்வி எண்டி வேயு மறியுமுகத்தா னறியப்படுவதாமெனத் தன்னே யறியுமாறு கூறியதூ உமாயிற்று.

அற்றேல், சிவன் சீவனிரண்டுஞ் சித்தாகவும், சிவனெதிர் மூ<sup>2</sup>னைத்து நிற்றலாற்றுத வசத்துச் சீவஞலறியப்படுவதாய் அத னெதிர் மூ<sup>2</sup>னைத்து நிற்றலாற்றுதற்கு என்'னேயோ? காரணமென் பாரை கோக்கி யெழுர்தது வருஞ்செய்யுவென்பது. (2)

சுத்தமெய்ஞ் ஞான மேனிச் சோதிபா லசத்தஞ் ஞான மொத்துறு குற்ற மெல்லா முற்றிடு முயிரின் கண்ணே சத்துள போதே வேறுஞ் சதசத்து மசத்து மெல்லாம் வைத்திடு மநாதி யாக வாரிரீர் லவணம் போலும்.

### சுப் — பதவுரை

மெய்ஞ்ஞானமேனிச் சுத்தசோதிபால் அசத்து அஞ் ஞானம் ஒத்துரு – (அநாதியாகிய முப்பொருளுட் சிவம் உயிர் இரண்டும் நித்த வியாபக சித்தாதற் பொதுமை யான் ஒக்குமாயினும் அவற்றுள்) உண்மை ஞானமே திருமேனியாகவுடைய சிவம் அதிசூக்கும சித்தாதலின் ஆண்டு அசத்தாய பாசம் கிற்றலாற்ருது,—உயிரின் கண்ணே குற்றமெல்லாம் உற்றிடும் – உயிர் தூலசித்தாத வின் அதனெதிரே பாசங்கள் முணத்து கிற்றலாற்றும்,— சத்து உளபோதே வேருஞ் சதசத்தும் அசத்தும் எல்லாம் அநாதியாக வைத்திடும் – (அங்ஙனம்) சத்தாகிய அச்சிவம் என்றுள்ளது அன்றே வேருகிய சதசத்தாய உயிர்களும் (உள்ளனவாக அவ்வுயிர்கின) அசத்தாகிய பாசங்கள் அநாதியாகப் பற்றி நிற்கும் (என்பது), —வாரிநீர் லவணம் போலும் – (கடலு நீருக் தூயனவேயாகவுங் கடலின் மருவலாற்ருது) கடனீரின் (மருவிநிற்கும்) உப்புப் போலும் (ஆகலான் ஆண்டைக்கு வேறு காரணம் இல்லே) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அரா தியாகிய முப்பொருள்களுட் சிவமுயிரி ரண்டும் நித்தவியாபக்கித்தாதற் பொதுமையா னெக்குமாயி னும், அவற்றுட் சிவம் அதிசூக்குமகித்தாதலின் ஆண்டு அசத்து நிற்றலாற்று து, உயிர் தூலகித்தாதலின் அதனெ திர் முணத்து நிற்றலாற்றுமென்பது, கடலும்நீரு த் தூயன வேயாகவுங் கடலின் மருவலாற்று த கடனீரின் மருவிநிற்கு முப்புப்போலுமாகலான் ஆண்டைக்கு வேறு காரணமில்லே யென்பதாம்.

இலவணமென்ப தனிகாம் விகாரத்தாற் ருெக்கது.

'சுத்தமெய்ஞ்ஞானமேனிச் சோதிபாலசத்தஞ்ஞான மொத் தாரு' வென்ற வி தஞனே முன்'ண யிருகூற்றையு மொருவாற்றுனே வலியுறுத்தவாறுமாயிற்று.

தூலசித்தென்பது உயிரென்னும் பெயரானு முவமையானும் பெறுதும். அற்றேல், சிவமதிசூக்கும் சித்தென்பதும் உயிர் தூலசித் தென்பதும் எற்முற்பெறுது? மென்பாரை கோக்கி யெழுந்தது வருஞ்செய்யுளென்பது.

அறிவிக்க வேறிதலானு மழிவின்றி நிற்ற லானுங் குறிபெற்ற சித்தாஞ் சத்தாங் கூறுவ தாயிருக் கீச னெறிநித்த முத்த சுத்த சித்தென நிற்ப னன்றே பேறிவிப்பன் மலங்க ளெல்லாம் பின்னுயிர்க் கருளி னலே.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

அறிவிக்க அறிதலானும் – தன்னறிவு நிகழ்ச்சிக்கு வியஞ்சகத்தையின்றி அமையாமையானும்,—(அறிந்த பின்) அழிவின்றி நிற்றலானும் – அறிந்தபின் அழிவின்றி நிற்றலானும் – அறிந்தபின் அழிவின்றி நிற்றலானும், —உயிருக்குக் குறிபெற்ற சித்தும் சத்தும் கூறுவது – உயிர் தூலசித்தென்பதூஉம் தூலசத்தென்பதூஉம் தூலசத்தென்பதூஉம் கூறப்படும்,—ஈசன் உயிர்க்கு மலங்களெல்லாம் பின் அருளினுலே பிறிவிப்பன் – முதல்வன் அவ்வுயிரின் கண்ணதாகிய மலத்தைப் பின்னர் அருளானீக்கி அறிவிக்கும் வியஞ்சகப்பொருளாகலால்,—நெறி நித்த முத்த சுத்த சித் (துச்சத்) தென நிற்பன் அன்றே – சிவபிரான் (தனக்கொரு வியஞ்சகம் வேண்டாத) முறைமையுடைய நித்த முத்த அதிகுக்கும சித்தாயும் சத்தாயும் நிற்பன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. தன்னறிவு நிகழ்ச்சிக்கு வியஞ்சகத்தையின்றி யடையாமையால் உயிர் தூலசித்தென்பதூஉம், அவ்வுயிரின் கண்ணதாகிய மலத்தை நீக்கியறிவிக்கும் வியஞ்சகப்பொரு னாகலாற் சிவர் தனக்கொரு வியஞ்சகம் வேண்டாத அதி சூக்கும் சித்தென்பதூஉம், இனிது விளங்கு மென்பதாம். இவ்வியல்பு கண்ணெளி ஞாயிற்றினெளிகளின் வைத்துக் கண்டுகொள்க.

சித்தியல்புபோற் சத்தியல்பினும் வேற்றுமை காட்டுவார், அழிவின்றிரிற்றலாற் சத்தாங் கூறுவதென்றுர்.

அ**றிவி**க்க வறிதலானு மறிர்தபின் னழிவின்றி நிற்றலானு மெ**ன்றுரை**க்க; அறிர்தபின்னென்றது ஆற்றலான் வர்தது.

சுத்தசித்தென்புழியுஞ் சத்தென்பது கூட்டியுரைக்கப்படும்.

பிறிவிப்பன் மலங்களெல்லாம் பின்னுயிர்க்கருளினுலே என்ற விதனுல் வருகின்ற சூத்திரத்திற்குத் தோற்றுவாய் செய்ததாஉ மாயிற்று.

இவை மூன்ற செய்யுளானும் முறையே உயிர்க்குச் சத்தசத் தொண்டி ஊயு மறியு முரிமையுண்மையும் அதற்குக் காரணமும் அஃதாண்டுள தாமாறுக் தெரித்துணர்த்திப் பாரிசேடவளவையாற் பெறப்பட்ட மூன் ருங்கூற்றுப்பொருள் வலியுறுத்தப்பட்டது. (4)

> ஏழாஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆகத்திருவிருத்தம் – 252.



**a**...

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# சா தனவியல் எட்டாஞ்சூத்திரம்

# எட்டாஞ்சூத்திரம்

மேஃச்சூத்திரத்தாற் சாதித்தப் பெறமுபிமை தனக்கே யுண்டென்ப துணர்ந்த வுமிர்க்கு அப்பேறு தனக்கு வேண்டற்பால தென்பதாஉம், அதற்குச் சிறந்த சாதனமாவ திதுவென்பதாஉம், அது வருவாயு முணர்ந்தன்றிச் சாதனஞ் செய்தற்கு மனவெழுச்சி செல்லாமையின், மனவெழுச்சி சேறற்பொருட்டு அவற்றை யுணர்த்துதற்கெழுந்தது எட்டாஞ்சூத்திரம்.

எண்சிர்க்கழிகேடிலடியாசிரியவிருத்தம் மன்னவன்றன் மகன்வேட ரிடத்தே தங்கி வளர்க்தவின யறிபாது மயங்கி நிற்பப் பின்னவனு மென்மகனி பென்றவரிற் பிரித்துப் பெருமையொடுக் தாஞக்கிப் பேணு மாபோற் றன்னியவைம் புலவேடர் சுழலிற் பட்டுத் தூணவினயு மறியாது துயருறுக்தொல் அயிரை மன்னுமருட் குருவாகி வக்தவரி னீக்கி மலமகற்றித் தாஞக்கி மலரடிக்கிழ் வைப்பன்.

### சுப் — பதவுரை

மன்னவன்றன் மகன் – மன்னவ குமாரனை இரு வன்,—வேடரிடத்தே தங்கி வளர்ந்து – (பிள்ஃ மைப்பரு வத்து மடமையால்) வேடருட்பட்டு(ப் பரதந்திரனுய்த் தன்சாதிக்குரிய பெருந்தகைமை யிழந்து இழி தொழில் பயிற்றி) வளர்ந்து,—அவணே அறியாது மயங்கி நிற்ப – அவ்வரசண (யுந் தன்னயும்) அறியாது மயக்கமுற்று நிற்க,—பின் அவனும் நீ என்மகனென்று அவரின் பிரித்து –பின்பு (தந்தையாகிய) அவ்வரசனும் நீ என்மகனென்று

அறிவு றுத்தி அவ்வேடரினின் றும்(அவணப்)பிரிப்பித்து,— பெருமையொடும் தான் ஆக்கிப் பேணுமாபோல் – பெருந்தகைமையோடும் தானும் வண்ணஞ் செய்து போற்றுமாறுபோல,—துன்னிய ஐம்புல வேடர் சுழலிற் பட்டு — (தன்னிஃயிற் பிறழ்ந்து) நெருங்கிய ஐப்பொறி வேடர் சுழ்விற்பட் (டறிவிழந்து), – துணேவனேயும் அறி யாது துயருறும் தொல் உயிரை – (தன்னே அறியாமையே யன்றித்)தஃவேணயும் அறியாது கிஃபெற்ற உயிர் வருக்து மாற்றை,—மன்னும் அருள் – இறப்பில் தவமுதிர்ச்சி ளேக்கி,—குரு ஆகி வந்து-(நித்த முத்த சுத்த சித்தெனப் படும் அவ்வீசன்) குருவடிவங்கொண் டெழுந்தருளி வந்து (உணர்த்தி).—அவரின் நீக்கி மலம் அகற்றி – அவ்வைம் பொறியினின்று நீங்குமாறு மலவலியைக் கெடுத்து,— தானுக்கி மலர் அடிக்கீழ் வைப்பன் – (மீட்டுத்) தொன் . னிஃலயாய தன்வண்ணமாக்கி (அவ்வுயிரை) மலர்போலுக் திருவடிக் கீழ்வைத்து வாழ்விப்பன் என்க.

# சிவ – பொழிப்புரை

எ-து. உயிர் தன்னிஃவிற் பிறழ்க்து ஐம்பொறிகளுட் பட்ட றிவிழக்து வருக்துமாற்றை, கித்தமுத்தசுத்தசித் தெனப்படு மவ்வீசன், குருவடிவங்கொண் டெழுக்தருளி வக்து தவமுதிர்ச்சி கோக்கி யுணர்த்தி மீட்டுத் தொன்னிஃ யிற் பிறழாது வைத்து வாழ்விப்ப னென்பதாம்.

இங்ஙனம் வாழ்வித்தல் ஈசனுக்குக் கடப்பாடாத லி னி து விளக்குவார், பிள்°ளமைப்பருவத்து மடமையால் வேடருட்பட்டுப் பாதர்தொளுய்த் தன் சாதிக்குரிய பெருந்தகைமை யிழந்து இழி தொழில் பயிற்றி வருந்தும் மன்னவ குமாரவை னெருவனுக்கு அவன்றந்தை செய்யு முதவியை யெடுத்துக்காட்டிக் கூறினர். மும்மலச் சழலிற்பட்டு வருந்து தல் காட்சிப்புலனு தல் செல்லா மையின், அதனே யொழித்துக் காட்சிப்புலனு யெளி தின நியப்படு வதாய ஐம்பொறிச்சுழலிற் படுதலே மீண்டெடுத்துக் கூறிஞர், தாலவருந்ததிகயம்பற்றிச் சோபானமுறையின் வைத்துணர்த் துதல் மாபாகலின்.

துணேவின்யு மென்னுமும்மை தன்னே யறியாமையே யன்றி யென இறர்தது தழீ இயது; சிறப்புமாம்.

மன்னுமரு ௌன்றதா ஈண்டிறப்பிறவத் தின்மேற்று. மூன்று வதா விரித்து வாக்க.

என்மகனீயெண்டுறன உவமையுட் கூறை தலாற் பொருளினும் உணர்த்தி யென்பது வருவித்துரைக்கப்பட்டது. "தவைத் தி னி னுணர்த்த" (சிவஞானபோதம், எட்டாஞ்சூத்திரம், ஐம்புலவேடேர்) என்ருர் முதனூலாசிரியரும்.

இங்ஙனமுரைத்தவாற்றுன் முதனூலெட்டாஞ் சூத் தி ரம் போல இச்செய்யுளும் நாற்கூற்றதாமாற கண்டுகொள்க.

இவற்றுட் குருவாகிவர்தணர்த்தி யென்ற முதற்கூற்றுப் பொருளே ஒன்பது செய்யுளான் வகுத்துக் கூறுவான் இரு டங் கிஞர். (1)

### முதலதிகரணம்

உரை தருமிப் பசுவர்க்க முணரின் மூன்*ரு* முயரும்விஞ்ஞா னகலர்பிர ளயாகலர் சகலர் கிரையின்மல மலங்கன்ம மலங்கன்ம மாபை கிற்குமுத விருவர்க்கு கிராதார மாகிக் 53 கரையிலருட் பான்றுவிதா சக்திரிபா தத்தாற் கழிப்பன்மலஞ் சகலர்க்குக் கன்ம வொப்பிற் றரையிலா சான்மூர்த்தி யாதார மாகித் தரித்தொழிப்பன் மலஞ்சதுர்த்தா சத்தினிபாதத்தால்.

#### சுப் — பதவுரை

உரைதரும் இப்பசு – (எண்ணரிதாய்) உரைக்கப் படும் இவ்வுயிர்களெல்லாம்,—உணரின்—உணருமிடத்து,-உயரும் விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர் சகலர் – உயர்ந்த விஞ்ஞாணுகலருங் பிரளயாகலரும் சகலரும் (என),—நிரை யின் மலம் மலம் கன்மம் மலம் கன்மம் மாபை நிற்கும்-முறையே ஆணவமலமும் அதே ே ைடு கன்மமலமும் அவைகளோடு மாயாமலமுமாய் நிற்கும் (பந்தவேறுபாட் டான்), மூன்று வர்க்கமாம் - மூவகைப்படும், -- சகலர்க்கு -(அவற்றுள் மும்மலங்களுமுடைய)சகலவர்க்கத்திற்கு,— கன்ம ஒப்பில் – இருவிணியாப்பின்கண்,—சதுர்த்தா சத் திநிபாதத்தால் –மர்ததரம் மர்தம் தீவிரம் தீவிரதரமென்னும் நால்வகைச் சத்திரிபாதமுறைமையின் வைத்து (அரிது ணர்த்த வேண்டுதலின்).–தரையில் ஆசான் மூர்த்தி தரித் து ஆதாரமாகி மலம் ஒழிப்பன் – இவ்வுலகின்கண் (அவ்வுயிர் கட்கே) குருமூர்த்தியை அதிட்டித்து நின்று சாதாரதீக்கை செய்து மலத்தை நீக்குவன்,—முதல் இருவர்க்கும் – ஒரு மலம் இருமலமுடைய மற்றை யிருவர்க்கத்திற்கும்.— துவிதா சத்திநிபாதத்தால் - தீவிரம் தீவிரதரமேன்னும் இரு வகைச் சத்திரிபாதத்தின் வைத்து (உணர்த்த அமையு மாதலின்),—கரையில் அருட்பரன் நிராதாரமாகி மலங் கழிப்பன் – அளவிடுதற்கரிய கருணேவடிவாகிய முதல் வன் (சகலவர்க்கம்போல் குருவடிவின் மறைந்து நின்று

படர்க்கையான் உணர்த்தப்பட்டு அரிதுணரவேண்டாத அவ்விருதிறத் துயிர்கட்கும் முறையே உண்ணின் றும் முன் னின்றும் உணர்த்துவதாகிய) நிராதாரதீக்கைசெய்து மலத் தை நீக்குவன் என்க.

### சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து. எண்ணரியவுயிர்களெல்லாம் பக் தவேற பாட்டான் மூவகைப்படும். அவற்றுள் மும்மலங்களுமுடைய சகலவர்க்கத் திற்கு நால்வகைச்சத் திரிபாத முறைமையின் வைத்து அரி துணர்த் தவேண்டு தலின், அவ்வுயிர்கட்கே குரு வாகி வக்துணரத் தியென மேற்கூறிய சாதாரதீக்கை செய்வது. ஒருமல மிருமலமுடைய மற்றை யிருவர்க்கத் திற்குக் தீவிரக் தீவிரதாமென் அம் இரு வகைச் சத் திரிபாதத் தின் வைத் துணர்த் த வமையுமாதலின், சகலவர்க்கம்போற் குரு வடிவின் மறைக்கு நின்று படர்க்கையானுணர்த் தப்பட்டரி துணரவேண்டாது அவ்விரு திறத் துயிர்கட்கும் முறையே உண்ணின்ற முன்னின்ற முணன் மேறைமேய உண்ணின்ற முன்னின்ற முணன் திறமுணர் த் தவதாகிய நிரா தார தீக்கை செய்யப்படுமென்பதாம்.

இதனுனே தீக்கை இருவகைத்தென்பதாஉம் அவ்விரு வகைக்கு முரியா ரிவரென்பதாஉங் கூறப்பட்டன.

இனி இவ்விரண்டனுள் ஈண்டெடுத்துக்கொண்ட சாதார தீக்கையிற்படும் பாகுபாடும் அவற்றதியல்பும் வகுத்துக் கூறுதற் கெழுர்தன வருஞ்செய்யுட்களென்பது. (2)

பலவி தமா சான்பாச மோசனர் தான் பண்ணும் படி நயனத் தருள்பரிசம் வாசகமா னதமு மலகில்சாத் திரம்யோக மவுத்தி ராதி யகேகுமுள வவற்றினவுத் திரியிரண்டு திறன மிலகுஞா னங்கிரியை பெனஞான மனத்தா லியற்றுவது கிரியைபெழிற் குண்டமண்ட லாதி நிலவுவித்துச் செய்கல்கிரி யாவதிதா னின்னு நிர்ப்பீசஞ் சபீசமென விரண்டாகி நிகழும்.

### சுப் — பதவுரை

பலவிதம் – (அவ்வுயிர்க்கண்ணதாகிய மலபரிபாகம்) பலவகைப்படுதலின்,—ஆசான் பாசம் மோசனந்தான் பண்ணும்படி – (அதற்கேற்ப) ஆகிரியன் அம்மலத்தை மோடுக்கும்படி (செய்யும் சாதாரதிக்கையும்),—நயனத்து அருள் பரிசம் வாசகம் மானதமும் அல்கு இல் சாத்திரம் யோகம் அவுத்திராதி அகேகம் உள – திருவருணுக்க மும் பரிசமும் வாக்கும் பாவணயும் மிக்க நூல்களும் யோகமும் ஒளத்திரி சாம்பவமுதலியனவுமாகப் பலவேறு வகைப்படும், — அவற்றின் அவுத்திரி – அவற்றுள் (ஏனேத் தீக்கைகளெல்லாம் தனக்கு அங்கமாகவடைத்தாய்ச் சிறந்த) ஒளத்திரிதீக்கையாவது,—இலகு ஞானம் கிரியை என இரண்டு திறனும் – விளங்குகின்ற ஞானவதி கிரியா வதி யென்று இருவகைப்படும்,—எழிற் குண்ட மண்ட லம் ஆதி மனத்தால் கிரியை இயற்றுவது ஞானம் -(அவற்றுள்) அழகிணயுடைய குண்டம் மண்டலம் அங்கி கெய் சுருக்கு சுருவமுதலிய அணத்தும் மனத்தாற் (கற் பித்துக் கொண்டு விதிப்படி அகத்தே ஆகுதிமுதலிய) கிரியை செய்வது ஞானவதி,—நிலவுவித்துச் செய்தல் கிரியாவதி – (அவையீனத்தும் புறத்தே) நிலவக்கொண்டு (புறம்பே அக்கிரியை) செய்வது கிரியாவதி யெனப்படும்,-தான் – (இங்ஙனம் இருவகைப்பட்ட) ஒளத்திரி தீக்கை தான்,—இன்னும் நிர்ப்பீசம் சபீசம் என இரண்டாகி நிக

ழும் – இன்னும் நிர்ப்பீசம் சபீசமென வெவ்வேறு இரு வகைப்படும் என்க.

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. அவ்வுயிர்க்கண்ணா தாகிய மலப்ரிபாகம் பல வகைப்படுதலின், அம்மலத்தை மோசிக்குஞ் சா தாரதீக்கையு மதற்கேற்பத் திருகோக்கமுதலியனவாகப் பலவேறுவகைப் படும். அவற்றுள் ஏனேத்தீக்கைகளெல்லார் தனக்கங்கமாக வுடைத்தாய்ச் சிறர்த ஒளத்திரிதீக்கையாவது ஞானவதி கிரியாவதியென் றிருவகைப்படும் அவற்றுட் குண்டமண்டலம் அங்கி ரெய் சுருக்குச் சுருவமுதலியவணத்தும் மனத் தாற் கற்பித்துக்கொண்டு விதிப்படி யகத்தே யாகுதிமுதலிய கிரியை செய்வது ஞானவதி; அவையணத்தும் புறத்தே கிலவக்கொண்டு புறம்பே யக்கிரியை செய்வது கிரியாவதி யெனப்படும். இங்ஙனமிருவகைப்பட்ட ஒளத்திரிதீக்கை தான் இன்னும் நிர்ப்பீசஞ் சபீசமென வெவ்வேறிருவகைப் படுமென்பதாம்.

கொரியையியற்றுவதன மாறுக.

ஒளத்திராதியென்ற தஞற் சாம்பவதீக்கை முதலியனவுக் தழு வப்பட்டன.

நாயன தீக்கைமு தலிய ஆறும், சுதந்திரமாய்ச் செய்யப்படுவன வும் அவுத்திரிக்கங்கமாய்ச் செய்யப்படுவனவு மென்றி ருவகைப்படும். அவற்றுள் முன்னேயவை ஒளத்திரிக்குரியால்லா தார்க்குச் செய்யப் படுவன வெனக்கொள்க.

ஹு தசஹி தம் ஹௌத்திரி; ஹு தம் ஒமம். (3)

பாலரொடு வாலீசர் விருத்தர்பணி மொழியார்

பலபோகத் தவர்வியாதிப் பட்டவர்க்குப் பண்ணுஞ் சீலமது நிர்ப்பீசஞ் சமயா சாரர்

திசுழ்சுத்தி சமயிபுத் திரர்க்கு நித்தத் தேலுமதி காரத்தை யியற்றித் தானு

மெழினிரதி காரைபென நின்றிரண்டாப் விளங்குஞ் சாலநிகழ் தேகபா தத்தி ேரு

சத்தியநிர் வாணமெனச் சாற்றுங் காலே.

### சுப் 🗕 பதவுரை

நிர்ப்பீசம் – (அவ்விரண்டதுள்) நிர்ப்பீசதீக்கையா வது.—(மலபரிபாக முடையவராயும் தீக்கைப்பின் ஒரு தஃயான் வழுவின்றிச் செய்யக்கடவனவாய சமயசாரங் அநுட்டிக்கும் ஆற்றல் அறிவிலராகிய) **க**ீள ரொடு வாலீசர் விருத்தர் பணிமொழியார் பலபோகத்தவர் வியாதிப்பட்டவர்க்கு – பாலரும் அறிவீனரும் முதியோ ரும் மெல்லிய வசனத்தையுடைய மாதரும் பலபோகத் திண்யுடையவரும் மிக்க நோயின் யுடையவருமாகிய இவர் முதலாயிஞர்க்கு, —திகழ் சமயாசாரம் சுத்தி – (ஆசா ரியனுவான் அதணே உணர்ந்து ஏணக் கன்மங்களோடுகூட) விளங்குகின்ற சமயாசாரத்தையும் (ஆகுதியாற்) சுத்தி செய் தொழித்து,—நித்தத்து ஏலும் அதிகாரத்தை இயற்றி – நித்தியகன்மமாத்திரையின் ஏன்றவா றனுட்டிக்கும் அத்காரமுடையவராகச் செய்து (சமயாசாரங்களேச் சுத்தி செய் தொழித்தமையின்).—எழில் நிரதிகாரையென கின்று – (கைமித்திகத்தும் காமியத்தும் அதிகாரங் கொடா மையான் இது) அழகுபொருந்திய நிரதிகாரதிக்கையெனப் பட்டு,—அதுதானும் - அத்தீக்கை மூன்றனுள்,—சமயி

புத்திரர்க்குப் பண்ணும் சீலம் – சமயி புத்திரர்க்குச் செய்வ தாகிய சமயமும் விசேடமும் (ஒரோவொன்றேயாம்),— சாற்றும் காலே - (ஏனே நிருவாண தீக்கையைச்) சொல்லு மிடத்து,—சால நிகழ் தேக பாதத்திஞேடு சத்திய நிர் வாணமென இரண்டாய் விளங்கும் – மிக்கு நிகழ்கின்ற தேகாந்தத்தின் முத்தியைப்பயக்கும் அசத்தியோ நிருவாண மெனவும் அப்பொழுதே முத்தியைப் பயக்கும் சத்தியோ நிருவாணமெனவும் இருவகைப்படும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அவ்விரண்டனுள் கிர்ப்பீ சதீக்கையாவது, மல பரிபாகமுடையவராயுக்தீக்கைப்பின் ஒரு தல்யான் வழுவின் நிச் செய்யக்கடவனவாய சமயாசாரங்களே அனுட்டிக்கும் ஆற்றலறிவிலராயினர்க்கு, ஆசாரியனவான தணேயுணர்க் து ஏணக்கன்மங்களோடு கூடச் சமயாசாரத்தையும் ஆகு தியாற் சுத்திசெய்தொழித்து, கித்தியகன்மமாத் திரையின் ஏன்ற வாறனுட்டிக்கு மதிகாரமுடையராகச் செய்வதாம்; ஆயினும் சமயாசாரங்களேச் சுத்திசெய்தொழித் தமையின் கைமித் தி கத்துங் காமியத்துமதிகாரம் கொடாமையான், இது கிரதி காரதீக்கையெனப்படும். அத்தீக்கை மூன்றனுட் சமயமும் விசேடமு மொரோவொன்றேயாம், ஏண கிருவாணதீக்கை தேகாக்தத் தின் முத் தியைப்பயக்கும் அசத் தியோ கிருவாண மெனவும் அப்பொழுதே முத் தியைப் பயக்குஞ் சத் தியோ கிருவாண

சமயாசாரசுத்தியோடு செய்யப்படும் கிருவாண தீக்கையும் அதற்கங்கமாயுஞ் சுதர்திரமாயுஞ்செய்யப்படுஞ் சமயவிசேடங்களும் கிர்ப்பீ சதீக்கை மெனக்கொள்க. (4) ஓதியுணர்க் தொழுக்ககெறி பிழுக்கா கல்ல வுத்தமர்க்குச் செய்வதுயர் பீசமிவர் தம்மை கீதியினை னித்தியகை மித்திககா மியத்தி னிறுக்திகிரம் பதிகார கிகழ்க் துவதுஞ் செய்து சாதகா சாரியரு மாக்கி வீடு தருவிக்கு மூலோகசிவ தருமிணியென் நிரண்டா மாதலினை னதிகாரை யாஞ்சமய விசேட கிருவாண மபிடேக மிவற்றடங்கு மன்றே.

### சுப் — பதவுரை

உயர் பீசம் – (இனி) உயர்ந்த சபீசமாவது,—ஓதி உணர்ந்து ஒழுக்கநெறி இழுக்கா நல்ல உத்தமர்க்கு – (மல பரிபாகத்தோடு கூடக்) கற்றறிர்து ஒழுக்கவழியில் வழு வாது நிற்கும் (ஆற்றன் மிக்குடைய) உத்தமத்திலுத்தம ராயினர்க்கு,—நிறுத்திச் செய்து – (ஆசிரியனுவான் அஃ தறிந்து சமயாசாரகன்மமாத்திரம்) நிறுத்தி (ஏணயவற் றைச் சுத்தி) செய்தொழித்து,—இவர் தம்மை நீதியினுன் – இவரை முறைமையான்,—நித்திய நைமித்திக காமியத்தின் நிரம்பு அதிகாரம் நிகழ்த்துவதும் செய்வது – ரித்திய கைமித்திக காமியமாகிய மூன்றினும் பேரதிகாரமுடை யராகச் செய்வதாம் (ஆகனின்),—அதிகாரையாம்–(இது) சாதிகார தீக்கை யெனவும் பெயர் பெறும், —சாதகாசாரி யரும் ஆக்கி வீடு தருவிக்கும்–(இத்திக்கைப்பே றடையார் தீக்கை வேறுபாட்டாற்) சாதகரும் ஆசாரியருமென்று இருதிறப்படுவர்,—உலோக(தருமிணி) சிவதருமிணியென்று இரண்டாம் – (இந்தச் சபீசதீக்கைதான் இல்லற முடை யார்க்குத் திரோதான சுத்திருப சிகாச்சேத**மி**ன்றிச் செய் வதாகிய) உலோகதருமிணியும் (துறவறமுடையார்க்குத் திரோதான சுத்திருப சிகாச் சேதத்தோடு செய்வதாகிய) சிவதருமிணியுமென்று இருவகைப்படும் (இவை முறையே பௌதிகதீக்கை கைட்டிகதீக்கை யெனவும் பரியாயப் பெயர்பெறும்),—ஆதலிறை சமய விசேட நிருவாணம் அபிடேகம் இவற்று அடங்கும் அன்றே – இவ்வாருதலிற் சமயம் விசேடம் நிருவாணம் அபிடேகமென்னும் பேத மெல்லாம் நிர்ப்பீசம் சபீசமென்னும் இவ்விரண்டினுள் அடங்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இனிச் சபீ சமாவ*து.* மலபரிபாகத்தோடுகூட**க்** சேற்றநிவுமாற்றலும் மிக்குடையராயி ஒர்க்கு, ஆசாரி பற வான் அஃதறிக்து சமயாசாரகண்மமாத்திர நிறுத்தி ஏனேய வற்றைச் சுத்திசெய்தொழித்து நித்தியகன்மமுகலிய மூன் றினும் பேரதிகாரமுடையராகச் செய்வதாம்; ஆகலின் இது சாதிகாரதீக்கை யெனவும் பெயர்பெறும். இத் தீக்கை ப் பேறடையார் தீக்கை வேறபாட்டாற் சாதகருமாசாரியரு மென்றிரு திறப்படுவர் இந்தச்சபீசதீக்கை தான் இல்லற முடையார்க்குத் திரோதனசுத்திரூப சிகாச்சேதமின்றிச் செய்வதாய உலகதருமிணியுர் துறவற முடையார்க்குத் திரோதான சுத்திரூப கொச்சேதத்தோடு செய்வ**தா**கிய சிவதருமிணியு மென் றிருவகைப்படும். இவை முறையே பௌ **திக**தீக்**கை** நைட்டி கதீக்கையெனவும் பரியாயப்பெயர் பெறும். சமய விசேட நிருவாண மபிடேக மென்னும் பேத மெல்லாம் நிர்ப்பீசஞ் சபீசமென்னும் இவ் வி மண் ட னு ளடங்கு மென்பதாம்.

சமயாசார சுத்தியின்றிச் செய்யும் நிருவாண தீக்கையும் அதற் கங்கமாய்ச் செய்யப்படுஞ் சமயவிசேடங்களுஞ் சபீசதீக்கையெனக் கொள்க.

உத்தமத்திலுத்தமரென்பார், ரல்லவுத்தமரென்மூர்; ஒதியுணர் தலும் ஒழுக்கநெறி யிழுக்காமையுமாகிய விரண்டுமுடையார் உத்த மத்திலுத்தமரெனவே, அவ்விரண்டினி லொன்றில்லாதார் உத்த மத்தில் மத்திமரென்பதாஉம், இரண்டு மில்லாதார் உத்தமத்தி லதமரென்பதாஉம் பெற்மும்; பெறவே, நிர்ப்பீசஞ் சபீசமென் றிருதிறப்படுஞ் சாதார தீக்கைக்குரியார் இவ்வாறு முத்திறப்படுவ ரென்பதாயிற்று.

இங்ஙனங் கூறியவாற்றுல் ஒளத் திரியெனத் தொகையாயினுன் அம், ஞானவதி கிரியாவதியேன வகையானிரண்டும், ஞானவதி கிர்ப்பீசஞ் சபீசம் கிரியாவதி கிர்ப்பீசஞ் சபீசமெனவிரியானுன்கு மாயவாறு காண்க.

கிர்ப்பீசஞ் சபீசமென்னும் இவற்றின் விரியாகிய சமயவிசேட முதலியவற்றி னியல்பெல்லாம் ஆகமங்களுட் காண்க.

இவை மூன்ற செய்யுளானுஞ் சாதாரதீக்கையின் வகையும் அவற்றியல்புகளுக் தொகுத்துக் கூறப்பட்டன. (5)

அழிவிலாக் கிரியையின ஞதல்சத்தி மத்தா ஞதலத்து வாசத்தி பண்ணிமல மகற்றி யொழிவிலாச் சிவம்பிரகா சித்தற்கு ஞான முதிப்பித்துற் பவர்துடைப்ப னரணுமு வர்க்கும் வழுவிலா வழியாரு மந்திரங்கள் பதங்கள் வன்னங்கள் புவனங்க டத்துவங்கள் கணேகள் கழிவிலா துரைத்தமுறை யொன்றினென்று வியாத்தி கருதுகீல சத்தியின்கண் சத்திசிவன் கண்ணும்.

#### சுப் — பதவுரை

அரன் – முதல்வன் (குருமூர்த்தியை அதிட்டித்து கின்று),—மந்திரங்கள் பதங்கள் வென்னங்கள் புவனங்கள் தத்துவங்கள் க‰கள் ஆரும் வழுவிலா வழி – மந்திரம் பதம் வன்னம் புவனம் தத்துவம் க‰களென வகைப்படும் வழுவில்லாத அத்துவாக்கள்,—கழிவிலாது உரைத்த முறை ஒன்றின் ஒன்று வியாத்தி–நீங்குதலின்றி (இங்ஙனஞ்) சொல்லிய முறையே ஒன்றினென்றடங்க,— கரு து கூல சத்தியின்கண் – ( இறுதிக்கண் வைத்துக் ) கருதப்படும் கலே திரோதான சத்தியினும்,—சத்தி சிவன் கண்ணும் – அத்திரோதானசத்தி சிவத்தினும் (அடங்கு மாறு உணர்ந்து அவ்வாறடக்கி),—அழிவிலாச் சத்திமத் தான் ஆதல் கிரியையினுன் ஆதல்–(கிர்ப்பீசம் சபீசமெனத் தனித்தனி இருவகைப்படுமென்று மேற்கூறிப்போந்த) கெடுதலில்லாத ஞானவதி கிரியாவதி யென்னும் இரண்ட னுள் ஒரு நீக்கையானே,—ஒரு மூவர்க்கும் அத்துவா சுத்திபண்ணி மலம் அகற்றி – உத்தமத்திலுத்தமர் முத லிய அம்மூவர்க்கும் அறுவகை யத்துவாக்கஃாயும் சோதி க்கு முகத்தாற் (பிறவிக்கேதுவாகிய) மலத்தைக் கெடு த்து.—ஒழிவிலாச் சிவம் பிரகாசித்தற்கு ஞானம் உதிப் பித்து – எங்கணும் வியாபகமாகிய சிவம் பிரகாசித்தற் கேதுவாகிய ஞானத்தைக் கொடுத்து,—உற்பவம் துடைப் பன் – பிறவியை ஒழிப்பன் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ.து. அரன், குருமூர்த்தியை பதிட்டித்துஙின்ற மர்திரமுத லறுவகைப்படு மத்துவாக்க ளொன்றினென்ற டங்க இறுதிக்கணின்ற கலே திரோதானசத்தியினும் அத சிவத்தினு மடங்குமாற ணர்க்கு அவ்வாறடக்கி நிர்ப்பீசஞ் சபீசமெனத் தனித்தனியிருவகைப்படுமென மேற்கூறிப் போந்த ஞானவதி கிரியாவதியென்னுமிரண்டனு வொருதீக் கையானே உத்தமத்தினுத்தமர் முதலிப வம்மூவர்க்கும் அறுவகையத்துவாக்களேயுஞ் சோதிக்குமுகத்தாற் பிறவிக் கேதுவாகிய மலத்தைக்கெடுத்துச் சிவம் பிரகாசித்தற்கேது வாகிய ஞானத்தைக்கொடுக்கு மென்பதாம்

**கிரியை** ஆகுபெயர்.

'ஒளத்திரி யிரண்டு திறனு மிலகுஞானங் கிரியை' பென முதற்க கெண்டுத்துக்கொண்டு முடிவின்கண் 'அழிவிலாக் கிரியையினுஞதல் சத்திமத்தானுத' லென முடித்தமையின், இடைக்கட் கூறப்பட் டனவெல்லாம் இவ்விரண்டற்கும் பொதுவாமாற காண்க; சோமே சம்புபத்ததி வெருணைபத்ததி முதலியவற்றினும் இவ்வாறே கூறப் பட்டன.

இத**ஞனே** ஆசிரியன் தீக்கைசெய்யுமாற தொகு**த்**தக் கூறப் பட்டது.

ம்ந்திரங்கண் முதஃக் தங் கஃபைக்தின் வியாத்தி மருவுமக் திரமிரண்டு பதங்க ணூல மக்திலே பெழுத்தொன்று புவன நூற்றெட் டவனிதத் துவமொன்று நிவிர்த்தியயன் றெப்வம் வக்திடுமக் திரமிரண்டு பதங்கண் மூவேழ் வன்னங்க ணூலாறு புரமைம்பத் தாறு தக்திடுக்தத் துவங்களிரு பத்து மூன்று தரும்பிரதிட் டாகஃமோ லதிதெய்வக் தானும்.

#### சுப் — பதவுரை

மந்திரங்கள் முதல் ஐந்தும் கல ஐந்தின் வியாத்தி -(அசுத்தம் மிச்சிரம் சுத்தமென்னு மூவகை அத்துவாக் களும்) மந்திரங்கள் முதலாக ஐவகைப்பட்டு (ஒன்றி இன்று வியாத்தியாய் முறையானே) பஞ்சகணேகளுள் அடங்குமாறு (யாங்ஙனமெனின்),—மக்திரம் இரண்டு --மந்திரம் இரண்டும்.—பதங்கள் நாலேழ் – பதம் இருபத் தெட்டும்,—அந்தகிலே எழுத்து ஒன்று - இறுதிக்கண்ண தாகிய எழுத்து ஒன்றும்,—புவனம் நூற்றெட்டு,— புவனம் நூற்றெட்டும்,-அவனி தத்துவம் ஒன்று-பிருதிவி தத்துவம் ஒன்றும் ஆகிய இவைகள் (ஒன்றிினுன்ருக),– நிவிர்த்தி மருவும் - நிவிர்த்திகலேயில் அடங்கும்,— அயன் தெய்வம்–(அதற்குப்) பிரமன் அதிதேவதையாம்,—வந்திடு மந்திரம் இரண்டு – வாராநின்ற மந்திரம் இரண்டும்,— பதங்கள் மூவேழ் – பதம் இருபத்தொன்றும்,—வன்னங் கள் நாலாறு-எழுத்து இருபத்துநான்கும்,—புரம் ஐம்பத் தாறு – புவனம் ஐம்பத்தாறும்,—தூத்டும் தத்துவங்கள் இருபத்துமுன்று—தாராகின்ற தத்துவம் இருபத்துமுன்றும் ஆகிய இவைகள் ( ஒன்றினென்ருக ),—பிரதிட்டாக‰ தரும்-பிரதிட்டாக‰யில் அடங்கும்,—மால் அதிதெய்வம் தான் ஆம் – (அதற்குத்) திருமால் அதிதேவதையாம் என்கை. (7)

வித்தையின்மர் திரமிரண்டு பதரா ஃந்து விரவுமெழுத் தேழுபுர மிருபத் தேழு தத்துவமு மோரேழு தங்குமதி தெய்வர் தாவிலுருத் திரதைஞ் சார்தி தன்னின் வைத்தனமர் திரமிரண்டு பதங்கள்பதி னென்று வேன்னமொரு மூன்றபுரம் பதினெட்டாகு முத்தமமாக் தத்துவமு மொருமூன் ருகு முணரிலதி தேவதையு முயரீச ஒமே.

### சுப் — பதவுரை

மந்திரம் இரண்டு – மந்திரம் இரண்டும், —பதம் நாஃந்து – பதம் இருபதும், —விரவும் எழுத்து ஏழு – . பொருந்திய எழுத்து ஏழும்,—புரம் இருபத்தேழு.— புவனம் இருபத்தேழும்,—தத்துவம் ஒரேழும் – வித்தியா தத்துவம் ஏழும் ஆகிய இவைகள் (ஒன்றினென்ருக).— வித்தையின் தங்கும்–வித்தியாக‰க்கண்ணே அடங்கும்.— தாவு இல் உருத்திரன் அதிதெய்வ**ம்** ஆகும் – (அதற்கு) முடிவில்லாத உருத்திரன் அதிதேவதையாம்.—மந்திரம் இரண்டு – மந்திரம் இரண்டும்,– பதங்கள் பதிணென்று – பதம் பதிெணன்றும்,—வன்னம் ஒரு மூன்று— எழுத்து மூன்றும்,—ஆகும் புரம் பதினெட்டு – ஆகிய புவனம் பத்னெட்டும், உத்தமமாம் தத்துவம் ஒரு மூன் றும் ஆகும் – உத்தமமாகிய தத்துவம் மூன்றும் ஆகிய இவை கள் (ஒன்றிடுறன்ருக),—சாந்தி தன்னின் வைத்தன — சாந்திக்ஃக்கண் அடங்கும்,—உணரில் உயர் ஈசன் அதி தேவதையும் ஆமே - உணரும்வழி (அதற்கு) மகேச்சுரன் அதிதேவதையாம் என்க, (8)

சாக் தியா தீ தகலே தன்னின்மக் திரங்க டாமூன்று பதமொன்றக் கரங்கள்பதி னுற வாய்க் தபுர மூவைக் தா தத் துவங்க ளிரண்டு மருவுமதி தேவதையு மன்னுசதா கிவரா மேய்க் தமுறை மக் திரங்கள் பதினென்று பதங்க ளெண்பத்தொன் றக்கரங்க வேம்பத்தொன் *மு*கு மாய்க்தபுர மிரு நூற்றே டிருபத்து நாலா மறிதருதத் துவமுப்பத் தாறுகலே பைக்தே.

#### சுப் — பதவுரை

மந்திரங்கள் தாம் மூன்று - மந்திரம் மூன்றும்,—பதம் ஒன்று – பதம் ஒன்றும்,—அக்கரங்கள் பதிறைய – எழுத் துப் பதிறைய்,—வாய்ந்த புரம் மூவைந்து – இறந்த புவனம் பதிண்ந்தும்,—தத்துவங்கள் இரண்டு – தத்துவம் இரண்டும் ஆகிய இவைகள் (ஒன் றினுென்ருக),–சாந்தியா தீதக‰ தன்னின் மருவும் – சாந்திய தீதக‰க்கண்ணே . அடங்கும்,—மன்னு சதாசிவர் அதிதேவதையும் ஆம் -(அதற்கு) நிஃபெற்ற சதாசிவர் அதிதேவதையாம்,—-ஏய்ந்த முறை – பொருந்திய விம்முறையே,—மந்திரங்கள் பதிணென்று – சத்தியோசாதம் முதலிய பதிணுரு மந்திரங் களும்,—பதங்கள் எண்பத்தொன்று – சிவாயாமோநம முதலிய எண்பத்தொருபத மந்திரங்களும்,—ஆகும் அக் கரங்கள் ஐம்பத்தொன்று – க்ஷகாரமுதலாகிய வன்னம் ஐம்பத்தொன்றும், — ஆய்ந்தபுரம் இருநூற்ரேடு இருபத்து .. நாலாம்–சிறந்த அநாசிரு தபுவன மு தற் புவனம் இரு நூற்றி ருபத்துநான்கும்,—அறிதருதத்துவம் முப்பத்தாறு – அறியப்பட்ட பிருதிவிதத்துவ முதலிய தத்துவம் முப்பத் தாறும்,—க‰ ஐந்தே – நிவர்த்திக‰ முதலிய க‰ ஐந்தும் ஆக(ச் சங்கார முறையின் வைத்தெண்ணி இவ்வாறு கண்டுகொள்க) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அத்துவாக்கள் ஒன்றினென்ற வியாத்தியாய் முறையானே பஞ்சகஃகளுளடங்குமாற யாங்ஙனமெனின்,— அசுத்தம் மிச்சிரஞ் சுத்தமென்னும் மூவகையத்துவாக்களும் ஐவகைப் பட்டுப் பஞ்சகலேகளு ளடங்குமாறு சங்காரமுறை யின் வைத்தெண்ணி யிவ்வாறகண்டுகொள்க வென்பதாம்.

மர் தொமுதலியவற்றிற்குங் க‰யில் வியாத்தி கூறியது பாம் பரையின் வியாப்பியமாதல்பற்றி யாதலான் மேல் ஒன்றினென்று வியாத்தி யென்பதனேடு முருமையறிக.

சாந்தியாதீ தக‰ கீட்டும்வழி கீட்டல்.

இவை மூன்ற செய்யுளானுர் தீக்கைசெய்தற்கண் அத்து வாக்க கொன்றி அன்ற வியாத்தியாதலறிர்தடக்குமாறுவகுத்துக் கூறப்பட்டது.

அந்றேல், இறைவனிங்ஙனங் குருமூர்த்தியை யதிட்டித்து நின்று செய்யுர் தீக்கையில் ஏனே மலசுத்திகளே யொழித்த அத்துவ சுத்தியே மிகுத்துக்கூறியது என்னே? யென்பாரை நோக்கி யெழுர் தது வருஞ்செய்யுனென்பது.

மூன்றத்றத் தணுக்கள்செயுங் கன்மங் கட்கு முன்னிலேயா மூவிரண்டா மத்த வாவி ஞன்றமுறை யவையருத்தி யறுத்துமல முதிர்வித் தரும்பருவ மடை தலுமே யாசா ஞகித் தோன்றிறுக ராதவகை முற்செய் கன்மத் தகளறுத்தங் கத்துவாத் துடக்கறவே சோதித் தேன்றவுடற் கன்மமனு பவத்தினு லறுத்திங் கெனிச்செய்கன்ம மூலமல ஞானத்தா லிடிப்பன்.

### சுப் — பதவுரை

அணுக்கள் மூன்று திறத்துச் செயுங் கன்மங்கட்கு – ஆன்மாக்கள் மனவாக்குக் காயமென்னு முத்திறத்தால் ஈட்டப்படுங் கன்மங்கள் எவைக்கும்,—முன்னிலேயாம்

மூவிரண்டாம் அத்துவாவின் ஆன்ற முறை அவை அருத்தி அறுத்து - (பற்றுக்கொடுத்து நிற்கும்) முன்னில யாகிய ஆறத்துவாவினும் (ஈட்டிய முறையானன்றிப்)பக் குவமான முறையான் அக்கன்மங்க‰ா (இறைவன்) நுகர் வித்து ஒழித்து.— மலம் முதிர்வித்து — ஆணவமலத்தை முதிர்வித்து,—அரும் பருவம் அடைதலுமே ஆசானுகித் தோன்றி – (அவ்வுயிர்கட்கு) அரிய பருவம் வர் தோழிக் குருவடி வாயெழுந்தருளி,—அத்துவாத்துடக்கு அறவே சோதித்து அங்கு நுகராதவகை முன்செய் கன்மத் துகள் அறுத்து – (கிரியா சத்தி விருத்தியாகிய நீக் கை யோ ல்) மாயேயமாகிய அத்துவபந்தம் ஒழியும்படி சோ தித் து ஆண்டு நாகராவண்ணம் (எஞ்சிங்ன்ற) சஞ்சிதகன்மத் து கூளச் சுத்நிரெய்து,—உடல் ஏன்ற கன்மம் அனுபவத் தினை அறுத்து – உடல் முகந்துகொண்ட பிராரத்தகன் மத்தை அனுபவத்திணுல் ஒழித்து.—மூலமலம் இங்கு இனிச்செய் கன்மம் – அநாதியாகிய ஆணவமலத்தையும் இவ்விடத்து (வாதஃனபற்றி நிகழும்) ஆகாமிய மலத்தை யும்,—ஞானத்தால் இடிப்பன் – (ஒளிமுன் இருள்போல) ஞானசத்தியால் ஒழிப்பன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ~து. அநாதிமறைப்பாகிய வாணவமலமும் வா தணே பற்றி நி க ழு மாகாமியவிணயும் ஒளிமுன் னிருள்போல இறைவனது ஞானசத்தியா லொழியற்பாலன; அவ்வாணவ மலத்தை முதிர்வித்தற்பொருட்டு ஈட்டிய முறையானன்றிப் பக்குவமுறையா அகர்விக்கப்பட் டெஞ்சிக்கிடந்த கன்மமல மும் அதற்குப் பற்றுக்கொடுத்து நிற்கும் முன்னிலேயாகிய மாயேயமலமும் கிரியாசத்தியாலொழியற்பாலன; உடம்பு முகந்துகொண்ட பிராரத்தகன்மம் அனுபவத்தாலொழியற் பாலன; இங்ஙனமாகலாற் கிரியாசத்திவிருத்தியாகிய தீக்கை யால் எஞ்சிரின்ற கன்மங்கீளச் சுத்திசெய்தற்பொருட்டு, அவற்றிற்குப் பற்றுக்கோடாகிய வத்துவசுத்தியே ஈண்டுக் கூறப்பட்டன வென்பதாம்.

அமா இமறைப்பாகிய ஆணவமலமும் வாதீனபற்றி கிகழும் ஆகாமிய விஃனயும், ஒளிமுன் இருள்போல இறைவனது ஞான சத்தியால் ஒழியற்பாலன; அவ்வாணவமலத்தை முதிர்வித்தற் பொருட்டு ஈட்டிய முறையானன்றிப் பக்குவமுறையான் துகர்விக் கப்பட்டெஞ்சிக்கிடந்த கன்மமலமும் அதற்குப் பற்றுக்கொடுத்து நிற்கும் முன்னிஃலயாகிய மாயேயமலமும் கிரியாசத்தியால் ஒழியற் பாலன; உடம்பு முகந்துகொண்ட பிராரத்தகன்மம் அதுபவத்தால் ஒழியற்பாலது; இங்ஙனமாகலாற் கிரியாசத்தி விருத்தியாகிய தீக்கையால் எஞ்சிகின்ற கன்மங்களேச் சுத்திசெய்தற்பொருட்டு, அவற்றிற்குப் பற்றுக்கோடாகிய அத்துவசுத்தியே ஈண்டுக் கூறப் பட்டதென வகுத்தோதற்பாலனவற்றை விரிவஞ்சி ஒரு முடிபாக வைத்தோதினர்.

இரண்டும் ஒருபொருள் விணயாதற்குரிய வியைபுதோன்ற 'அருத்தி யறுத்துத்தோன்றி யறுத்' தென உடன் கூறிஞர்.

ஆன்றமுறை பக்குவமானமுறை.

மலமுதிர்தலாவது தனது சத்தி தேய்தற்குரிய து‱க்கார ணங்களெல்லாவற்ருடுங் கூடிப்பதனழியுஞ் செவ்வித்தாதல்.

உயிர் பருவமடை தலாவது அறிவித்தவாறே யறியவல்லுஞ் செவ்வித்தாதல்.

அரும் பருவமென்ருர், எய்து தற் கருமைகோக்கி, அது வருஞ் செய்யுளிற் பெறப்படும். பருவமடை தலுமே யாசாஞ இத் தோன்றி யென்ற தஞனே, பருவமடையா தார்க்குத் தீக்கைசெய்தலும் அடைர் தார்க்கு அது செய்யாமையும் பழுதென்பது பெற்மும்.

இதனுனே அத்துவசுத்தியின் சிறப்புக் கூறப்பட்டது.

உரை தருமென்பதமு த லித் துணயுங் குருவாகிவர் தணர்த்தி யென்னும் முதற்கூற்றுப் பொருளே விரித்துணர்த் தியவாறு.

இனி மன்னுமருளா அணர்த்தி யென்னு மிரண்டாங்கூற்றினே இருபத்தைந்து செய்யுளான் விரித்துணர்த்துகின்முர். (10)

### இரண்டாமதிகரணம்

புறச்சமய நெறிகின்று மகச்சமயம் புக்கும் புகன்மிருதி வழியுழன்றும் புகலுமாச் கிரம வறத்துறைக ளவையடைந்து மருந்தவங்கள் புரிந்து மருங்கலேகள் பலதெரிந்து மாரணங்கள் படித்துஞ் கிறப்புடைய புராணங்க ஞுணர்ந்தும் வேத சிரப்பொருளே மிகத்தெளிந்துஞ் சென்றுற் சைவத் திறத்தடைவ ரிதிற்சரியை கிரியா யோகஞ் செலுத்தியபின் ஞானத்தாற் சிவனடியைச் சேர்வர்

### சுப் — பதவுரை

(மேற்கூறிய அரும்பருவமடைதல்) புறச்சமய நெறி நின்றும் – புறச்சமயநூல்வழியே ஒழுகியும்,—அகச்சமயம் புக்கும் – அகச்சமய நூல்வழியே சென்ருழுகியும்,— மிருதி பு**கல்** வழி உழன்றும் – மிருதிநூல் சொல்லும் வழியே சென்ருெழுகியும்,—புகலும் ஆச்சிரம அறத்துறை களவை அடைந்தும் - (வேதங்களிற்) கூறியவாறு ஆச் சிரம தருமகெறிகளின் வழுவாதொழுகியும்,—அருந்தவங் கள் புரிந்தும் – செயற்கரிய தவங்கீனச்செய்தும்,—அருங் கலேகள் பல தெரிந்தும் – அரிய கலஞானங்கள் பலவற் றைப் பயின்றும்,—ஆரணங்கள் படித்தும் – வேதங்கள ஓதியும்,—சிறப்புடைய புராணங்கள் உணர்ந்தும் - சிறப் பிண்யுடைய புராணங்களே அறிந்தும்,—வேதகிரப்பொ ருளே மிகத்தெளிந்தும்,—உபரிடதப்பொருள மிக (ஆராய் ந்து) தெளிவுற்றும்,–சென்ருல் சைவத்திறத்து அடைவர் -(இங்ஙனஞ் சோபானமுறையாற் பல பிறவிகளினு மேற் பட்டு நிகழ்ந்து முற்றுப்பெற்றுச்) சென்ளுற் சைவக்கூற் றின் முடிபாகிய சித்தாந்த சைவத்தைத் தஃப்படுவர் (அன்றி ஒருங்கே ஒருகாலத்து முற்றுப்பெறுவதன்று).— இதில் சரியை கிரியாயோகம் செலுத்தியபின் - இச்சித்தாந்த சைவத்தினும் சரியை கிரியா யோகங்கணே அநுட்டித்து முற்றியபின், —ஞானத்தால் சிவன் அடியைச் சேர்வர் – ஞானத்தைப் பெற்று அதனுற் சிவபிரான்றிருவடிகளேச் சேர்வர் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிய அரும்பருவமடைதல், இங்ஙனஞ் சோபானமுறையாற் பலபிறவிகளினு மேற்பட்டு கிகழ்க்கு முற்றுப்பெறுவதன்றி, ஒருங்கே பொருகாலத்து முற்றுப் பெறுவதன் றென்பதாம்.

சைவத்திற மென்றது சைவக்கூற்றின் முடிபாகிய சித்தார்த சைவத்தை.

சென்று லென்புது சேறலருமை விளக்கி நின்றது. ..

இதனுனே மேற்கூறிய பருவமடையு முறைமை கூறமுகத் தான் மன்னுமருளென்றதன்வகையும் அவற்றிற்கு வாயிலிவை யென்பதாஉம் வகுத்துக் கூறப்பட்டன. (11)

இம்மையே யீரெட்டாண் டெய்தியெழி லாரு மேர்திழையார் முத்தியென்று மிருஞ்சுவர்க்க முத்தி யம்மையே பென்றமுத்தி யைர்து கர்த

மறக்கெடுகை பென்றமட்ட குணமுத்தி யென்று மெய்ம்மையே பாடாணம் போல்கைமுத்தி யென்றும்

விவேகமுத்தி யென்றந்தன் மெய்வடிவாஞ் சிவத்தைச் செம்மையே பெறுகைமுத்தி யென்றஞ்செப் புவர்கள் சிவனடியைச் சேருமுத்தி செப்புவதிங் கியாமே.

### சுப் —பதவுரை

(ஏீனச் சமயநூலார் கூறு முத்திகளாவன சோபான் முறையான் நிலமுதல் நாதமீருய்க் கிடந்த முப்பத்தாறு தத்துவங்களினிடைக்கட்படுவனவாம் என்ண)இம்மையே ஈரெட்டு ஆண்டு எய்தி எழில் ஆரும் ஏந்தி ைழை ஆர் முத்தியென்றும் – உலகாயதநூலார் இம்மைக்கண் ணே பதிரைண்டுள்ள அழகுபொருந்திய ஆபரணங்கள் அணிந்த அரிவையரைக் கூடி இன்புறுதலே முத்தியென் று**ம்,—அ**ம்மையே இருஞ் சுவர்க்க முத்தி யென்றும் — மீமாஞ்சைநூலார்(யாகாதி கன்மங்கள் செய்து)அம்மைக் கண்ணே பெருமையாகிய சுவர்க்கா இலோக போக நுகர் தலே முத்தியென்றும்,—ஐந்துகூந்தம் அறக் கெடு ைக முத்தியென்றும் – சவுத்திராக்திகநூலார் உருவமுதலிய ஐவகைக் கர்தங்களு முற்றக் கெடுதலே முத்தியென்றும். — அட்டகுணம் முத்தியென்றும் – ஆருகதநூலார் அநந்த ஞான முதலிய எண்குணமடை தலே முத்தியென்றம்,— மெய்ம்மையே பாடாணம்போல்கை முத்தியென்றும் வைசேடிகநூலார் மெய்ம்மையாகப் பாடாணம்போற் கிடக்கையே முத்தியென்றும்,—விவேகமுத்தியென்றும் —
சாங்கியநூலார் (தத்துவங்களேப் பகுத்துணரும்) விவேக ஞானமே முத்தியென்றும் மாயாவாதநூலார் (மாயை பிரமங்களே) விசாரிப்பதே முத்தியென்றும்,—தன் மெய் வடிவாஞ் சிவத்தைச் செம்மையே பெறுகை முத்தியென் றும் செப்புவர்கள் – சிவசமவாதிகண்முதலிய அகச்சமய நூலார் தன்னுண்மை வடிவாகிய சிவசாரூபமுதலிய பத முத்திகளேச் செவ்விதாகப் பெறுதலே முத்தியென்றும் கூறுவர் (என்பதாம்),—இங்கேயாஞ் செப்புவது – ஈண்டு (வேதாகமநூலுண்மையுணர்ந்த) யாங்கூறு முத்தியா வது,—சிவன் அடியைச் சேரும் முத்தி – (முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்கும் அப்பாற்பட்ட) சிவபிரான்றிருவடி யைச் சேருமுத்தியாம் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஏனச் சமய நூலார் கூறமுத்திகளாவன சோ பானமுறையால் நிலமுத தைமீருய்க் கிடந்த முப்பத்தாறு தத் துவங்களிடைக்கட் படுவனவாப அரிவையரின்பு றமுத்தி முதலாயினவாம். வே தா கம நூலுண்மையுணர்ந்த யாங் கூறமுத்தியாவது முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்கு மப்பாற் பட்ட சிவனடியைச் சேரு முத்தியாமென்பதாம்.

விவேகமுத்தி இரட்டுறமொழிதல்.

ஏர் திழையை பென்னு மிரண்டாவது விகாரத்தாற்றெருக்கது ஆர்முத்தி விணத்தொகை.

உம்மையை எதிரது தழீ இயிற்றுக்கி ஈண்டுக் கூறு த சமயமுத் தி கூனயும் இவற்றுடன் வைத்துக் கூறிக்கொள்க. இதனுனே புறச்சமய கெறிஙிற்றன் முதலியனவெல்லாஞ் சைவத்திறத்தடைதற்குச் சோபான முறையான் வாயிலாமாற அவற்றது பயன் கூறமுகத்தானே இனிது விளக்கப்பட்டது. (12) ஒதுசம யங்கள்பொரு ளுணரு நூல்க

ளொன்ரேடொன் ருவ்வாம அளபலவுமிவற்றுள் யாதுசம யம்பொருணுல் யாதிங் கென்னி னிதுவாகு மதுவல்ல தெனும்பிணக்க தின்றி நீதியினு னிவையெல்லா மோரிடத்தே காண நின்றதியா தொருசமய மதுசமயம் பொருணு லாதலினு னிவையெல்லா மருமறையா கமத்தே

#### சுப் — பதவுரை

யடங்சியிடு மவையிரண்டு மானடிக்கீ ழடங்கும்.

ஒது சமயங்கள் – சொல்லப்பட்ட சமயங்களும், — பொருள் உணரும் நூல்கள் – அச்சமயப் பொருள்களே உணர்த்தற்கேதுவாகிய நூல்களும், —ஒன்ரேடு ஒன்று ஒவ்வாமல் உள பலவும் - மாறுபட்டனவாகவுள்ளன பலவாதலின், —இவற்றுள் சமயம் யாது பொருள்நூல் யாது இங்கு என்னின் – இவற்றுள்(முதன்மையான) சம யம் யாது அச்சமயப்பொருள் (உணர்த்தும்) நூல் யாது இவ்விடத்தென்னின், —இது ஆகும் அது அல்லது எனும் பிணக்கது இன்றி – இது பொருந்தும் அது பொருந்தாது என்னும் பிணக்கின்றி, — இதி பிறுன் இவையெல்லாம் ஓரிடத்தேகாண நின்றது யாதொரு சமயம் – முறைமை யான் இவையணத்தும் ஒருங்கே காணப்பட்டு நின்றது எச்சமயமோ, —அது சமயம் பொருள் நூல் ஆதலினுன் – அதுவே (முதன்மையான)சமயமும் அச்சமயப் பொருளே (உணர்த்தும் நூலே) நூலுமாதலின், —இவை யெல்லாம் அருமறை ஆகமத்தே அடங்கியிடும் – (கண்ணில்லார் பலர் குழீஇக் கொண்டு வேழகின்று மித் தலேப்பட்டுக் கையினுற்றைவக்து வேறு வேறு கூறும் இலக்கணங்க கெல்லாம் கண்ணுள்ளா இருவன் கண்டு கூறும் அதனிலக்கணத்துள் ஏகதேசமாய்க் காணப்பட்டு அடங்கு மாறுபோல ஏனேச்சமயநூலார் தத்தஞ் சிற்றறிவுக்குப் புலையவாறுபற்றி) அவ்வக்நூல்களிற்கூறும் பொருளியல் புகளெல்லாம் (முற்றுணர்வுடைய முதல்வனற்செய்யப் பட்ட) அரியவேதாகமங்களிற் கூறும்பொருளியல்பின் ஏகதேசமாய்க்காணப்பட்டு அவற்றுள்) அடங்குதலின் (அதுவே முதன்மையான சமயமாம்),—அவை இரண்டும் அரன் அடிக்கீழ் அடங்கும் – (சிவபிரானுற் செய்யப்பட்டு அவனேயே தமக்கு முதலாகக் கொண்டுரைக்கும்) அவ்விரு வகைநூலும் அவ்விறைவன் றிருவடியில் அடங்குதலின் (அவையே நூல்களாம்) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. கண்ணில்லார்பலர் குழீ இக்கொண்டு வேழ கின்றழித்தஃலப்பட்டுக் கையினுற்றைவர்து வேறு வேறு கூறு மிலக்கணங்களெல்லாங் கண்ணுள்ளா னெரு வன் கண்டு கூறு மதனிலக்கணத்துள் ஏகதேசமாய்க் காணப்பட் டடங்குமாறபோல, ஏனேச்சமயநூலார் தத்தஞ் சிற்றறிவுக் குப் புலனுவாறபற்றி அவ்வநூல்களிற் கூறும் பொருளி யல்புகளெல்லாம் முற்றுணர்வுடைய முதல்வனுற் செய்யப் பட்ட வேதாகமங்களிற் கூறும் பொருளியல்பின் ஏகதேச மாய்க் காணப்பட்டு அவற்றுளடங்கும். சிவபோனுற் செய் யப்பட்டு அவீனயே தமக்கு முதலாகக் கொண்டுரைக்குமவ் விருவகை தோதும் அவ்விறைவன் றிருவடியி லடங்கு மென் பதாம். அருமறையா கமுதனூ லணத்துமுரைக் கையின னளப்பரிதா மப்பொருளே யானருளா லணுக்க டருவர்கள்பின் றனித்தனியே தாமறிக்த வளவிற் றர்க்கமொடுத் தரங்களினுற் சமயஞ்சா தித்து மிருதிபுரா ணங்கலேகண் மற்று மெல்லா மெய்க் நூலின் வழிபுடையா மங்கம்வே தாங்கஞ் சுருதிசிவா கமமொழியச் சொல் அவசொன் றில்லே சொல் அவார் தமக்கறையோ சொல்லொ ணதே.

### சுப் — பதவுரை

(நூலெனப்படுவனவெல்லாம் ஒரு கிகரனவாத கின்றி முதனூல் வழிநூல் சார்புநூல் பூருவபக்க நூலெனப் பலவேறுவகைப்பட்டு மேன்மேனூல்களே ரோக்கிக் கீழ்க்கீழ்நூல்கள் மேன்மையுடையன**வாம்**) சமயம் – (அவற்றுள் ஏனேச்) சமயநூல்களெல்லாம்,— அணத்தும் உரைக்கையினன் முதனூல் அருமறை ஆக மம் அளப்பரிதாம் அப்பொருள் – அணத்துங் கூறுகை யால் முதனூலாகிய அரியவேதாகமங்களினது அளவிடற் கரிய உயர்ந்தபொருுா,—அணுக்கள் அரன் அரு எா ல் பின் தனித்தனியே – (முழுவதும் உள்ளவாறுணரமாட் டாத) உயிர்கள் முதல்வன் அருளால் (அவற்றுட் சில பொருுளப்) பிற்காலத்தே (சமுத்திரகலச நயம்பற்றி) ஆண்டாண்டெடுத்துக்கொண்டு,—தாம் அறிந்த அளவில் தத்தம்அறிவளவுக்கேற்ப. — தர்க்கமொடு உத்தரங்களி னுல் சாதித்துத் தருவர்கள் – பூருவபக்க சித்தாந்தங்களி னுற் சா**தித்துத்** (தொகுத்தும் விரித்துஞ்) செய்த நூலாத லான் (அவையெல்லாம் பூருவபக்கநூலெனப்படும்),— மிருதி புராணம் கலேகள் மற்றுமெல்லாம் – (சமயநூலல்ல 56

வாகிய) பிருதி புராணம் கலே கள் உபாகமமுதலாயின வெல்லாம்,— மெய்ந்நூலின்வழி (ஆம்) – மெய்மையாகிய அவ் வே தா க மப் பொருுள (உள்ளவாறுணர்க்தோர் அவற்றைப்பிறர்க்கு இனிது விளக்குதற்பொருட்டு நால் வகை யாப்பினுள் ஒன்ருன்) வழிப்படுத்துச்செய்த (நூலாகலான் அவைவழி) நூலெனப்படும்,—அங்கம் வேதாங்கம் புடையாம்-(ஏணக் காருடம் தக்கிணமுதலிய) ஆகமாங்கங்களும் (சிக்கை கற்பசூத்திரமுதலிய) வேதாங் கங்களும் (முறையே அவ்விரண்டையும் உள்ளவாறுணர் தற்குச் சார்பாய்ப்புடைபட்டு நிகழ்தலின் அவை) சார்புநூலெனப்படும்,—சுருதி சிவாகமம் ஒழியச்சொல்லு வது ஒன்று இல்ஃ – (இவ்வாறன்றி) வேதாகமங்களின் அடங்காத (பொருளாய் ஒன்றணபெடுத்துக்கொண்டு சுதந்திரமாய்ச் செய்யு) நூல் ஒன்றுமில்‰,—சொல்லுவார் தமக்கு அறையோ சொல்லொணதே – (உண்டென்று) சொல்(விப் பிணங்)கும் பேதைகட்கு உத்தரஞ்சொல்லித் தெருட்டல் இயலாது என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. தூலைனப்படுவனவெல்லா மொருங்கானவாத லின்றி முதனூல் வழி நூல் சார்பு நூல் பூருவபக்க நூலைனப் பலவேறுவகைப்பட்டு மேன்மேனுல்களே கோக்கிக் கீழ்க்கீழ் நூல்கண் மென்மையுடையனவாம். அவற்றுள் ஏணேச்சமய நூல்களைல்லாம், முதனூலாகிய வேதாகமப்பொருளே முழு வதமுள்ளவாறணரமாட்டா தார் அவற்றுட் கிலபொருளேச் சமுத்திரகலசகயம் பற்றி ஆண்டாண்டெடுத்துக் கொண்டு தத்தமறிவளவுக்கேற்பத் தொகுத்தும் விரித்துஞ் செய்த நூலாகலான் அவையெல்லாம் பூருவபக்க நூலெனப்படும். சம்ப நூல்ல்லவாகிய மிரு தி புராணங் கலேகள் மற்றமென்ப தனற்றழுவப்படும் உபாகமமுகலாயினவெல்லாம் அவ்வேதா கமப்பொருள் உள்ளவாறுணர்க்தோர் அவற்றைப் பிறர்க்கு இனிது விளக்கு தற்பொருட்டு கால்வகையாப்பினு ளொன் ருன் வழிப்படுத்துச் செய்த நூலாகலான் அவை வழி நூலெ னப்படும். ஏணக்காருடக் தக்கிணமுதலிய வாகமாங்கங் களும், சிக்கை கற்பசூத்திர முதலிய வேதாங்கங்களும், முறையே யவ்விரண்டியேயு முள்ளவாறுணர்தற்குச் சார் பாய்ப் புடைபட்டு நிகழ்தலின், அவை சார்பு நூலெனப் படும். இவ்வாறன்றி வேதாகமங்களி னடங்காத பொருளா யொன்றின் பெடுத்துக்கொண்டு சுதக்திரமாய்ச் செய்யு நூல் ஒன்றுமில்லே; உண்டென்ற சொல்லிப் பிணங்கும் பேதைகள் என்கடவா சென்பதாம்.

சமுத்திரகலச்சையம்பற்றி பெடுத்துக்கொண்டு தரு தற்கும் அவர் சுதர்திரால்ல ரென்பார், அரனருளா லென்மூர்.

பிற நூறிகழ்பூர்வமென முன் வரு தவின் ஈண்டு வேறு கூரு தொழிக்தார்.

சாதித்துத் தருவர்களென வியையும்.

ஆமென்ப தீன மேலுங் கூட்டுக.

ஆகமாங்கத்தை அங்கமென்றது த‰க்குறை.

ஒன் முமென் ஜுமும்மை விகாரத் தாற்றெருக்கது.

அறை உத்தாம்.

எல்லா மருமறையாகமத்தே காணப்பட் டடங்கு தூல இனித விளக்கியவாறு. (14) வேத நூல் சைவ நூ லென் நிரண்டே நூல்கள் வேறுரைக்கு நூலிவற்றின் விரிந்த நூல்க ளாதி நூ லநாதியம் லன் நரு நூ லிரண்டு மாரண நூல் பொதுசைவ மருஞ்சிறப்பு நூலா நீதியினு இலகர்க்குஞ் சத்திநிபா தர்க்கு நிகழ்த்தியது நீண்மறையி ஹெழிபொருள்வே தாந்தத் தீதில்பொருள் கொண்டுரைக்கு நூல்சைவம் பிற நூ நிகழ்பூர்வஞ் கிவாகமங்கள் கித்தாந்த மாகும்.

### சுப் 🗕 பதவுரை

வேதநூல் சைவநூல் என்று இரண்டு ஆதிநூல்கள்-வேதம் சிவாகமம் இரண்டும்(ஏணயோராற் செய்யப்படும் வழிநூல் சார்புநூல் பூருவபக்கநூல்களின் ஒன் ருக வைத்து எண்ணுதற்கு ஒருவாற்ருனும் இயைபின் றி அவையணத்திற்கும்) முதனூலாகி,—அநா தி அமலன் தரு நூல் – அநாதிமுத்தகைய இறைவனுற்றரப்படு . நூலாக,—வேறு உரைக்கும் நூல் இவற்றின் விரிந்த நூல்கள் – ஏ%னயவெல்லாம் இவையிரண் டி னின் றும் விரிந்த நூல்களாகனின்,—இரண்டுமே நூல் – இவ்விரு வகை நூலுமே நூலென்று உயர்த்துக் கூறப்படுவனவாம் (அற்றேல் முதல்வனுற்றரப்படு முதனூல ஒன்ருகவைத் தெண்ணுமல் இங்ஙனம் இருவகைப்படுத்து எண்ணியது என்னேயெனின் அஃதொக்கும்).—உலகர்க்கும் சத்திரி பாதர்க்கும் நீதியிணன் ஆரணம் சைவம் நிகழ்த்தியது – (முதல்வன் பெருங்கருணேயாளனுக்கின்) உலகத்தார் உய் தற்பொருட்டும் சத்திரிபாதமுடையார் உய்தற்பொருட் . டும் (திருவுளத்திற்கருதிப் பொருள் பலபடத்தோன்றுஞ் சூத்திரமும் அதண் அவ்வாருகவொட்டாது தெளித்

துரைக்கும் பாடியமும்போல) முறையே வேதமும் சிவா கமமும் செய்யப்பட்டனவாகலான்,—பொது நூல் அருஞ் சிறப்பு நூலாம் – (அவையிரண்டும் முறையானே) பொது நூல் அரிய சிறப்புநூலெண(ப்பட்டுச் சூத்திரமும் பாடிய மும்போல வேறுவைத்தெண்ண)ப்பட்டன,—நீள் மறை யின் ஒழிபோருள் வேதாக்தத் தீது இல் பொருள்கொண்டு உரைக்கும் சைவநூல் – (இங்ஙனம்) விரிந்த வேதத்துட் கூறும் (கருமகாண்டப்பொருள்கட்கு இன்றியமையாது வேண்டப்பட்டு) எஞ்சிநின்றனவாய பொருள்களேயும் வேதமுடிபாய உபகிடதத்தின் சாரமாயுள்ள குற்றமற்ற பொருள்கீளயும் வேறெடுத்துக்கொண்டு இனிது விளக்கு வது சிவாகமமாதலான்,—பிறநூல் திகழ் பூர்வம் – (இத னின் வேருய வேதத்தின் பூருவபக்கப்பொருளேச்சொல் லும்) ஏண் நூல்களெல்லாம் விளெங்குஇன்ற பூருவபக்க நூலெனவும்.—சிவாகமங்கள் சித்தாந்தம் ஆகும் – (அதன் சித்தாந்தப்பொருணச் சொல்லுவதாய) சிவாகமம் சித் தாந்த நூலெனவுமாம் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எது வேதஞ்சிவாகமமிரண்டும், ஏணமோர் செய்யப் படும் வழி நூல் சார்பு நூல் பூருவபக்க நூல்களினென்றுக வைத்தெண்ணு தற்கு ஒருவாற்றுனு மியைபின்றி அவை யணத்திற்கும் முதனூலாகி அநாதிமுத்தணைய விறைவனைற் றாப்படு நூலாக, ஏனேயவெல்லாம் இவையிரண்டினின்றும் விரிந்த நூல்களாகலின் இவ்விருவகை நூலுமே நூலென் றுயர்த்துக் கூறப்படுவனவாம். அற்றேல், முதல்வனுற் றாப் படு முதனூல ஒன்றுக வைத்தெண்ணுமல் இங்ஙன மிரு வகைப்படுத் தெண்ணியது என்னேயெனின்,—அஃதொக்கும், மு தல்வன் பெருங்கருணயாள ஒக்கின், உலகத்தாருப் தற் பொருட்டுஞ் சத்திகிபாதமுடையாருய்தற்பொருட்டுர் திரு வுள த் திற் கரு தி, பொருள் பலபடத் தோன் றஞ் சூத்திரமும் அதணே யவ்வாருகவொட்டாது தெளித்துரைக்கும் பாடிய மும்போல, முறையே வேதமுஞ் சிவாகமமுஞ் செய்யப்பட் டனவாகலான் அவையிரண்டும் முறையானே பொதுநூல் சிறப்பு நூலெனப்பட்டுச் சூத்திரமுக் பாடி யமும்போல வே*ற* வைத்தெண்ணப்பட்டன. இங்ஙனம் வேத்திற் கூறங் கருமகாண்டப்பொருள்கட்கு இன்றியமையாது வேண்டப் பட்டெஞ்சி நின்றனவாய பொருள்களேயும் வேதமுடிபாய உபடிடதத்தின் சாரமாயுள்ள பொருள்களேயும் வேறெடுத் தாக்கொண்டினிதா விளக்குவது சிவாகமமாகலான், இதனின் வேருப வேதத்தின் பூர்வபக்கப்பொருளேச் சொல்றுமேண நூல்களெல்லாம் பூர்வபக்கநூலெனவும் அதன் சித்தாந்தப் பொருளேச் சொல்றுவதாய சிவாகமஞ் சித்தார்த நூலென வுமாமென்பதாம்.

சிவாகமத்தின் சிறப்புக் கூறியவாறு.

இவ்வாறன்றி யுரைப்பனவெல்லாம் போலிப்யன்பதை சொற் கெடக்கை முறையானும் மகுடாகம் முதலியவற்முனு மறிக

இவை மூன்று செய்யுளானும் அவ்வக்நூல்கள தியல்பு கூற முகத்தான் மேலது உலியுறுத்தப்பட்டது. (15)

சித்தாக்தத் ேதசிவன்றன் றிருக்கடைக்கண் சேர்த்திச் செனனமொன்றி லேசிவன் முத்த ராக வைத்தாண்டு மலங்கழுளி ஞான வாரி மடுத்தானக் தம்பொழிக்து வரும்பிறப்பை யறுத்து முத்தார்தப் பாதமலர்க் கீழ்வைப்ப னென்ற மொழிர்திடவு முலகரெல்லா மூர்க்க ராகிப் பித்தார்தப் பெரும்பிதற்றுப் பிதற்றிப் பாவப் பெருங்குழியில் வீழ்ர்திடுவ ரிதுவென்ன பிரார்தி.

### சுப் 🗕 பதவுரை

சொரம் ஒன்றிலே சிவன் தன் திருக் கடைக்கண் சேர்த்தி – சிவபிரான் தனது (காருண்ணியத்தால் ஆசிரிய மூர்த்தமா யெழுந்தருளிப் பக்குவான்மாக்களுக்குச்) சநா மொன்றிலே திருக்கடைகோக்கஞ்சேர்த்தல் தீக்கைசெய்து,—ஞானவா ரிமடுத்து ஆனர்தம்பொழிர்து-ஞானசாகரத்தின் மூழ்குவித்துச் சிவாகந்த மேலிடச்செய் தும்,—(செந்நம் ஒன்றிலே) மலம் கழுவீச் சீவன்முத்தராக வைத்து – அவ்வொரு பிறப்பிற்ருனே மும்மலவழுக்கை நீக்கிச் சீவன்முத்தராகச் செய்து,—ஆண்டுவரும் பிறப்பை அறுத்து – அவ்விடத்தே மேல்வரும் பிறவியை ஒழித்தும், — முத்தாந்தப் பாதமலர்க் கீழ் வைப்பன் என்று – முத்தி முடிபாகிய திருவடிமலர்க்கீழ் அடங்கி கிற்கச்செய்வன் என்றும் (கூறுதற்கு வழியாகலான்),—சித்தார்தத்தே மொழிர்திடவும் – (இத்துணேப்பெருமைத்தாகிய) சித்தார்த நெறி (வீடுபேற்றிற்கு சேர்வழியென) உபமக்கியர் அகத்தி யர் முதலிய உயர்க்தோரெல்லாம் வாயுசங்கிதை சிவகீதை முதலியவற்றுள் விரித்தெடுத்தோதவும்,—உலகரெல்லாம் மூர்க்கராகிப் பித்தாந்தப் பெரும் பிதற்றுப் பிதற்றி – உல கத்தாரணவரும் (அதணத் தெளியமாட்டாது தத்தமக்கு வேண்டியவாறெல்லாம்) துரபிமானங்கொண்டு முடிவாகிய பெரும் பித்தாற் பிதற்றி,—பாவப் பெருங் குழியில் வீழ்ந்தடுவர் இது என்ன பிராந்தி – அப்பாவத்

தாற் பெருங் கொடுநரகத்தின் வீழ்வர் ஈதென்ண மயக்கம் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. இத்துணப் பெருமைத்தாகிய சித்தார்திரைவிடுபேற்றிற்கு நேர்வழியென உபமன்னிபன் அகத்தியன் முதலிய உயர்ந்தோரெல்லாம் வாயுசங்கிதை சிவக்தை முதலியவற்றுள் விரித்தெடுத்தோதவும், அதீனத் தெளியமாட்டாது தத்தமக்கு வேண்டியவாறெல்லார் தூரபிமானங்கொண்டு பிதற்றுமவ்வுலகத்தார் என்கடவரென்பதாம்.

ளைத்திரா தியென்றுற்போல முத்தியர்தம் முத்தார்தமென மரீ இயிற்று.

இறைவன வான்ஞான மெல்லா மெல்லா

முதன்மையனுக் கிரகமெல்லா மிபல்புடையா னியம்பு மறைகளா கமங்களினு னறிவெல்லாக் தோற்று

மரபின்வழி வருவோர்க்கும் வாரா தோர்க்கு முறைமையின் வின்பத்துன் பங்கொடுத்த லாலே

முதன்மையெலா மறிந்துமுயங் கிரண்டு போகத் திறமதலை விணயறுக்குஞ் செய்தி யாலே சேருமனுக் கிரகமெலாங் காணுதுநாஞ் சிவற்கே.

### சுப் \_\_ பதவுரை

எல்லாஞானம் எல்லாமுதன்மை எல்லா அநுக்கிரகம் சிவற்கே நாம் காணுதும் – முற்றுணர்வு முடிவிலாற்றல் பேரருளாகிய மூன்றும் சிவபிரானுக்கே (யுளவென்பது) யாந் தெளிர்தேம் (எங்ஙன மெ னின்),—இபம்பு மறைகள் ஆகமங்களினன் அறிவெல்லாம் தோற்றும் – மேற்கூறி யவாற்ருற் பெறப்பட்ட வேதாகமங்களே அருளிச்செய்த ஏதுவான் முற்றுணர்வு தெளியப்படும்,—மரபின்வழி வரு வோர்க்கும் வாராதோர்க்கும் முறைமையினுல் இன்பத் துன்பம் கொடுத்தலாலே முதன்மை யெல்லாம் அறிந்தும் – அவ்வேதாகமங்களினெறிச் செல்வோர்க்கும் செல்லா தோர்க்கும் அம்முறையே சுகதுக்கம் அளித்தலாகிய ஏது வான் முடிவிலாற்றல் தெளியப்படும்,—முயங்கு இரண்டு போகத்திறமதனுல் விண அறுக்கும் செய்தியாலே அனுக் கிரகமெலாம் சேரும் – பொருந்திய இன்பத்துன்ப நுகர்ச் சிக் கூறுபாட்டால்( அதற்குக் காரணமாகிய) இருவிணகள நீக்கும் ஏதுவாற் பேரருள் தெளியப்படும்,-இயல்பு உடை யான் இறைவன் ஆவான் – (ஆகலான் அங்ஙனம் இம் மூன்று குணம்) இயல்பாகவுடைய அம்முதல்வன் (செநந மொன்றிலே திருக்கடைக்கண்சேர்த்தி ஞானவாரிமடுத் தானந்தம்பொழிதற்கும் அச்செந்ந மொன்றிலேதானே மலங்க முனிச் சீவன் முத்தராகவைத்தாண்டு வரும் பிறப்பை யறுத்தற்கும் பாதமலர்க்கீழ் வைத்தற்கும்) வல் லவனுவான் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. முற்றணர்வு முதலிப மூன்றஞ் கிவபிரானுக்கே யுளவென்பது மேற்கூறியவாற்முற் பெறப்பட்ட மறையாகம மியம்புதன் முதலிய மூன்றேதுவானும் முறையே யறியக் கிடத்தலான், அங்ஙன மிம்மூன்றுகுண மியல்பாகவுடைய வம்முதல்வன் செனனமொன்றிலே திருக்கடைக்கண் சேர் த்தி ஞானவாரிமடுத் தானந்தம்பொழிதற்கும் அச்செனன மொன்றிலே தானே மலங்கழு விச் சிவன் முத்தராகவை த் தாண்டு வரும்பிறப்பை யறுத்தற்கும் பாதமலர்க்கீழ் வைத் தற்கும் வல்லவனுவரினென்பதாம்.

இறைவனென்றது வல்லவனென்னுர் த<sup>2</sup>ணயாய் நின்றது.

பலசனனங்களிலுமாகாதவற்றையெல்லாம் ஒருசனனத்திலே தானே யங்ஙனமாகச்செய்யுமாறு யாங்ஙன?மென்பாரை கோக்கி யவ்வாசங்கை நீக்கி மேலத2ேன வலியுறுத்தியவாறு.

இதற்குப் பிறரெல்லாம் ஒரியைபின்று தன்மேலும் கூறியது கூறலென்னும் வழுப்பட வைத்துரைப்ப.

இவையிரண்டு செய்யுளானுஞ் சைவத்திறத் தடைதற்சிறப் புக்கூறப்பட்டது. (17)

சன்**மார்க்க**ஞ் சக**மார்க்க**ஞ் சற்பு**த்**திர மார்க்கந் தாதமார்க் கம்மென்றுஞ் சங்கரண யடையு நன்**மார்க்க நாலவைதா** ஞான போக

நற்கிரியா சரியையென நடிற்றுவதுஞ் செய்வர் சன்**மார்க்க** முத்திகள்சா லோக்கியசா மீப்பிய

சாரூப்பிய சாயுச்சிய மென்றசதார் விதமா முன்மார்க்க ஞானத்தா லெய்து முத்தி முடிவென்பர் மூன்றினுக்கு முத்திபத மென்பர்.

### சுப் — பதவுரை

சங்க இன அடையும் நன் மார்க்கம் – (அங்ஙனம் சைவத்திறத்தடைந்தார்)கிவபிரான் றிருவடியைச் சேர்தற் குரிய நன்மையாகிய நெறி,—தாதமார்க்கம் சற்புத்திர மார்க்கம் சகமார்க்கம் சன்மார்க்கம் என்றும் நால் – தாச நெறியென்றும் நன்மையாகிய புத்திரநெறியென்றும் தோழநெடுயென்றும் நன்னெறியென்றும் நான்குவகைப் படுதலின்,—அவைதாம் நற்சரியை கிரியா யோகம் ஞான மென நவிற்றுவதும் செய்வர் — அவையே சி வ சரியை கிரியை யோகம் ஞானமென்று பெயர்வழங்குவர்,—சன் மார்க்க முத்திகள் சாலோக்கிய சாமீப்பிய சாருப்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும்பிய சாரும் கிய காயுச்சிய மென்று சதுர்விதமாம் — அந்நன்மையாகிய நெறிகட்குப்பயன்(முறையே)சிவசாலோக சாமீப சாருப சாயுச்சியமென நான்குவகைப்படும்,—மூன்றினுக்கு முத் திபதமென்பர் — (அவற்றுள்) சிவசரியை முதலியவற்ருன் எய்தும் சிவசாலோகமுதலிய மூன்றனேப் பதமுத்தி(யாகிய அபரமுத்தி) பெனக் கூறுவர்,—முன் ஞானமார்க்கத் தால் எய்தும் முத்தி முடிவென்பர் — முதன்மையாகிய ஞானவழியான் எய்துஞ் சிவசாயுச்சியத்தைப் பரமுத்தி யெனக் கூறுவர் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து அங்ஙனஞ் சைவத்திறத்தடைந்தார் சிவனடி பைச்சேர்தற்குறிய நெறி தாதமார்க்கமுதலிய நான்குவகைப் படுதலின், அவையே சரிபைமுதலிய பெயரான் வழங்கப் படும். அவற்றிற்குப் பயன்முறையே சாலோகமுதலிய அபர முத்தியுஞ் சாயுச்சியமாகிய பரமுத்தியுமாமென்பதாம்.

சாலோக்கிய முதலியவற்றிற்குப் பொருள் வருகின்ற செய் யுட்கணுன்கினும் ஆசிரியர்தாமே மொழிபெயர்த்துரைக்கின்றவாற் முனறிக.

இதனு கேன சைவத்திறத்தடைந்தாராற் செலுத்தப்படுஞ் சரியை முதவிய நான்கும் முத்திநெறியாதற்கட்படும் பே தமும் அவற்றின் பயனுங் கூறப்பட்டன. (18) தாதமார்க் கஞ்சாற்றிற் சங்கான்றன் கோயிற் றலமலகிட் டிலகு திரு மெழுக்குஞ் சாத்திப் போதுகளுங் கொய்துபூக் தார்மாலே கண்ணி புனிதற்குப் பலசமைத்துப் புகழ்க்து பாடித் திதிறிரு விளக்கிட்டுத் திருகக்த வனமுஞ் செய்து திரு வேடங்கண் டாலடியேன் செய்வ தியாதுபணி யீரென்று பணிக்தவர்தம் பணியு மியற்றுவதிச் சரியைசெய்வோ ரீசனுல கிருப்பர்.

#### சுப் — பதவுரை

தாதமார்க்கம் சாற்றில் – (அந்நான்கனுள்ளே) தாச நெறியைப் பேசுமிடத்து.—சங்கரன்றன் கோயிற்றலம் அலகு இட்டு – சிவபிரானுடைய திருக்கோயிலின் மாட் டுத் திருவலகிட்டு,— இலகு திருமெழுக்குஞ் சாத் தி-விளங்கும்படி திருமெழுக்கிட்டு,—தீது இல் திருவிளக்கு இட்டு-குற்றமற்ற பிரகாசம் பொருந்திய திருவிளக்கிட்டு,-திரு நந்தவனமும் செய்து அழகிய நந்த வனங்கள் வைத்து,–போதுகளும் கொய்து–திருப்பள்ளித்தாமங்கள் எடுத்தா,—பூந்தார் மாலே கேண்ணி புனிதற்குப் பல சமைத்து – பொலிவாகிய மலரான் இயன்ற மாலே (இண்டை முதலிய) கண்ணிகள் சிவபிரான்றிருமேனியிற் பொலிவுறும்வண்ணம் பலவாக அமைத்து,—புகழ் ந்து பாடி – முதல்வனுடைய புகழ்தற்கரிய மேலாகிய சீர்த்தி யின் வாயார வாழ்த்தி,-திருவேடங்கண்டால் அடியேன் செய்வது யாது பணியீர் என்று பணிந்து அவர்தம் பணி யும் இயற்றுவது–சிவனடியார் திருவேடத்தைக் கண்ணுற் றவளவில் அடியேனுற் செய்யத்தக்க குற்றேவல் யாது அதனே யருளவேண்டுமென்று வணங்கி அவர் அருளிச்

செய்யும் பணிவிடையுஞ் செய்வதாம்,—இச்சரியை செய் வோர்–(புறத்தொழின்மாத்திரையானே உருவத்திருமேனி யை நோக்கி வழிபடுதலாகிய) இச்சரியையினே அனுட்டித் தோர்,–ஈசன் உலகு இருப்பர்–சிவசாலோகமாகிய பதமுத் தியைப் பெறுவர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. புறத்தொழின்மாத்திரையானே உருவத்திருமே னியைகோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு சரியையெனப்படுமென் பதாம்.

புத்தொமார்க் கம்புகலிற் புதியவிரைப் போது புகையொளிமஞ் சனமமுது முதல்கொண் டைந்து சுத்திசெய்தா சனமூர்த்தி மூர்த்தி மானஞ் சோதியையும் பாவித்தா வாகித்துச் சுத்த பத்தியினு லருச்சித்துப் பரவிப் போற்றிப் பரிவினுடு மெரியில்வரு காரியமும் பண்ணி நித்தலுமிக் கிரியையினே யியற்று வோர்க ணின்மலன்ற னருகிருப்பர் நிணேயுங் காலே.

### சுப் — பதவுரை

புத்திரமார்க்கம் புகலின் – புத்திரநெறியைச் சொல்லு மிடத்து,—புதியவிரைப் போது புகை ஒளி மஞ்சன ம் அமுது முதல் கொண்டு – புதிதாகிய வாசணயுடைய மலர் கள் தூபம் தீபம் திருமஞ்சனம் திருவமுது முதலிய (பூசோபகரணங்களெல்லாந் தேடி அமைத்துக்)கொண்டு ஐந்து சுத்தி செய்து ஆசனம் மூர்த்தி மூர்த்திமாளும் சோதி யையும் பாவித்து ஆவாகித்து – பஞ்சசுத்திகள் பண்ணி(ச் சிவாசனமூர்த்தி மூலங்களாலே முறையே) ஆசனமிட்டு மூர்த்தியை எழுந்தருளச்செய்து மூர்த்திமானுகிய பரஞ்சோதியைப் பாவண்செய்து ஆவாகித்து,—சுத்தபத்தியினுல் அருச்சித்து – நிருமலமாகிய மெய்யன்பீனுல் அருச்சீணசெய்து,—பரிவினுடும் பரவிப் போற்றி – விருப்பத்தொடு துதித்து வழிபாடியற்றி,—நித்தலும் எரியில் வருகாரியமும் பண்ணி – நித்தியாக்கினி காரியமுஞ் செய்து (முடிப்பதாம்). —நின்யுங்காலே இக்கிரியையினே இயற்று வோர்கள் – நின்யுமிடத்து(ப் புறத்தொழில் அகத்தொழிலென்னும் இரண்டானும் அருவுருவத் திரு மே னியை கோக்கி வழிபடுதலாகிய) இக்கிரியையின் அனுட் டி த் தோர்,—நின்மலன்றன் அருகு இருப்பர் – சி வ சா மீ ப மாகிய பதமுத்தியைப் பெறுவர் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து புறத்தொழி லகத்தொழிலென்னு மிரண்டானும் அருவுருவத் திருமேனியை கோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு கிரியையெனப்படு மென்பதாம். (20)

சகமார்க்கம் புலிரைக்கித் தடுத்துவளி யிரண்டுஞ் சலிப்பற்று முச்சதா முதலாதா ரங்க ளகமார்க்க மறிந்தவற்றி னரும்பொருள்க ஞணர்ந்துவ் கணேந்துபோய் மேலேறி யலர்மதிமண் டலத்தின் முகமார்க்க வமுதுடல முட்டத் தேக்கி முழுச்சோதி நிணேந்திருத்தன் முதலாக விணேக ளுகமார்க்க வட்டாங்க யோக முற்று முழுத்தஅழந் தவர்சிவன்ற அருவத்தைப் பெறுவர்.

#### சுப் — பதவுரை

சகமார்க்கம் உழத்தல்–தோழநெறிப் பயிற்சியாவது,– இரண்டும் தடுத்து – (உச்சுவாசம் நீச்சுவாசம்) இரண்டை யு**ம் அடக்கி,—**வளி சலிப்பு அற்று – (சுழுமுணு**மார்க்க**த் திலே) பிராணவாயுவைச் சலனமற 18 றுத் தி,—புலன் ஒடுக்கி – விடயங்களின் வழி (மனத்தைச் செல்லவொட் டாது) மீட்டு,—முச்சதுரமுதல் ஆதாரங்கள் அகமார்க்கம் அறிந்து – முக்கோணம் சதுரமுதலிய (வடிவினவாகிய மூலாதாரம் சுவாதிட்டானமாதிய) ஆருதாரங்களின் அந்தர் மாதிருகாக்கிரமத்தை உணர்ந்து,—அவற்றின் அரும்பொ ருள்கள் உணர்ந்து - அவ்வாதாரங்களின் அரிய அதிதேவ தைகளேத்தியானித்து(அவ்வாருதாரங்களினும் அசபாசத்தி சிவான்பிகையாய் நிற்கு முறைமையை கோக்கி), — அங்கு அணேக்துபோய் மேல் ஏறி – மூலாதாரக்தொடங்கி (விநா யகர் முதலாகிய தேவதைகளே)ப் பொருந்தி மேலாகிய ( பிரமரந்திரமளவும் அசபையுடன் ) சென்றணேந்து.— அலர்மதி மண்டலத்தின் முகமார்க்க அமுது – (அப்பிரமரந்திரத்தின்கண்ணதாகிய தாமரை முகையை) அலர்வித்து (அதன் கேசராக்கிரத்துள்ள) சந்திரமண்ட லத்தை (மூலாக்கினியினுல் இளகப்பண்ணி)அவ்வழித்தாக ஒழுகும் அமிர்தத்தை,—உடலம் முட்டத் தேக்கி – தேக முழுவதும் நிரப்பி,-முழுச்சோதி நீனந்திருத்தல் முதலாக-பூரணப் பிரகாசத்தைத் தியானித்தன் முதலிய(வாம்),— விணகள் உக மார்க்கே அட்டாங்கயோகம் முற்றும் உழக் தவர் – விண்கள் கெடுதற்குரிய வழியாகிய (இமயரியம முதலிய) இவ்வட்டாங்க யோகமென்னும் (அகத்தொ ழின் மாத்திரையானே அருவத்திருமேனியை கோக்கி வழி படுதல்) முற்றும் அனுட்டித்தோர்.—சிவன்றன் உருவக் தைப் பெறுவர் – சிவசாருபமாகிய பதமுத்தியைப் பெறு வர் என்க.

எது. அகத்தொழின்மாத்திரையானே அருவத்திரு மேனியை ரோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு யோகமெனப்படு மென்பதாம்.

சகமார்க்கமுழத்தனென விணமுடிக்க.

இவ்வியோக முழர் தவரென எடுத்துக்கொண்டுரைக்க. (21)

சன்மார்க்கள், சகலகலே புராண வேத

சாத் திரங்கள் சமயங்க டாம்பலவு முணர்ந்து பன்மார்க்கப் பொருள்பலவுங் கீழாக மேலாம் பதிபசுபா சந்தெரித்துப் பரசிவீனக் காட்டு

நன்பார்க்க நோனத்தை நாடி நான

ஞேயமொடு ஞாதிருவு நாடா வண்ணம் பின்மார்க்கச் சிவனுடனும் பெற்றி ஞானப் பெருமையுடை போர்சிவணப் பெறுவர் காணே

### சுப் — பதவுரை

சன்மார்க்கம் – நன்னெறியாவது,—சகலகில புராணம் வேதம் சாத்திரங்கள் சமயங்கள் தாம் பலவும் உணர்ந்து – எல்லாக் கீலஞானங்களும் புராணங்களும் வேதசிவாகமங்களினுள்ள கருமகாண்டங்களும் (ஏனே) நூல்களும் (மற்றச்) சமயசாத்திரங்கள் பலவும் ஆராய் ந்து,—பல் மார்க்கப் பொருள் பலவும் கீழாக (க் கழித்து)-பலவழிப்படுகின்ற பொருள் முழுவதும் கீழெனக்கண்டு கழித்து,—மேலாம் பதி பசு பாசம் தெரித்து – மேலாய பதி பசு பாசமென்னு முப்பொருள்யும் (தடத்தலக்கணத் தின் வைத்து வகுத்து) உணர்த்தி,—பரசிவினக்காட்டும் நன்மார்க்க ஞானத்தை நாடி - (அம்மூன்றனுட்) பதிப்

பொருள் (ஏன்ப்பாச பசுக்களுக்கு மேலாதல்) இனிது விளங்கச் சொருபலக்கணத்தின் வைத்துணர்த்துதலாகிய நல்வழிக்கேதுவான ஞானகாண்டத்தை (ஓதல் கேட்டல் களுடன்) சிந்தித்து,—ஞானஞேயமொடு ஞா திரு வும் நாடாவண்ணம் பின்மார்க்கச் சிவனுடனும் பெற்றி – (புறத்தொழில் அகத்தொழில் இரண்டுமின்றி அறிவுத்தோழின் மாத்திரையானே அம்மூன்று திருமேனிக்கு மேலாய்) ஞாதிரு ஞான சேயமாகிய பகுப்பின்றி அத்துவிதமாய் இயைந்த (அகண்டாகார நித்த வியாபக சச்சிதானந்தப் பிழம்பாய் நிறைந்து நிற்கின்ற) சிவபிரான்மாட்டுச் செய்யும் வழிபாடாகும்,—ஞானப் பெருமையுடையோர்–(இம்) மகிமைபொருந்திய ஞானத்தின் அநுட்டித்தோர்,—சிவ வேப் பெறுவர் காணே – சிவசாயுச்சியமாகிய பரமுத்தி பைப் பெறுவர் என்க.

### சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து. புறத்தொழில நக்கொழி விரண்டுமின்றி அறிவுக் தொழின்மாத் திரையானே அம்மூன்ற திருமேனிக்கும் மே லாய் அகண்டாகார நித்த வியாபக சக்கிதானந்தப்பிழம்பாய் நிறைந்து நிற்கின்ற சிவபிரானிடத்திற் செய்யும் வழிபாடு ஞானமெனப்படு மென்பதாம்.

அவ்வழிபா டிவையென்பது முன்னர் வகுத்தாக் கூறப்படும்.

ஈண்டு வே தமென் றது வே தஞ் சிவாகமமென்னு மி எண்டினு முள்ள கருமகாண்டத்தை. சிவாகமமும் வே தமென வழங்கப்படும். கீழுள்ள வற்றைக் கீழெனக்கண்டு கழித்தாலன் றி மேலுள்ளன பயன்படாவென்பார், கீழாக வென்றுர். கழித்தென்பது சொல் சி வெச்சம். பதிபசுபாச்க் தெரித்தலாவது அம்மூன்று பொருளேயுக் தடத்த லக்கணத்தின் வைத்து வகுத்துணர்த்து தல். பாசி வ னேக் காட்டலாவது அம்மூன்றனுட் பதிப்பொருள் எனேப் பாச்பசுக்க ளுக்கு மேலாத லினிதுவிளங்கச் சொரூபலக்கணத்தின் வைத் துணர்த்து தல். ஈண்டு ஞான மென்ற து ஞானசாத்திரத்தின் மேற்று. தெரித்துக்காட்டு ஞானதாலெனவே, ஞான காண்ட மெல்லாக் தூலாருக்தி கியாயம்பற்றி இங்ஙன மிருபகு திப்பட கிகழுமென்பதாயிற்று.

நாடுதல் சிர்தித்தல். நாடியெனவே, நாடுதற்கு வேண்டப் படும் ஒதல் கேட்டல்களும் உடன்கொள்ளப்படும்.

பின்மார்க்கச்சிவன் வி°னத்தொகை.பின்னு தல் அத்துவி தமா யியை தல்.

நாடாவண்ணம் பின்னிய இவனென்றமைக்க. மார்க்கம் இடைப்பிறவால்.

சன்மார்க்கமாவ தாணர்க்த கழித்து காடி யுடனும் பெற்றி யென விணமுடிபுசெய்க.

மேல் இச்சரியை இக்கிரியை யென்றுற்போல ஈண்டும் இஞ் ஞானப் பெருமை யெனக் சுட்டு வருவித்துரைக்க.

இவை நான்கு செய்யுளானும் மேலெடுத்துக்கொண்ட சரியை முதலிய நான்கிற்கு மிலக்கணங் கூறப்பட்டது. (22)

ஞான நூ றணேயோத லோது வித்த னற்பொருளக் கேட்பித்த முன்கேட்ட னன்மு வீனமிலாப் பொருள தணேச் சிந்தித்த லேந்து யிறைவனடி யடைவிக்கு மெழின்ஞான பூசை யூனமிலாக் கண்மங்க டபஞ்செபங்க டியான மொன்றுக்கொன் றயருமிவை யூட்டுவது போக மானவையான் மேலான ஞானத்தா லரணே யருச்சிப்பர் வீடெய்த வறிக்தோ ரெல்லாம்.

### சுப் — பதவுரை

ஒன்றுக்கு ஒன்று உயரும் – (சிவதருமோத்தரத்திற் கூறியவாறே) ஒன்றற்கொன்றேற்றமாகிய (கன்மமுதல் ஞானமீருகிய வேள்வி ஐந்தனுள்),—ஊனம் இலாக் கன் மங்கள் தப**ம்** செபங்கள் தியானம் இவை போகம் ஊட்டு வது ஆனவையான் – குறைவில்லாத கன்மவேள்வி தவ வேள்ள செபவேள்ளி தியானவேள்ளி யென்னு முன்னேய நான்கும் போகத்தை ஊட்டுவனவாகலின்,—ஞான நூல் தணே ஓதல் – (நூலின்கண் அதிகார முடையராயினர்) ஞானநூஃத் தாமோதுதலும்,—ஓதுவித்தல்(-அந்நூஃப்) பிறர்க் கோதுவித்தலும்,—நற்பொருணக் கேட்பித்தல் -நன்மையாகிய அந்நூற்பொருண (த் தமது மதிநுட்பத் தால் உணர்ந்து) பிறர்க்குரைத்தலும்.—நன்ருகத் தான் கேட்டல்-(ஆசிரியனே வழிபட்டு அந்நூற்பொருணத்)தாஞ் செவ்விதாகக் கேட்டலும்,—ஈனம் இலாப் பொருளத‰ச் சிந்தித்தல் ஐந்தும் எழில் ஞானபூசை – குறைவில்லாத அப்பொரு‱ச் சிந்தித்தலுமாகிய ஐவகைப்பட்ட அழகிய ஞானவேள்வி யொன்றுமே,—இறைவன் அடி அடைவிக் கும் – வீடுபேற்றைத் தருவதாம் (ஆதலால்).—வீடு எய்த அறிந்தோர் எல்லாம் – அவ்வீடுபேற்றை அடைய உணர்ந் தோர் எல்லாரும்.—மேலான ஞானத்தால் அரண அருச் சிப்பர் - (அங்ஙனம் ஜவகையான்) மேம்பட்ட ஞான வேள்வியிணுலே சிவபிராண நோக்கி வேட்கற்பாலர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து கிவதருமோத்தாத்திற் கூறியவாறே ஒன்றற் கொன்றேற்றமாகிய கண்மவேள்வி தவவேள்வி செபவேள்வி தியானவேள்வி ஞானவேள்வியெனது மைக்தனுள், முன் ணயகாணகும் போகத்தையூட்டுவனவாக, ஓதன்முத லேவகை ப்பட்ட ஞானவேள்வியொன்றமே வீடுபேற்றைத் தருவதா கலான் அஃ துணர்க்தோரா லங்ஙன மைவகை ஞானவேள் வியே வேட்கற்பாற் றென்பதாம்.

தெளி தற்கும் நிட்டைக்கும் நூல் வேண்டாமையின் நூலான கற்பாலனவாய ஏணே யைந்துமே ஈண்டு வேள்வியென்றெடுத்துக் கொள்ளப்பட்டன.

நற்பொருளேத் தான்கேட்டல் கேட்பித்தலெனக் கேட்டதற் குப் பின் வைத்தோதாமையான், ஈண்டுக் கேட்பித்தலென்றது, ஆசிரியணே வழிபட்டுத் தான் கேட்டலின்றியும் ஒதவுமோதுவிக்க வும் பெற்று நூலின்கண திகாரமுடையராயிஞர் அக்நூற்பொருளேத் தமது மதிநட்பத்தாலுணர்க்து தம்மா லோதுவிக்கப்பட்டார்க்கு உரைத்துலையென்பது பெற்ரும்.

கேட்ட தற்குப் பின்னர்த்தாகிய ஏனேக் கேட்பித்தல், பிறர்க் குரையிடத்தே நூற்கலப்பானு மென்பவாகலிற் சிர்தித்தற் பயத்த தாய் அதனுளடங்கு தலின், வேறுவைத்தெண்ண வேண்டாவா யிற்று. அற்ருகலினன்றே வருஞ் செய்யுளிற் கேட்டற்குப்பின் சுர்தித்தலே கூறியொழிர்தது உமென்க. (23)

கேட்டலுடன் கிக்தித்த றெளித னிட்டை கிளத்தலென வீரிரண்டாங் கிளக்கின் ஞானம் வீட்டையடைக் திடுவர்கிட்டை மேவி னேர்கண் மேவாது தப்பினவர் மேலாய பதங்கட் கேட்டியபுண் ணியநாத ராகி யின்ப மினிதுதுகர்ந் தானருளா விந்தப் பார்மே ஞட்டியநற் குலத்தினில்வந் தவதரித்துக் குருவான் ஞானநிட்டை யடைந்தடைவர் நாதன் *ரு*ளே.

#### சுப் — பதவுரை

கிளக்கில் ஞானம் – மேற்கூறிய (ஞானவேள்வி ஐந் தனுள் முன்ஃனய மூன்றினும் ஆசிரியன் அறிவுறுக்கும் உண்மைஞானம் கிகழாமையின்) உண்மைஞான மெனப் படுவன,—கேட்டலுடன் சிந்தித்தல் தெளிதல் நிட்டை கிளத்தலென ஈரிரண்டேயாம் – (ஏீன)க் கேட்டல் சிந்தித் தல்களும் சிந்தித்ததணப் பின்னர்த்) தெளிதலும் (தெளிந்த வாறே அதன்பின்) நிட்டைகூடுதலுமென்னும் நான்கே யாம், — நிட்டை மேவினேர்கள் வீட்டை அடைந்திடுவர்-(இம்முறையேவர்து) சிட்டை பொருர்தினேர் வீட்டிணத் தஃப்படுவர்,—மேவாது தப்பினவர் -- (இந்நான்கினுள்) மேவுதலின்றி(த் தீக்கையில் அத்துவசுத்தி பண்ணப்பட்டு ஓதல் ஓதுவித்தல் கேட்பித்தல் மாத்திரையினின்று)தப்பி னவர்,—மேலாய பதங்கட்கு ஈட்டிய புண்ணியநாதராகி இன்பம் இனிது நுகர்க்து – மேலாய பதமுத்திகட் கீட்டப் பட்ட புண்ணியத்தலேவராய் (ஆண்டுவைகி) இன்பத்தின் நன்குபெற அனுபவித்து,—அரன் அருளால் இந்தப் பார் மேல் நாட்டிய நற்குலத்தினில் வந்து அவதரித்து – முதல் வതுணேயான் (அவைகளினின்று நீங்கி) இவ்வுலகத்தின் கண்ணே உயர்ந்த நற்குலத்திற்ருேன்றிய துணேயானே,– குருவான் ஞான நிட்டை அடைந்து நாதன் தாள் அடை வர் – ஆசிரியன் (மாட்டுக் கேட்டல் முதலிய நெறி)யால் ஞான நிட்டை பிணத் தலேக்கூடி வீடுபேறெய்துவர் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிய ஞானவேள்வியைக்கனுள் முன்னய மூன்றினும் ஆசிரியனறிவுறுக்கு முண்மைஞானம் கிகழாமை யின், உண்மை ஞானமெனப்படுவன ஏணக் கேட்டல்சிக்திக் தல்களுஞ் சிக்தித்ததணப் பின்னர்க் தெளிதலுக் தெளிக்க வாறே யதன்பினிட்டை கூடுதலுமென்னு கான்கேயாம். இம் முறையே வக்து கிட்டைபொருக்தினேர் வீட்டினேத் தலேப் படுவர். இக்கான்கினுண் மேவுதலின்றிக் தீக்கையி லத்துவ சுத்தி பண்ணப்பட்டு ஒத லோதுவித்தல் கேட்பித்தன் மாத் திரையினின்று தப்பினவர், பதமுத்திகளின் வைகி கீங்கிய துணையானே ஆசிரியன் மாட்டுக் கேட்டன்முதலிய கெறியா னிட்டையிணத் தலேக்கூடி வீடுபேறெய்துவரென்பதாம்.

ஓதன்மு தலிய மூன் மினின்று எக்கு க் கேட்டன்மு தலிய ஆசிரி யூனயின் மியமையாவென்பது உணர்த்து தற்பொருட்டு, இர்தப்பார் மே ஞட்டிய நற்குலத்தினில்வர் தவதரித்தென்ற தூணயேயா கலின் அதவே டியதமன்றெனக் கொள்க. சரியை முதலியவற்றி னின்றுரும் அங்கு நாதனே முன்னிற்கி குணுகுவர் நற்றுளே யென வருஞ்செய்யுளிற் கூறப்படுதலின்.

இனி மேவாது தப்பினவ ரென்பதற்குக் கேட்டன்மு தலிய மூன்றினின்ற தப்பினவ ரென்றனைப்பாருமுளா; கேட்டபின்னாக் கேட்கவேண்டாமையானும், சிர்தித்தபின் நால்வேண்டாமையா னும், செளிர்தவழி நிட்டைமேவுதற்கு இடையீடின்மையானும், கேட்டன் முதலியவற்றினின்ருர் சுத்ததத்துவ புவனங்களின் அபாமுத்தாரக வைகிய வாறே பாமுத்தியைக் தூலப்படுவதன்றி மீளுதவின்மையானும், அவர்கீளச் சரியைமுதலியவற்றி னின்று ரோடொப்பவைத்த அங்ஙனமுனைத்தல் சிறி தமேலாமையானும். மேஸேச் செய்யுளோ டியைபுபடாமையானும், அவருரைப்பனவெல் லாம் போலியென்ரெழிக.

இவையிரண்டு செய்யனும் மேற்கூறிய ஞானமாவத இத் துணேப்பகுதித்தென்பதாஉம் அவற்றுட் பொதுச்சிறப்பாமாறும் அவற்றிற்குரிய பயன்வேறுபாடு முணர்த்தியவாறு. (24)

தானமியா கந்தீர்த்த மாச்சிரமக் தவங்கள் சாந்திவிர தங்கண்ம போகங்கள் சரித்தோ நீனமிலாச் சுவர்க்கம்பெற் றிமைப்பளவின் மீள்வ ரீசனியோ கக்கிரியா சரியையினி னின்றே ரூனமிலா முத்திபதம் பெற்றுலக மெல்லா மொடுங்கும்போ தான்முனிலா தொழியினுற்ப வித்து ஞானநெறி யடைக்தடைவர் கிவண யங்கு காதனே முன்னிற்கி னணுகுவர்நற் முளே.

#### சுப் — பதவுரை

தானம் – தானங்கள் கொடுத்தலும், —யாகம்–வேள் விகள் வேட்டலும், —தீர்த்தம் – புண்ணிய தீர்த்தங்கள் ஆடலும், —ஆச்சிரமம் – தத்த நிலேகளிற் றவருதுருற்ற லும், — தவங்கள் – தபசுகள் புரிதலும், —சார்தி – பீராயச் சித்தங்கள் பண்ணலும், —விரதம் –விரதங்கள் காத்தலும், — கன்மயோகங்கள் சரித்தோர் – கர்மயோகங்கள் இயற்றலு மாகிய இவைக டே அநுட்டித்தோர், —ஈனம் இலாச் சுவர்க்கம் பெற்று இமைப்பு அளவில் மீள்வர் – (இன்ப) மிக்குடைய துறக்கவுலகத்திணப் பொருந்தி (ப் போகங் கடைய துறக்கவுலகத்திணப் பொருந்தி (ப் போகங் கடைய மிளுதற்கேதுவாகிய அப்பசுபுண்ணியம் போ லன்றி), —சுசன் சரியை கிரியா யோகினின் நின்ரேர் – முதல்வன் (விதித்த மேம்பட்ட) சரியை கிரியா யோகங் களாகிய சிவபுண்ணியங்களே (விதிவழி) அநுட்டித்தோ ரும்,—ஊனம் இலா முத்திபதம் பெற்று—(உண்மைஞான மேவாது தப்பீனவரோடொப்பத் தத்தமக்குரிய) ரிருமல மாகிய பதமுத்திகளி (னெடுங்காலம்) வைகி,—உலகமெல் லாம் ஒடுங்கும்போது அரன் முன் ரிலாது ஒழியின் – பீர பஞ்ச முழுதுஞ் சங்காரப்படும்பொழுது முதல்வன் முன் னின்றருளானுகில்,—உற்பவித்து ஞானநேறி அடைந்தே சிவீன அடைவர் - (மீட்டுஞ்) சுகத்தை யுற்று (முடிவின் கண் எவ்வாற்றுனும் குருவருளான்) ஞானநெறியைத் தலேப்பட்டே வீடெய்துவர்,—அங்கு காதன் முன்னிற் கின் கற்றுளே கணுகுவர் – (அங்ஙனஞ் சாலோக முதலிய பதமுத்தி பெற்றேரும்) ஆண்டு முதல்வன் அருளப் பெறிற் றிருவடியிற் கலப்பர் என்க.

## சிவ 🗕 பொழிப்புரை

எ-து. மேலேமேலே போயும் மீளு தற்கே துவாகிய பசு புண்ணியம்போலன்றி, மேம்பட்ட சரியைமு தலிய சிவபுண் ணியங்களே வி திவழியனுட்டி த்தோரும், மேவா து தப்பினவ ரோடொப்பத் தத்தமக்குரிய பதமுத்திகளி னெடுங்காலம் வைகி முடிவின்க ணெவ்வாற்று னும் ஞானரெறியைத் தஃப் பட்டே வீடெய்துவ ரென்பதாம்.

இச்செய்யுள் சரியைமுதலியவற்றிற்குப் பயன் மேற்கூறிய சாலோக முதலிய பதமுத்தி மாத்திரையே போலுமென்னு மாசங் கையை நீக்கியதாஉமாயிற்று.

சிவஞானச் செயறுடையோர் கையிற் ருனக் திலமளவே செய்திடினு கிலமஃபோற் றிகழ்க்கு பவமாயக் கடலினழுக் தாதவகை பெடுத்துப் பரபோகக் துய்ப்பித்துப் பாசத்தை யறக்கத் தவமாரும் பிறப்பொன்றிற் சாரப் பண்ணிச் சரியைகிரி பாயோகர் தன்னி அஞ்சா ராமே நவமாகுர் தத்துவஞா னத்தை நல்கி நாதனடிக் கமலங்க ணணுகுவிக்குர் தானே.

#### சுப் — பதவுரை

சிவஞானச் செயலுடையோர் கையின் தானம் திலம் அளவே செய்திடினும் – (விதிவழியின்றிப் பத்திவழியி னின்ரோர்) சிவஞானிகள் கையின்கண்ணே தானஞ்செய் தளித்த பொருள் சிறிதேயாயினும்,—நிலம் மஃபோல் திகழ்ந்து - நிலமும் மஃயும்போல மிக்கோங்குதலான் (அத்தானம் அப்பத்தருக்கு),—பரபோகம் துய்ப்பித்து – மேலாகிய (சிவசாலோகாதி பதங்களே ஒரு தலேயாக நண்ணி ஆண்டுளைவாகிய) இன் பங்க ோ அநுபவிக்கச் செய்து,—பவமாயக்கடலின் அழுந்தாதவகை எடுத்து --சாநுமாண வஞ்சக்கடலின்கண் அமிழ்ந்தா வண்ணம் எடுத்து,—பாசத்தை அறுக்க – பாசத்திண நீக்க,—தவம் ஆரும் பிறப்பு ஒன்றின் சாரப்பண்ணி – தவஞ்செய்தற் குரிய (உயர்ந்த குலத்தில்) ஒரு பிறவி ைய அடையச் செய்து,—சரியை கிரியா யோகந்தன்னினும் சாராமே – சரியை கிரியா யோகங்கள் (ஏனேர்க்குப் போலக் கால நீட்டிப்பும் அருமையுமின்றி) எளிதிற் கைகூடி முற்றுப் பெறச் செய்து,–நவம் ஆகும் தத்துவஞானத்தை நல்கியே ாதன் அடிக்கமலங்கள் நணுகுவிக்கும் தான் — (முடிவின் கண்ணே) புதுமையாகிய உண்மை ஞான நெறியைத் தஃப்படுத்தியே முதல்வன து செங்கமலமலர்போலுந் திரு 🤊 வடியொகிய வீட்டிணே எய்துவிக்கும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து. வி**திவழியின்றிப் பத்திவழியினின்ற பதமுத்தி பைப் பெற்றேரும் முடிவின்கண் ஞானநெறியைத் தஃப் பட்டே வீடெய்துவ ரென்பதாம்.

பத்திநெறியினின் மூர்க்குப் பக்குவமிகு திப்பாட்டாற் சிரியை தெரியா யோகம் எளி திற் கைகூடி முற்றப்பெறுவனவன் றி எனேர்க் குப்போலக் காலிட்டிப்பும் அருமையு முடையனவல்லவென்பார், சிரையை திரியா யோகக் தன்னினஞ் சாராமே யென்ருராகவின், சிரியை தெரியா யோகஞ் செலுத்தியபின் ஞானத்தாற் சிவனடியைச் சேர்வபென மேற்கூறிய சோபானமுறையோடு முருணைமை யறிகே.

இவை நான்கு செய்யுளானும் ஐவகைவேள்வி யாற்றி இனர் பெறும் பயனும் சிரியை முதலியவற்றிற் சிரித்தோர் பெறும் பய னும் சிவஞானிகட்குச் செய்யுர் தானப்பெருமை கூறுமுகத்தாற் பத்தி செறியினின்றோர் பெறும் பயனும் உணர்த்து முகத்தானே, எர்செறியி னின்றோர்க்கும் வீடுபேறெய்து தற்கண் ஞான செறியாகிய சன்மார்க்கம் இன்றியமையாச் சிறப்பிற்றென்பது கூறப்பட்டது.

ஞானத்தால் வீடென்றே நான்மறைகள் புராண நல்லவா கமஞ்சொல்ல வல்லவா மென்னு மூனத்தா ரென்கடவ ரஞ்ஞா னத்தா அறுவதுதான் பந்தமுயர் மெய்ஞ்ஞா னந்தா ணைத்தா லதுபோவ தலர்கதிர்முன் னிருள்போ லஞ்ஞானம் விடப்பந்த மறமுத்தி யாகு மீனத்தார் ஞானங்க ளல்லா ஞான மிறைவனடி ஞானமே ஞான மென்பர்.

#### சுப் — பதவுரை

ஞானத்தாலே வீடென்று – (மேற்கூறியவாற்ருல் ஏீனய வெல்லாம் ஞானத்தைப் பயப்பிக்கும்) ஞானம் ஒன்றே வீடுபேற்றிற்குச் சிறந்த காரணமென்று,—நான் மறைகள் புராணம் நல்ல ஆகமம் சொல்ல – நான் கு வேதங்களும் பதினெண்புராணங்களும் இருபத்தெட்டுச் சிவாகமங்களுமாகிய பிரமாண நூல்களெல்லாக் துணிக்கு கூறுவதாகவும் —அல்லவாமென்னும் ஊனத்தார் என் கடவர் – அவற்ரேடு பிணங்கி (வீடுபேற்றிற்குத் தீக்கை மாத்திரையே அமையும் ஐவகை வேள்வி முதலிய கன் மங்களே அமையும் பத்திநெறிமாத்திரையே அமையு மென்று இவ்வாறு) பிதற்றும் பேதை நீரார் (ஒருவாற்ரு னுக்)தெருட்டற்பாலர் அல்லரெனவும்,—அஞ் ஞானத் தால் பந்தம் உறுவது தான் – (ஞானமல்லாதன வெல் லாம் அஞ்ஞானமாகலின்) அவ்வஞ்ஞானப் பகுதிகளாற் பந்தமுறுதலே (அன்றி வீடுபேறடைதல் கூடா கென வும்),—அது அலர் கதிர்முன் இருள்போல் உயர் மெய் ஞானந்தான் ஆனத்தால் போவது-அவ்வஞ்ஞானப் பகுதி களெல்லாம் விரிந்த ஒளிமுன் இருள்போல மேம்பட்ட உண்மைஞானத்தின் முன்னர்ச் சத்திகெட்டொழியும்,— அஞ்ஞானம்விடப் பந்தம் அறும் முத்தி ஆகும் – அவ்வஞ் ஞானப்பகுதிகள் ஒழியவே (அவற்ருணைய) பந்தம் நீங் கும்(அதுகீங்கவே)முத்திநிலே கைகூடுமாகலான் (ஞானம் ஒன்றே முத்திக்குச் சிறந்தகாரண மெனவும்).— ஈனத்தார் ஞானங்கள் அல்லாஞானம் - (ஞானத்துள்ளும்) தார்க்கிகர் சாங்கியர் மாயாவாதி முதலி யோர் கூறும் . ஞானங்களெல்லாம் பாசஞான பசுஞானங்க ளாக**லா**ன் (அவையும் பந்தமுறுத்துவனவேயன்றி விடெய்துவிக்க மாட்டாமையின்).—இறைவன் அடி ஞான மே ஞான மென்பர் – (அவற்றின்வேருய) முதல்வன் றிரு வடி ஞானமொன்றே அப்பெற்றித்தாகிய ஞானமாவதெனவுங் கூறுவர் (அந்நூல்களின் உண்மையுணர்ந்தோர்) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து மேற்கூறிபவாற்றுல் ஏணேயவெல்லா ஞானத் தைப் பயப்பிக்கும் ஞானமொன்றே வீடு பேற்றிற்குச் சிறக்த காரணமாவதென்பது வேதமுதலிய பிரமாண நூல்கட்கெல் லார் தூணிபாகவும், அவற்றேடு பிணங்கி வீடுபேற்றிற்குத் தேக்கைமாத்திரைபே யமையும் ஐவகை வேள்விமுதலிய கன் மங்களே யமையும் பத்தி ெ நிமாத்திரையே யடையு மென்று இவ்வா*ற*ு பி**த**ற்றும் பேதைಕீரார் ஒருவாற்*ருனு*ங் தெருட்டற்பால ரல்லரெனவும், ஞானமல்லாதனவெல்லா மஞ்ஞானமாகலின் அவ்வஞ்ஞானப்பகு திகளாற் பக்கமுறத வின்றி வீடுபேறடைதல் கூடாதெனவும், அவ்வஞ்ஞானப் பகுதிகளெல்லாம் ஒளிமுன்னிருள்போல ஞானத்தின் முன் னர்ச் சத்திகெட்டொழியும் அவையொழியவே அவற்றுறைய பர்தரிங்கும் அது ரீங்கவே முத்திஙில் கைகூடுமாகலான் ஞானமொன்றே முத்திக்குச் சிறந்தகாரணமெனவும், ஞானத் துள்ளுக் தார்க்கிகர் சாங்கியர் மாயாவா திமுதலியோர் கூறம் ஞானங்களெல்லாம் பாசஞான பசுஞானங்களாகலான் அவை யும் பர்தமுறுத்துவனவேயன்றி வீடெய்துவிக்கமாட்டாமை யின் அவற்றின் வேருய திருவடிஞானமொன்றே அப்பெற் றித்தாகிய ஞானமாவதெனவும் கூறுவர் அந்நூல்களி னுண் மையுணர்க்தோ ரென்பதாம்.

ஏகாபமிபண்டும்பிரிரிலேக்கண் வந்தன. சொல்லவுமெனச் சிறப்பும்மை விரித்துரைக்க. தானிபண்டும் அசை.

ஆனத்தால் ஆனவதஞைலென்க ஆனவென்பதனுளகாமும் அத ஞைலென்பதனு என்சாரியையுக் தொடைகோக்கி விகாரத்தாற் ருக்கன. ''பெற்றத்தாற் பெற்ற பயன்'' (திருக்குறள், சுற்ற<sup>க்</sup> தழால், செ - 4.) என்முற்போல. ஆதல் உண்டாதல்.

இதனுனே பிறவெல்லாம் வீடுபேற்றிற்குச் சிறந்த காரண மல்லவாதல் இனிது விளக்கி மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது.

இத்து‱யும் ஞானத்தினியல்பும் அதன்பயனும் பொதுவகை யாற்கூறி, இனிச் சிறப்புவகையாற் கூறுகின்முர். (27)

சூரியகாக் தக்கல்லி னிடத்தே செய்ய கடர்தோன்றி யிடச்சோதி தோன்று மாபோ லாரியன மாசான்வக் தருளாற் ரேண்ற வடிஞான மான்மாவிற் ரேன்றுக் தோன்றக் தூரியனஞ் சிவன்ரேன்றுக் தானுக் தோன்றக் தொல்றுலக மெல்லாக்தன் னுள்ளே தோண்று கேரியனுப்ப் பரியனுமா யுயிர்க்குயிரா யெங்கு கின்றகிலே யெல்லாமுன் னிகழ்க்து தோன்றும்.

#### சுப் <sub>—</sub> பதவுரை

தோன்றியிடச் செய்ய சுடர் – (தனது கிரணத்தோ டுர்) தோன்றுஞ் செம்மையாய ஞாயிற்றின் (சர்நிதி மாத் திரையானே),—சூரியகார்தக் கல்லின் இடத்தே சோதி (நி க ழ் ர் து) தோன்றுமாபோல் – சூரியகார்தக்கல்லின் கண்ணே நெருப்பு விளங்கித் தோன்றுமாறுபோல,—அரு

ளான் வந்துதோன்ற ஆரியனும் ஆசான்-கேட்டித்தலோ டும் வந்து தோன்றும் மேம்பட்ட ஞாணுசிரியன் (சந்நிதி மாத்திரையானே),—ஆன்மாவின் அடிஞானம் (ஈிகழ்்ந்து) தோன்றும் – மாணுக்கன்மாட்டு (மேல் ஈரிரண் டாங் களக்கின் ஞானம் என்றவற்றுள்) முந்திய ஞானமாகிய கேட்டலறிவு விளங்கித் தோன்றும்,—தோன்றத் தூரிய ஞம் சிவன் (முன்னிகழ்ந்து) தோன்றும் - (அது) தோன் றவே முதல்வணுகிய பதியும் நிருவிகற்பமாய் விளங்கித் தோன்றும்,—(தன்னுள்ளே) தானும்(முன்னிகழ்ந்து) தோன்றும் – அப்பதியினுள்ளே பசுவும் நிருவிகற்பமாய் விளங்கித்தோன் றும்,—தன் னுள் ளே தொல் உலகமெல்லாம் (முன்னிகழ்ந்து) தோன்றும் – அப்பசுவினுள்ளே பழைய பிரபஞ்சவடிவாகிய பா ச மு ம் நிருவிகற்பமாய் விளங்கித் தோன்றும்,—கோியணும் உயிர்க்கு உயிராய் (நின்றநில்) – (இறைவன் அணுவோரண்டமாம்படி) கேரியனுகலால் உயிர்க்குயிராய் நின்ற நிலேயும்,—பரியனு மாய் எங்கும் நின்ற நிலேயெல்லாம் முன்னிகழ்ந்து தோன் றும்--(அண்டமோரணுவாம்படி) பரியனுமாகலால் யாண் டும் கின்ற (பூரண)நிலேயுமாகிய வெல்லாம் கிருவிகற்ப மாய் விளங்கித் தோன்றும் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து தனது கொணத்தோடுக் தோன்றம் ஞாயிற்றின் சக்கிதி மாத்திரையானே சூரியகாக்தக்கல்லின்கண் ணெருப்பு விளங்கித் தோன்றுமாறுபோல, கேட்பித்தலோடுக் தோன்று மாசிரியன் சக்கிதிமாத்திரையானே மாணுக்கன்மாட்டு, மேல் ஈரிரண்டாங் கிளக்கின்ஞானமென்றவற்றுள் முக்திய ஞான மாகியகேட்டலறிவு விளங்கித் தோன்றும்; அது தோன்றவே, பதிமுதலிய முப்பொருளும் அவை யொன்றினென்ற விய பக வியாப்பியங்க ளாமாறும் நிருவிகற்பமாய்த் தோன்று மென்பதாம்.

அருளானென்புழி ஆன் உடனிகழ்ச்சிப் பொருட்கண் வந்தது; "தூங்குகையானேங்கு கடைய" (தொல்காப்பியம், சொல்ல திகாரம், வேற்றமையியல், கு-13,) என்றுற்போல. ஈண்டு அருளென்றது ஏற்புழிக்கோடலாற் கேட்பித்தூல யுணர்த்திற்று. ஆ சி ரி யன் தூற்பொரு ளுரைக்கும்வழி ஆசிரியன் ஞானமே மாணுக்கன்மாட்டுச் சென்று பற்றுவது போலுமென்னு மாசங்கை யறுத்தற்பொருட்டுத் தோன்றத் தோன்றமென்றுமேன்றுர். உவமை கூறியதாமது. சடத் தாக்கன்றிச் சித்தாக்குச் சங்கிரமங கூடாதென்பது சிவாகமதூற் முணிபென்க.

அணுவோரண்டமாம்படி கேரியனுகலால் உயிர்க்குயிராதலும் அண்டமோரணுவாம்படி பரியனுமாகலால் எங்குநிற்றலும் பெறப் படுமென்பார், 'கேரியஞய்ப் பரியனுமா யுயிர்க்குயிரா யெங்குநின்ற நி°ல' பென்முர்.

முன்னிகழ்ந்தென்பதின யாண்டுங் கூட்டுக; முன்னிகழுந் தோற்றமாவது சவிகற்பத்துக்கு முன்னுக கிகழும் கிருவிகற்பத் தோற்றம்.

இதனுனே கேட்டலாமாறும் அதன்கணிகழுமனுபவமுங் கூறப் பட்டன. (28)

மிக்கதொரு பக்குவத்தின் மிகுசத்தி நிபாத மேவுதலு ஞானம்வினர் தோர்குருவி னருளாற் புக்கநட்டித் தேநிட்டை புரிந்து ளோர்கள் பூதலத்திற் புகழ்சீவன் முத்த ராகித் தக்கபிரி பாப்பிரிய மின்றி யோட்டிற் றபநியத்திற் சமபுத்தி பண்ணிச்சங் கரனே டொக்கவுறைக் திவரவணே யவனிவரை விடாதே யுடக்தையாய்ச் சிவன்றேற்ற மொன்றுமே காண்பர்.

#### சுப் — பதவுரை

மிக்கது ஒரு பக்குவத்தின் மிகு சத்திரிபாதம் மேவுத லும் – பக்குவமுதிர்ச்சியான் நாலாஞ்சத்திரிபாத மேவிய விடத்தே (அவர்க்கு),—ஞானம் விணந்து – அக்கேட்ட லறிவு (மந்தமாதலின்றி) முதிர்ந்து (முறுகவினேயும்),—ஓர் குருவின் அருளால் புக்கு – (அப்பொழுது) தம்மாசிரியரா தல் தம்மோடொருசாலே மாணுக்கராய்த் தம்மின் மூத் தாருள் ஒருவராதல் சிந்திப்பிக்க (ப்பெறும் அந்நூற் . பொருளின்கண்ணே கருத்தொருங்கி) நுழைந்து,—அநுட் டித்தே நிட்டை புரிந்துளோர்கள் – (முன்னெடுபின் மஃ வற ஏது திருட்டாக்த முதலியவற்றுற்) சிக்தித்து கிட்டை ( கூடுதற்கண் ) வேட்கைமிக்குடையராகப்பெற்ருர்,–பூத லத்தின் தக்க பிரியாப்பிரியம் இன்றி – இவ்வுலகின் கண்ணே தக்க விருப்பு வெறுப்பின்றி(ச் சிந்தித்தற் கருமமே மேற்கொண்டு).–ஓட்டில் தபநியத்தில் சமபுத்தி பண்ணி - ஓடுஞ் செம்பொனும் ஒக்கவே நோக்குவதாய் (மற் ெருன்றினும் பற்டுருன்றின்றி),—புகழ் சீவன் முத் தராகி – புகழத்தக்க சீவன்முத்தரோடொத்து.—அவன் இவரை இவர் அவணே விடாதே உடந்தையாய்ச் சங்கர ேணுடு ஒக்க உறைந்து – பேரறிவாகிய சிவமுஞ் சிற்றறி வாகிய தாமும் (ஞாயிற்றிடுளியும் கண்டுளைியும் போல்) அத்துவிதமாய் (த் தாஞ்) சிவத்தோடுகூட நிற்ற லான்,—சிவன் தோற்றம் ஒன்றுமே காண்பர் – (ஆண்டுத் தாமுளராதல் அறியப்பெருது) சிவத்தோற்ற மொன்றுமே காணப்பெற்று (நிருவிகற்பஞ் சவிகற்பமென்னும் இரண் டற்கும் இடைரிலத்தே) ரிற்பர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பக்குவமுதிர்ச்சியா லைரஞ்சத்திவ்பாத மேவப் பெற்றுர்க்கு அக்கேட்டலறிவு மக்தமாதலின்றி முதிர்க்து முறுக வினயும்; அப்பொழுது தம்மாசாரியராதல் தம்மோ டொருசால மாணுக்கராய்த்தம்மின் மூத்தாருளொருவராதல் சி ந்திப்பிக்கப்பெறு மக்தூற்பொருளின்கண்ணே கருத் தொருங்கி தழைக்குமுன்றைபின்மலேவறஏது திருட்டாக்த முதலியவற்றுற் சிக்தித்து கிட்டைகடுதற்கண் வேட்கை மிக் குடையராகப்பெற்றுர், சிக்தித்தற்கருமமே மேற்கொண்டு மற்றுன்றினும் பற்றுன்றின்றிச்சிவன்முத்தரோடொத்துப் பேரறிவாகிய சிவமுஞ் சிற்றறிவாகிய தாமும்ஞாயிற்றினெளி யும் கண்ணெளியும்போ லத்துவிதமாய் கிற்றலான், ஆண்டுத் தாமுளராத லறியப்பெறுது சிவத்தோற்றமொன்றே காணப் பெற்று கிருவிகற்பஞ் சவிகற்பமென்னு மிரண்டிற்கு மிடை கிலத்தே கிற்பரென்பதாம்.

'மிக்கதொருபக்குவத்தின் மிகுசத்திங்பாதமேவுதலு ஞானம் வீன்க்' தெனவே, அஃதங்ஙன மேவாதவழி அக்கேட்டலறிவு முற குதலின்றி யஃகி கிகழு மென்பதாயிற்று.

வினர்தவழியென்பது வினர்தெனத் திரிர்தது.

ஒர்குருவெனப் பொதப்படக்கூறிஞர், ஒருசாலே மா ணுக்க ராய்த் தம்மின் மூத்தாரையுர் தழுவுதற்கு.

புரிதல் விரும்புதல்.

சிவன்முத்தாரகி பென்புழி ஆக்கச்சொல் உவமப்பொருள் குறித்து நின்றது; ''ஆள்வாரிலி மாடாவேஞே'' (திருவாசகம், கோயின்மூத்ததிருப்பதிகம், செ – 7.) என்ருற்போல. உடர்தையா யுறைந்து காண்பபென்றது, 'மழைபெய்து குளநிறைந்த' தென்ருற் போலக் காரணகாரியப்பொருட்டாய் நின்றது. உம்மைசிறப்பு. ஏகாரம் பிரிநி‰. 'அடைபவர் சிவமேயாகு மதுவன்றித் தோன்ற மென்ற கடனதென்' என்பதும் இர்நிலேயெனக் கொள்க.

இதனுனே செர்தித்தலாமாற மதன்கணிகழு மனு பவ முங் கூறப்பட்டன. (29)

அறிபாமை யறிவகற்றி யறிவி ஹன்னே யறிவுதண் யருளிஞ னறியாதே யறிந்து குறியாதே குறித்தந்தக் காணங்க ளோடுங் கூடாதே வாடாதே குழைந்திருப்பை யாயிற் பிறியாத கிவன்*ரு*னே பிரிந்து தோன்றிப் பிரபஞ்ச பேதமெல்லாந் தானுய்த் தோண்றி நெறியாலே யிவையெல்லா மல்ல வாகி நின்றென்றுந் தோன்றிடுவ னிராதார ஞயே.

## சுப் — பதவுரை

அருளினன் அறியாமை அறிவு அகற்றி – ஆசிரியன் றிருவருளால் அறியாமையும் அறிதலுமாகிய இருவகைப் பாசங்களு நீங்கி,—அறிவினுள்ளே அறிவுதனே அறியாதே அறிந்து – தம்மறிவின் கண்ணே கேட்டலறிவினேக் கேட்குமுறைமையிற் கேட்டு,—குறியாதேகுறித்து – சிந்திக்கு முறைமையிற் சிந்தித்து.—குழைந்து அந்தக்கர ணங்களோடும் கூடாதே வாடாதே இருப்பையாயின் – (பின்பு)அன்புசெய்து அந்தக்கரணங்களிற்சேராது அடங்கி கிற்கப்பெறுவாராணல் (தமக்கு),—பிறியாத சிவன்ருனே பிரிந்து தோன்றி – பிரிதலில்லாத முதல்வன் இயல்பு (கேட் டற்காலத்துப் பொருட்டன்மைபற்றிப்) பே தமாய்த் தோன்றி,—பிரபஞ்ச பேதமெல்லாம் தாணுய்த்தோன்றி – (சிந்தித்தற்காலத்து) உலகபேதம் அனேத்தினுங் (கலப்புப் பற்றி) அபேதமாய்த் தோன்றி,— இவையெல்லாம் அல் ல வாகி – (தெளிந்தபின்) இவ் விரண்டு மன்றி,—நெறியாலே என்றும் கின்றே நிராதாரணய்த் தோன்றிடுவன் – (நேரி யனும் பரியனு மாயதோர்)முறைமைபற்றி எஞ்ஞான்றும் (வேற்றினும் ஒற்றித்து) கின்றே ஒன்றினும் பற்றிலனும் (வேறு) தோன்றும் என்க.

#### சுப் — பதவுரை

எ-து ஆகிரியன் றிருவருளா விருவகைப்பாசங்களு கீங்கிக் கேட்குமுறையிற் கேட்டுச் சிக்திக்கு முறையிற் சிக் தித்துப் பின்னன்பு செய்தடங்கி கிற்கப் பெறுவார்க்கு, முதல்வனியல்பு கேட்டற் காலத்துப் பொருட்டன்மை பற்றிப் பேதமாய்த் தோன்றிச் சிக்தித்தற்காலத்துக் கலப் புப்பற்றி யபேதமாய்த் தோன்றிச் செக்தித்தற்காலத்துக் கலப் புப்பற்றி யபேதமாய்த் தோன்றிச் தெளிக்தபின் இவ்விரண்டு மின்றி கேரியனும் பரியனுமாயதோர் முறைமைபற்றி எவற் றினு மொற்றித்து கின்றே ஒன்றினும் பற்றிலனுய் வேறு தோன்றமென்பதாம்.

கின்று கிராதாரணுப்த் தோன்றிடுவனெனக் கூட்டுக.

தெளிதலாமாறு மதன்பயனு மினித வீளங்கு தற்போருட்டு மேற்கூறிப்போர்தவற்றையும் அனுவதித்து உடன்கூறிஞர். கூடாதே வாடாதேயென ஈண்டுக் கூறவே, எணக் கேட்டல் சிர்தித்தல்களி ஞெரோவழிக் கூடுதலும் வாடுதலு கிகழுமென்ப தாயிற்று. அற்றுகலினன்றே ஆண்டிவ்வாறினி தாவிளங்கப்பெரு தாயிற்றென்பது.

இருத்த வருமைகோக்கி இருப்பையாயினென்றுர்.

இதனுனே தெளிதலாமாற மைதன்கணிகழு மனுபவமுங் கூறப்பட்டன. (30)

புண்ணியமே ஞேக்குவிக்கும் பாவங்கீழ் நாக்கும் புண்ணியணப் பூசித்த புண்ணியத்தி ஒலே கண்ணியஞா னத்தினு லிரண்டி ஊயு மறுத்து ஞாலமொடு கீழ்மேலு கண்ணு ஞைகி பெண் ணுமிக லோகத்தே முத்திபெறு மிவன்ரு கெங்கெழிலென் ஞாயிறெமக் கென்றுகுறை வின்றிக் கண்ணுதற னிறைவதனிற் கலக்து காயங் கழிக்தக்கா லெங்குமாய்க் கருதரன்போ னிற்பன்.

#### சுப் 🗕 பதவுரை

கீழ்நூக்கும் பாவம் மேல் கோக்குவிக்கும் புண்ணியம் – (கியாபகமாகிய வுயிர் அவ்வியல்பிழந்து ஏகதேசப்பட்டுக்) கீழேசென்று துன்பத்தை நுகர்தற்குக் காரண மாகிய பாவமும் மேலேசென்று இன்பத்தை நகர்தற்குக் காரண மாகிய பாவமும் மேலேசென்று இன்பத்தை நகர்தற்குக் காரணமாகிய புண்ணியமும் (தீனயேயாகலின்),—இரண் டி கூயும் – (அவ்விணத்தகோ) இரண்ட கூயும்,—புண்ணியகுப் பூசித்த புண்ணியத்தினுலே நண்ணிய ஞானத் திலைல் அறுத்து – சிவபிராகு அருச்சித்தலென்னும் ஞான நூல் இதன்முதற் சிந்தேத்தலீருகிய ஞானபூசையின் பயனுய் கே தேர் தே தெனித்துணர்(வெனப்படும் அரத்) தான்

அறுத்து,—ஞாலமொடு கிழ்மேலும் நண்ணு இடி(காரண மின்மையிற் காரியமாகிய) பூமி நரக சொர்க்கங்களிற் செல்லுத(லாகிய ஏகதேசச்செலவும்) இன்ருயொழிந்தா ராகி,—-இவன்ருன் கண்ணுதறன் நிறைவதனில் கலந்து – (அஃதொழியவே) அவர்(கரணங்களின் வயத்தராதலின்றி மேல் அங்ஙனர்தோன்றிய) இறைவனது வியாபகத்தைத் த‰ப்பட்டு,—ஞாயிறு எங்கு எழில் என் எமக்கென்று குறைவு இன்றி - ஞாயிறு எவ்விடத்தெழினும் அதனுலே தமக்காவதோர் பயனின்மை தெரிந்தவராய் (ஒருவாற்ரு னுங்) குறைவின்மையை அடைந்து,—எண்ணும் இகலோ கத்தே முத்தி பெறும் – (இவ்விதமாகக்)கருதும் இம்மை யே சீவன்முத்தராகி,—காயம் கழிந்தக்கால் எங்குமாய்க் கருது அரன்போல் நிற்பன் – (மாசினீங்கியவழி ஆடை யினது வெண்மை ஆடைமுமுதும் விளங்கினுற்போல இங்குளிவாங்குங் கலம்போலுழல்வதாகிய) இவ்வுடம்பு கீங்கப்பெறும் (பரமுத்தி) நிஃயிற் (றமது வியாபக)மெங் கணும் (அறிவு விளங்கப்பெற்றுக்) கருதுகின்ற முதல்வ இைடொத்துβிற்பார் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. வியாபகமாகியவுயிர் அவ்வியல்பிழந்து கிழு மேறு மேகதேசப்பட்டுச் சேறற்குக் காரணம், அங்ஙனஞ் சென்றவ்வப்பய ஹகரச்செய்யு மிருவிணத்தளயேயாகலின், அத்தளயிரண்டணயும் ஞான நூலோதன்முதற்சிந்தித்தலீறு கிய ஞானபூசையின் பயனுய் நிகழ்ந்த தெளிதலுணர்வெனப் படும் அரத்தான் அறக்கப்பெற்றுர்க்கு, காரணமின்மையிற் காரியமாகிய ஏகதேசேச்செலவு மின்றுயொழியுர்; அலி தொழியவே, அவர் கரணங்களின் வயத்தராதலின்றி மேலங் ஙனக் தோன் றி ய விறைவனது வியாபகத்தைத் தஃப் பட்டு ஒருவாற்று ஹங் குறைவின்றி இம்மையே சிவன்முத்த ராகி, மாசுகீங்கியவழி ஆடையின்வெண்மை ஆடைமுழுதும் விளங்கிறைபோல, இங்குளிவாங்குங்கலம்போறுழல்வதாகிய விவ்வுடம்பு கீங்கப்பெறம் பரமுத்திகிஃயிற் றமது வியாபக மெங்கணும் அறிவு விளங்கப்பெற்ற முதல்வனேடொத்து கிற்பரென்பதாம்.

சுவசமமாதற்குரிய சாதாரணதன்மமாவ திஃதென்பார், எங்குமாயென்றுர்.

தெளிர்தார்க்குக் கண்ணுதற னிறைவதனிற்கலத்தற்க ணிடையீடின்மை யினிது விளக்குவார், இடையீடாவன விவை யென்பதாஉம் அவை கழிர்தவாறு முடன் கூறிஞர்.

கண்ணு தற னிறைவதனிற் கலந்தார்க்குப் பண்டையேகதேசி வுணர்வு தார்ந்த போதலின், எகதேசவுடம்பி னிகழு மின்பத்தன் பத்திற்கு எதுவாகிய வுற்பாத முதலியவற்றை கோக்கி வாக்கடவ தோர் கவிலயின்மையின், 'எங்கெழிலென்ஞாயிறேமக்' கென்று குறைவின்றி நிற்பாராயினுமென்பது. 'தனக்குவமையில்லா தான் முள்சேர்ந்தார்க் கல்லான் - மனக்கவில மாற்ற லரிது" திருக்குறன், கடவுள்வாழ்த்து, செ - 7) என வெதிர்மறைமுகத்தாற் கூறியது மிதுபற்றியென்க.

கலர்த முத்திபெறுமிவனென வியையும்.

இதனை நிட்டையாமாறு மதன்பயனுக்கூறப்பட்டன.(31)

ஞாலமதின் ஞான்கிட்டை யுடையோ ருக்கு நன்மையொடு தீமையில் நாடுவதொன் றில்ல சீலமில் தவமில்லே விரதமொடாச் சிரமச் செயலில்லே தியானமில் சித்தமல மில்லே கோலமில் புலனில்லே கரண மில்லே குணமில்லே குறியில்ல குலமு மில்லே பாலருட னுன்மத்தர் பிசாசர்குண மருவிப் பாடலிகுறை டாடலிவை பயின்றிடினும் பயில்வர்.

#### சுப் — பதவுரை

ஞாலமதின் ஞானநிட்டை யுடையோருக்கு – இவ் வுலகத்தின்கண் ஞானநிட்டையின்யுடையார்க்கு,—நன் மையொடு தீமை இலே - நன்மைதீமைகளாகிய இருவின களும் இல்லே,—ஒன்று நாடுவது இல்லே – (விணேகளோச் செய்தாராயினும்) ஒருபலத்தை நாடுவதும் இல்ஃ,—சீலம் இஃ – சமயாசாரங்கள் அனுட்டிக்க வேண்டு வதும் இல்**ஃ,—த**வம் இல்ஃ – தவங்கள் பண்ணவேண்டுவது**ம்** இல்ஃ,—விரதமொடு ஆச்சிரமச்செயல் இல்ஃ – விரதா னுட்டானங்களும் ஆச்சிரமதருமங்களும் அனுட்டிக்க வேண்டுவதும் இல்ஃ,—தியானம் இஃ – தியானபாவணே கள் செய்யவேண்டுவதும் இல்லே,—சித்தமலம் இல்லே – சித்தசலனமும் இல்ஃ,—கோலம் இஃ – சமயத்துக்கேற்ற வேடங்கள் தரிக்கவேண்டுவதும் இல்லே,—புலன் இல்லே– விடயங்களேவிடுதல் பற்றுதல் வேண்டுமென்ற நியமமும் இல்‰,—கரணம் இல்‰ – அந்தக்கரணங்க‱ அடக்க வேண்டுமென்பதும் இல்ஃ,—குணம் இல்ஃ – தாமத இராசதகுணங்களே அடக்கிச் சத்துவகுணச்செய்கைகளேச் செய்யவேண்டுமென்ற நியமமும் இல்லே,—குறி இல்லே –

ஒருகுறியின்கண்ணே நிற்கவேண்டுமென்பதும் இல்லே.— குலமும் இல்லே – குலதன்மத்திலே ஒழுகவேண்டுமென்ப தும் இல்லே.—பாலருடன் உன்மத்தர் பிசாசர் குணம் மருவி – பாலர்போல (அறவொழிதலும்) உன்மத்தர் போல (ஒருகாற்செய் தொருகாலொழிதலும்) பேய்பிடி யுண்டவர்போல ச் செயலிழப்பினின்று செய்தலுமாகிய) குணங்களேப் பொருந்தி,—பாடலி இடு ஆடல் இவை பயின்றிடினும் பயில்வர்—(பரமாந்தமேலீட்டாற்)பாடல் ஆடல்களாகிய தொழில்களேச் செய்திடினுஞ் செய்வர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இர்தகிட்டையுடையார்க்கு விதித்தன செய்த அம் விலக்கியன வொழிதலும் வேண்டாம், அவர் செய்தன வெல்லார் தவமாமென்பதாம்.

பாலர் குணம் அறவோழி தற்கும், உன்மத்தர்குணம் ஒருகாற் செய்தொருகாலொழி தற்கும், பிசாசர்குணஞ் செயலிழப்பினின்ற செய்தற்கு முவமையாயின; இவ்வாறன்றி, மேலுணவு தேடாமை முதலியவற்றிற்கு அம்மூன்ற முவமையாயினவென்பாருமுளர்; இச் செய்யுளினெடுத்துக்கொண்ட பொருளோ டியைபின்மையானும். ''பாலருன் மத்தர் பிசாசரி லெனவு — முறங்கி தேண்கை வெறும் பாக் கெனவுர்—தாதே தவிரா தாகுல்''(சங்கற்பரிராகாணம்,செ,2.) எனப் பிருண்டுர் தவிர்தன்மாத்திரைக்கே அவற்றை பெ இத் துக்காட்டியவாற்றுனும், அஃதீண்டைக்கேலோமை யறிக.

பாடலினெ டாடலிவை பயிறல் பரமானர் தமேலீடி நோக்கி நிகழ்வதென்க. (32) தேசமிடங் காலந்திக் காசனங்க ளின்றிச்

செய்வதொன்று போற்செய்யாச் செயலத்ணச்செய்தங் கூசல்படு மனமின்றி யுலாவ னிற்ற

அறக்கமுணர் வுண்டிபட் டினியிருத்தல் கிடத்தன் மாசதனிற் றாய்மையினின் வறமை வாழ்வின்

வருத்தத்திற் றிருத்தத்தின் மை துனத்திற் சினத்தி ஞசையினின் வெறுப்பினிவை யல்லாது மெல்லா மடைந்தாலு ஞானிகடா மரனடியை யகலார்.

### சுப் 느 பதவுரை

ஞானிகடாம் – சிவஞானிகளாவார்,—தேசம் இடம் காலம் திக்கு ஆசனங்கள் இன்றி ஒன்று செய்வதுபோல் செய்யாச் செயலத‰ச் செய்து – ஓர்தேயம் ஓரிடம் ஒரு காலம் ஒருதிக்கு ஓராசன முதலியவின்றி(ச் செய்தற்கெ ளிய) ஒரு தொழில் செய்வதுபோற் செய்தற்கரிய செயல் களேச் செய்து,—உலாவல் நிற்றல் – உலாவுதல் நிற்றல் குளையும்,—உறக்கம் உணர்வு – உறங்குதல் விழித்தல்கள யும்,—உண்டி பட்டினி – உண்ணுதல் உண்ணுமைகளே யும்,—இருத்தல் கிடத்தல் - இருத்தல் கிடத்தல்களேயும்,— மாசதனின் தூய்மையினின் – மாசுடைமை தூய்மை யுடைமைகளேயும்,—வறுமை வாழ் வின் – நல்கு ரவு செல்வங்களேயும்,—வருத்தத்தின் திருத்தத்தின் – துன் ப வின்பங்களயும்,—மைதுனத்தின் சினத்தின் - புணர்ச்சி கோபங்க‰ாயும்,—ஆசையினின் வெறுப்பின் – விருப்பு வெறுப்புக்களேயும்,—இவை அல்லா தும் எல்லாம் அடைந் தாலும் – இவையன்றி (விகாரமுறுதற்கேதுவாகத் தம் முண் மாறுபட்டதொழில்) பலவற்றையுஞ் செய்தாராயி னும்,—அங்கு ஊசல்படு மனம் இன்றி அரன் அடியை அகலார் — அவ்விடத்தே (அவைபற்றி அவர்) சிறி தும் விகாரமுறுதலின்றி முதல்வன் றிருவடியை விட்டு நீங்கு வாரல்லர் (உண்மையா இேக்குவார்க்கு அவர் செய்யுஞ் செயல் வேறுகலான்) என்க.

# சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. விகாரமுறு தற்கே துவாக த் தம்முண் மாறுபட்ட தொழில் பலவற்றையுஞ் செய்தாராயினும், அவைபற்றி யவர் சிறிதும் விகாரமுறுவாரல்லர்; உண்மையானேக்குவார்க்கு அவர் செய்யுஞ் செயல் வேறுகலானென்பதாம்.

செய்யாச்செயலத2ணச் செய்தற்கு வேஹொரு நிய தியும் வேண்டாமென்பார், தேசமிடங்காலர் திக்காசனங்களின்றி யென் ரூர்.

இன் றிச்செய்வதெனவும் அடைந்தாலு மூச்ல்படு மனமின் றி யெனவு மியையும்.

அடைக்காலுமென்னுமும்மை சிறப்பின்கண் வக்கது; ''உவரி தோன்றிவாழ் கொழிலவாயினு மயிஸ்தீஞ்சுவையுப்பிற் சிவண தாங்கு'' என்றுற்போல.

இவையிரண்டு செய்யுளானும் நிட்டைமேவினேர்களதாசாரங் கூறப்பட்டது, (33)

இந்நிஃதா னில்ஃபே லெல்லா மீச னிடத்தினினு மீசனெல்லா விடத்தினினு நின்ற வந்நிஃபை யறிந்தந்த**க் கரணங்க** எட**க்**கி யறிவதொரு குறிகுருவி னருளினை லறிந்து மன்னுசிவன் றீனபடைக் து நின்றவன்ற ஞலே மருவுபசு கரணங்கள் சிவகரண மாகத் துன்னியசாக் கிரமதனிற் றுரியா தீதக் தோன்றமுயல் சிவாதுபவஞ் சுவாதுபூ திகமாம்.

#### சுப் — பதவுரை

இந்நிஃ தான் இல்ஃ பேல் – இங்ஙனம் கூறிய முறை யானே அகம்புறிமன்னுமல் எங்கணும் ஏக நிஃயாய்க் கண்டு இறைநிறைவில் அழுந்துவதாய நிட்டைமேவுதல் அரிதாய்ப் பண்டைப் பயிற்சி வயத்தாற் சுட்டுணர்வுபற் றிப் பிரபஞ்சங் காட்சிப்பட வருமாயின்,—ஈசன் எல்லா இடத்தினினும் எல்லாம் ஈசன் இடத்தினினும் நின்ற அக் <sup>6</sup> நில்யை அறிந்து – (அதீனக் காணும்பொழுதே இறைவன் அதற்குள்ளாயும் புறமாயும் நிற்கு நிலேமையும் உடன் கண்டு,—அந்தக்கரணங்கள் அடக்கி (அவ்வாறு அண்டத் தினிற்கு நிலே அறிதல் அரிதாயின்) மணுதிகள் அடக்கி,— குருவின் அருளிறைல் ின்று அறிவது ஒரு குறி அறிந்து — அறிந்து – குருவருளாற் பிண்டத்தினிற்கு நி ஃ யு ள் ஒன் றின் வைத்தறிந்து,—அவன்றனுலே மன்னு சிவன்றணே அடைந்து – அது வாயிலாகப் புகுந்தாதல் நிலேபெற்ற (அவ்) வியல்பைத் தஃப்பட்டறிந்து,—மருவு பசுகரணங் கள் சிவகரணமாக – ஆண்டுக் காணுங் கரணங்களெல் லாம்பேரின்பமாகப்பேணி, — துன்னியசாக்கிரமதனின் (இவ்வாறு) கருவிகளோடுக் தொழிற்பட்டு நிற்பதாகிய சகல சாக்கிரத்திற்ருனே.—துரியாதீதம் தோன்ற முயல் – (கருவியொன்றனேடுங்கூடா துதொழிலிறக்து நிற்கு ம்) கின்மல துரியாதீதகிலே கைகூடும்படி முயல்வீர்,—சிவாநு பவம் சுவா நுபூதிகமாம்-(அங்ஙனமுயன்ருல்) சிவா நுபவத் தைத் தமதாகக் கொண்டு அனுபவிக்கப்பெறலாம் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இங்ஙனங் கூறிய முறையானே, அகம்புறமென் முமிலங்கணு மேக்கிஃயாய்க் கண்டு இறைகிறைவி லழுக்கு வகாகிய கிட்டை மேவுத லரிதாய்ப் பண்டைப் பயிற்சிவயத் தாற் சுட்டுணர்வுபற்றிப் பிரபஞ்சங் காட்சிப்பட வருமாயின் அதனேக்காணும்பொழுதே இறைவனதற்குள்ளாயும் புற மாயுகிற்குகிஃயுமுடன்கண்டு, அவ்வாறண்டத்தினிற்குகிஃ அறி கலரிதாயிற் பிண்டத்தினிற்குகிஃயு கொன்றின்வைத் தறிக்கு அதுவாயிலாகப் புகுக்தாதல் அவ்வியல்பைத் தஃப் பட்டறிக்கு ஆண்டுக்காணுங் காணங்களெல்லாம் பேரின்ப மாகப் பேணி; இவ்வாறு கருவிகளோடுக் தொழிற்பட்டு கிற ப தா கி ய சகலசாக்கிரத்திற்றுனே கருவிபோன்றனேடுங் கூடாது தொழிலிறக்து கிற்கும் கின்மலதுரியாதீதகிஃ கை கூடும்படி முயல்வீர், சிவானுபவக் தமதாகக்கொண்டு அனு பனிக்கப்பெறலாமென்பதாம்.

அர்ரிலேயையறிர்தென்றது அண்டத்தின் வைத்தறி தூல யெனவும், அறிவதொருகுறி குருவினருளிஞலறிர் தென்றது அவ் வறிவிற்கேதுவாய்ப் பிண்டத்தின் வைத்தறி தூலயெனவுமுணர்க.

சிவன் ஆகுபெயர்.

அகாச்சுட்டு வருவித்துரைக்க.

முயலென்பது முன்னி‰யேவல்.

தி வானுபுவஞ் சுவானுபூ திகமென் புழித் தொக்கு நின் றவாரு வத முறையே செயப்படுபொருண்மைக்கண் ணும் விணமு தற் பொருண்மைக்கண் ணும் வக்த காரகம்; அமிழ்தவுண்டி கடவு எருண்டி யென்ரு ற்போல. இதனுனே அக்கிட்டை மேவப்பெருதார்க்கு அது பெறுமுபா யம் கூறப்பட்டது. (34)

சாக்கிரத்தே யதீதத்தைப் புரிக்தவர்க ளுலகிற் சருவசங்க நிவிர்த்திவந்த தபோதனர்க ளிவர்கள் பாக்கியத்தைப் பகர்வதுவெ னிம்மையிலே யுயிரின் பற்றறுத்துப் பரத்தையடை பராவுகிவ என்றே வாக்குமுடி கவித்தரசாண் டவர்களரி வையரோ டனுபவித்தங் கிருந்திடினு மகப்பற்றற் றிருப்பர் கோக்கியிது புரியாதோர் புறப்பற்றற் முனு துழைவர்பிறப் பினின்விணக ணுங்கி டாவே.

#### சுப் -- பதவுரை

சாக்கிரத்தே அதிதத்தைப் புரிந்தவர்கள் — (இங்ஙனம் பசுகரணஞ் சிவகரணமாகத் துன்னிய) சாக்கிரத்தினின்று கொண்டு தானே (கரணங்கடந்த) அதிதத்தைப் புரிந்தார், —உலகில் சருவசங்க நிவிர்த்திவந்த தபோதனர்கள் – இவ் வுலகின்கண்ணே கருவிகளினீங்கி (டிட்டை மேவிணுரோ டொப்ப)ச் சிறந்தாரேயாவர்,—இவர்கள் பாக்கியத்தைப் பகர்வது என் – இவர்கள் (முற்பிறவியிற் செய்த) சிவ புண்ணியப் பேற்றைச் சொல்ல வொண்ணுமையின்,— இம்மையிலே உயிரின் பற்று அறுத்துப் பரத்தை அடை பராவு சிவர் அன்ரே – இம்மைக்கண் உயிர்ப்பற்று நீங் கிச் சிவத்தைப்பொருந்தி (இரண்டற நிற்கையாற்) சஞ் சரிக்கின்ற சிவமேயாவர்,--அவர்கள் ஆக்கு முடி கவித்து அரசு ஆண்டு அரிவையரோடு அனுபவித்து அங்கு இருந் திடினும் – அவ்வுண்மை யறிந்தார் ஆக்கப்பட்ட முடி யிண்யணிந்து அரசாட்சுசெய்து அரிவையரோடின்புற் றிருந்திடினும்,—அகப்பற்று அற்று இருப்பர் – அகப்

பற்று நீங்கினவரேயாவர் (ஆகலின் உண்டுடுத்துப் பூசி முடித்துச் செய்யுர் தொழிலொப்புமையே பற்றி அவரை உலகத்தாரோடு வைத்தெண்ணற்க. — நோக்கி இது புரியா தோர் புறப்பற்று அற்ருலும் — ஆராய்ர்து இவ்வகப்பற்று நீங்காதோர் புறப்பற்று நீங்கினும், — விண்கள் நுங்கிடாவே பிறப்பினின் நுழைவர் — விண்கள் ஏறுதலிற் பிறப்பிண் யடைவர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இங்ஙனம் பசுகாணஞ் சிவகாணமாகத் துன்னிய சாக்கிரத்தினின்றுகொண்டுதானே காணங் கடந்தவதீ தத்தைப் புரிந்தார், கருவிகளினீங்கி நிட்டைமேவினேரோ டொப்பச் சிறந்தாரேயாவர்; அவ்வுண்மையறிந்தார் உண் டுடுத்துப் பூசி முடித்துச் செய்யுந் தொழிலொப்புமையே பற்றி யவரை உலகத்தாரோடு வைத்தெண்ணற்கவென் பதாம்

பராவுதல் சஞ்சரித்தல்.

இதனுனே யங்ஙன முயன்று ாது பெருமை கூறப்பட்டது.

ஞானவதிகாரப்பட்டமைபற்றி மீண்டுக் கேட்டலுடன் வைத்து ஒருவாற்முற் முெகுத்தோதிய இன்னோன்னவையெல் லாம் வருகின்ற சூத்திரங்களான் விரித்துக் கூறப்படும்.

புறச்சமயகெறியென்பதாமுத வித்து‱யும் இரண்டாங்கூற் றைத் தெரித்துணர்த்தியவாறு. (35)

#### மூன்ருமதிகரணம்

கருவிகழிக் தாற்காணு ரொன்றுமெனிற் காணுர் காணுதார் கன்னிகைதான் காமரதங் காணுண் மருவியிரு வரும்புணர வக்த வின்பம் வாயிறை பேசரி து மணர்தவர்தா முணர்வ ருருவினுயிர் வடிவதுவு முணர்க்திலர்காண் சிவணே யுணராதா ருணர்வினு லுணர்வதுகற் பணகா ணருள்பெறினவ் விருவரையு மறிவிறக்தங் கறிவ ரறியாரேற் பிறப்பும்விடா தாணவமு மருதே

#### சுப் — பதவுரை

மருவி இருவரும் புணர வந்த இன்பம் வாயினை் பேச அரிது – பொருந்தி யிருவரும் புணரவந்த இன்பம் வாக் காற்பேசுதல் அரிதாயினும்,—மணந்தவர்தாம் உணர்வர்– மணந்தவர்தாம் உணர்வரன்றி,—காமரதம் கன்னிகைக தான் காணுள் – அக்காமரசத்தினக் கன்னிகை அறியாள் (அதுபோல),—அருள்பெறின் அவ்விருவரையும் அறிவு இறக்து அங்கு அறிவர் – திருவருணப் பெறிற் றம்மையுக் தலேவனேயும் (கருவி) அறிவிறந்து அங்கே யறிவர் அன்றி.– காணுதார் காணூர் அறியாரேல் – அறியமாட்டாத அபக் குவா் அத‱க் காணூர்தாமே அங்ஙனம் அறியாரேல் (அவர்க்குணர்த்தும்வாயில் இல்லே இதுநிற்க).—உருவின் உயிர்வடிவதுவும் உணர்ந்திலர்காண் — (பன்னிறங்களான் மயங்கித் தன் ெணையிழந்த படிகம்போலக்) க ஃ யோ தி மண்ணந்தமாகிய உருவான் (மயங்கியே) ஆன்மசாரூபம் உணரப்பெற்றிலர்.—உணராதார் உணர்விரைல் சிவண உணர்வது கற்பணகாண் - அதணயுணராத சிவசங்கிராந்த

வாதிகள் அப்பெற்றித்தாகிய வுருவுணர்வால் (அவ்வான் மாவுக்குள்ளாகிய)சிவபிராண்யும் அறிவாமென்றல் பாவக மாத்திரையேயாகலான்,—கருவி கழிந்தால் ஒன்றும் காணர் எனின் – கருவியறிவு இறந்துகின்று அருளான் அறியப்பெரு நென்னின் (ஏகதேசமாகியகருவியுள்ளளவும் ஏகதேசக்காட்சி நீங்காமையால்),—பிறப்பும் விடாது ஆணவமும் அருதே – பிறவி யொழியாது பிறவிக்கு மூல மாகிய ஆணவமலமும் பற்றறக் கழியாது என்க.

# சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து. இருவரும் புணர வந்த வின்பம் பேசரி தாயினும் மணந்தவர் தாமுணர்வர், அங்காமரசங் கன்னிகை காணுள், அதுபோல அருள்பெறிலவ் விருவரையுமறிவிறந்தங்கறிவர், காணமாட்டாத வபக்குவ ரதீணக் காணுர்தாமே யாகலான் அவருக்கு உணர்த்தும் வாயிலில்லே. இது நிற்க பன்னிறங் களான் மயங்கித் தன்னெளியிழந்த படிகம்போல உருவான் மயங்கியே யான்மசொருப முணரப்பெற்றிலர்; அதீணயுணரா தார் அப்பெற்றித் தாகிய வுருவுணர்வால் அவ்வான்மாவுக்குள்ளாகிய கிவீனயு மறிவாமென்றல் பாவகமாத் திரையே யாகலாற் கரு விய றிவிறந்து நின்று அருளானறியப்பெறு தார்க்கு ஏகதேசமாகிய கருவியுள்ளனவு மேகதேசக்காட்கி நீங்காமையாற் பேறைறுக்கழியாது பிறவிக்கு மூலமாகிய வாணவமலமும் பற்றறக்கழியாதென்பதாம்.

இஃத எடுத்துக்காட்டுவமை.

ஈண்டுருவென்றது கூலயாதிமண்ணர்தமாகிய கருவிக் கூட்டத்தை. இன் எதப்பொருட்கண் வர்த வைர்தாமுருபு. அது பகுதிப்பொருள் விகுதி.

உணரா தார் சிவணயுணர் வசென வியையும். உயர்வு சிறப்பும் மை விகாரத்தாற் *ெரு*க்கது. உணரா தாரென்றது சிவசங்கிரார் த வாதிகளே கோக்கிக் கூறியது.

காணிரண்டுங் கட்டுரைக்கண்வர் தவசை கிலை.

இதனை பேசுகாணங்கள் சிவகாணமாகத் துண்னிய சாக்கிரத் தைப் பெற்ருர் அதன்மேலுங் காணங்கடுக்க வதீ தத்தைப் புரி தற்கு அறிவு செல்லுமாறு யாங்ஙன? மென்னுஞ் சிவசங்கிராக்தவாதிகளே மறுக்குமுகத்தால், 'துண்னிய வைம்புலவேடர் சுழலிற்பட்டுத் தூண வீனயுமறியாது தயருறுக்கொல்லுயிர் என்ற' மூன்றுங்கூற வலி யுறுத்தப்பட்டது,

#### நான்காமதிகரணம்.

பன்னிறங்க ளகைவகாட்டும் படிகம்போ அள்ளம் பலபுலன்க ணிறங்காட்டும் பரிசு பார்த்திட் டிக்கிறங்க ளென்னிறமன் றென்று தன்ற

னெழினிறங்கண் டருளினு விக்கிறத்தின் வேருப்ப் பொய்க்கிறவைம் புலகிறங்கள் பொய்பெனமெ**ப் கண்டான்** 

பொருக்திடுவன் சிவத்திெரும் போ**தா**ன் பின்ண முன்னிறை<sup>நீ</sup>ர் சிறைமுறிய முடுகி யோடி

முக்கீர்சேர்க் தக்கீராய்ப் பின்னீங்கா முறைபோல்.

#### சுப் — பதவுரை

பல் நிறங்களவை காட்டும் படிகம்போல் – (தன்ண யடுத்த) பன்னிறங்களின் இயல்பே (தன்மாட்டுக்) காட்டி நிற்கும் (பொதுவியல்புடைய) படிகம்போல,—உள்ளம் பல புலன்கள் நிறம் காட்டும் பரிச பார்த்திட்டு – ஆன்மா வும் (தன்னுற்சாரப்பட்ட) கருவிகளினியல்பே (தன் மாட்டுக்) காட்டிகிற்குக் தனது பொதுவியல்பை (முன் னர்ச்) சிந்தித்தறிந்துகொண்டு,—இந்நிறங்கள் என்கிறம் அன்று என்று தன்றன் எழில் நிறம் இந்நிறத்தின் வேருய் அருளினுல் கண்டு – (பின்னர்ப் படிகவௌளி அவற்றின் வேறோனதாயிறுற்போல) இப்பொதுவியல்பு என தியெல் பன்றென்று தனது சிறப்பியல்பு இவற்றின்வேரு (யுண் டென்பதும்) அருளான் உணர்ந்து,—பொய்ந்நிற ஐம்புல நிறங்கள் பொய்யேன மெய்கண்டான்-(பின்பு அங்ஙனம்) பொதுவியல்பையே (தன்னியல்பாகச்செய்து நிற்கும்) அக் கருவிஞானம் பொதுவியல்பேயா யொழியும்படி (தன் னியல்பு விளங்குதற் கேதுவாகிய) உண்மையுணர்ந்தான்,--சிவத்திடுரும் பொருந்திடுவன் – ( அத்தன்னியல்பின் விளங்கித் தோன்றாஞ் ) சிவத்தையுறுவன்,—பின் கோப் போதான் – மீள (அக்கருவிக்கூட்டத்திற்) செல்வானல் லன்,—முன்கிறை சிறைகீர் முறிய முடுகி ஓடி முக்கீர் சேர்ந்து அக்கீராய்ப் பின் கீங்கா முறைபோல் - முன் னிறைவுற்றுச் சிறைப்பட்ட நீர் முறிந்தவழி விரைந்தோ டிக் கடலின்கட்சென்று அங்ரோயடங்கிப் பின் மீளாத வாறு போலும் என்க.

## சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து தன் ஊயடுத்த பன்னிறங்களினியல்பே கன் மாட்டுக்காட்டி நிற்கும் பொதுவியல்புடைப படிகம்போல, ஆன் மாவுக் தன்றைசாரப்பட்ட கருவிகளினியல்பேதன் மாட்டுக்காட்டி கிற்கும். தனது பொதுவியல்பை முன்னர்ச் சிக்தித்தறிக்துகொண்டு, பின்னர் அப்படிகவொளி யவற்றின் வேறுளதாயிறைபோல, தனது சிறப்பியல்பு இவற்றின் வேறு யுண்டென்பது முணர்க்து, பின்னங்ஙனம் பொதுவியல் பையே தன்னியல்பாகச் செய்துகிற்கும் கரு விஞானம் பொதுவியல்பேயாயொழியும். டி தன்னியல்பு விளங்குதற்கு ஏதுவாகிய வுண்மையுணர்க்தா னத்தன்னியல்பின் விளங்கித் தோன்றுஞ் சிவத்தையுறுவன்; மீளவக்கருவிக்கூட்டத்திற் செல்வானல்லன், சிறைப்பட்டகீர் முறிக்தவழிக் கடலிற் சென்றடங்கி மீளாதவாறபோலுமென்பதாம்.

கருவிகள் அப்பெற்றியவாயவழி அவற்றை நீங்கி யருள்பெறு மாறு யாங்ஙன? மென்று கோதலுறுவார்க்கு உபாயங் கூறியவாறு.

சேர்தற்கு இடையீடின்மை விளக்குவார், முடு கியோடி யென்றுர்

எங்குந்தா னென்னினு மெப்த வேண்டர வெங்குமில னென்னின்வே மிறையு மல்ல னங்கஞ்சே ருயிர்போல்வ னென்னி னங்கத் தவயவங்கள் கண்போலக் காணு வான்மா விங்கு எ மியம்புந்தத் துவங்களின்வைத் தமிவ திறைஞானக் தந்துதா வீதல்சுட ரிழந்த துங்கவிழிச் சோதியுமுட் சோதியும்பெற் ருற்போற் சோதிக்கு, ் சோதியாய்த் தோன்றிடுவன் காணே.

## சுப் — பதவுரை

எங்கும் தான் என்னின் நாம் எய்த வேண்டா <u></u> உயிர் கரணங்களெல்லா சிவமயமே வெனின் (வேற்றுமை யின்மையாற் கருவிவழிச் செல்லுஞ் சகலஙிஃயைக் கைவி ட்டுத் திருவடியை) யார் தீலக்கூடவேண்டாமையா னும்,--எங்கும் இலன் என்னின் வேறு இறையும் அல்லன்-(அதுபற்றி) எல்லாஞ் (சிவமாதல்) இல்ஃபெனின் (எவற் றினும் வியாபகமா யுடனின்று செலுத்துவதாகிய) அவன திறைமைக் கிழுக்காய் முடியுமாகலானும்,—அங்கஞ்சேர் உயிர் போல்வன் என்னின் – இருவகையுமின்றிக் கலப் பினுல் உடம்பின்கட் பொருந்திய உயிர்போல ஒப்ப நிற்ப னென்பது பெறப்படு மாகலான்,—அங்கத்து அவயவங்கள் கண்போலக் கோ ண இங்கு – உடப்பின்கணுளவாகிய (ஐக்திக்திரியங்களினும் உயிரொப்பகிற்பினும்) ஏண்பிக்திரி யங்கணுன்கும் ( ஒளியால் அவ்வான்ம போதத்தோடும் விரவிச் சேய்மைக்கண்ணதாகிய விடயத்தையும் வியாபித் தறியுங்) கண்ணிந்திரியம்போல வியாபித்தறியமாட்டா (வாய்த் தம்மாட்டு வந்த விடயங்களோ நின்ருங்கு நின்றி யைந்தறிவனவே யாமன்றே) அதுபோல,—ஆன்மா நாம் இயம்புந் தத்துவங்களின் வைத்து அறிவது – ஆன்மாவி னும் நீ யியம்புந் தத்துவங்களினும் வைத்துப் பார்த்து (வேற்றுமை) அறிந்துகொள்ளப்படும்,— இறை ஞானம் தந்து தாள் ஈதல் - (ஆகலான் அப்பெற்றித்தாகிய உயிர் அப்பெற்றித்தாகிய கருவிஞானத்தைக் கைவிட்டு) இறை ஞானர் தர்து திருவடிகளே ஈயப்பெறுதல்,—சுடர் இழந்த துங்க விழிச் சோதியும் உட்சோதியும் பெற்ருற்போல் --ஓ ழி யி ழந்த கண் மாசுநீங்கியவழித் தன் ௌியையும் (தனக்குள்ளொளியாய் நின்று செலுத்தும்) ஆன்மபோதத் தையும் (ஒருங்கே) பெற்ருற்போலுமாகலின்,—சோதிக் குட்சோதியாய்த் தோன்றிடுவன் காணே – (அவ்வழி இறைவன்) ஆன்மாவின் அறிவுக்கறிவாய்த் தோன்று வான் (அன்றி ஏகதேசமாகிய ஏனக் கருவி யறிவுக்குள் அறிவாய்த் தோன்றுவானல்லன்) என்க.

## சி**வ —** பொழிப்புரை

உயிர் கரணங்களெல்லாஞ் சிவமயமேயெனின் வேற்றமையின்மையாற் கருவிவழிச் செல்றுஞ் சகல்நிலேயைக் கைவிட்டுத் திருவடிபைத் தஃஃக்கூட வேண்டாமையானும். அதுபற்றி பெல்லாஞ் சிவமாதலில்ஃபெனின் எவற்றினும் விபாபகமாயுடனின் று செ லுத் துவதாகிய வவன திறைமைக்கு இழுக்காய் முடியுமாகலானும், இருவகையுமின்றிக் கலப்பின <u>அடம்பின்க ணுயிர்போல ஒப்பநிற்பனென்பது பெறப்படுமா</u> கலான், உடம்பின்கணுளவாகிய வைர்திர்திரியங்களினும் உயிர் ஒப்ப நிற்பி னும் ஏணே யிக்திரியங்கணுன்கும் ஒளியாலவ் வான்ம போதத்தோடும் விர விச் சேப்மைக்கண்ணதாகிய விடயத்தையும் வியாபித்தறியுங் கண்ணிர்திரியம்போலவியா பித்தறியமாட்டாவாய்த் தம்மாட்டு வந்த விடயங்களே நின் ருங்கு நின்ற இயைக் த நிவனவேயாமன்றே, அதுபோலவான் **மாவினு**க் **தத்** துவங்களினும் வைத்**து**ப் பார்த்து வேற்றுமை யறிக்துகொள்ளப்படுமாகலா**ன்,** அப்பெற்றித்தாகிய உடி**ர்** அப்பெற்றித்தாகிய கருவிஞானத்தைக் கை விட்டு இறை ஞானந்தந்து திருவடிகளேயியப்பெறுதல், ஒளியிழந்த கண் மாசு நீங்கியவழித் தன்னெளியையுர் தனக்கு உள்ளொளி யாய் நின்று செலுத்துமான்மபோ த்தையும் ஒருங்கே பெற் ருற்போ அமாகலின், அவ்வழி யிறைவன் ஆன்மாளி னறிவுக் கறிவாப்த் தோன்றுவானன்றி ஏகதேசமாகிய வேணக் கருவி யறிவுக்கு ளறிவரப்த் தோன்றுவானல்லனென்பதாம்.

இறைவ தெப்ப நிற்பினும் எகதேசப்பொருள் எகதேசப் பொருளே வியாபகப்பொருள் வியாபகப்பொருளே யென்பார், உவமை யெடுத்துக் காட்டி ஆன்மாவினும் நாமியம்புக் தத்துவங் களினும் இங்கு வைத்தறிவதென்ருர். காமென்னு முளப்பாட்டுத் தன்மை "காமரை யாமத் தென்னேவர்துவைக் பையர்ததுவே" (திருக்கோவையார், செய் யுள் — 87.) என்முற்போல ஈண்டிழித்தற் குறிப்புத் தோன்ற முன்னி‰க்கண் வர்தது.

அறிவதென்றது வியங்கோள், "கொள்ளப்படர்துமறப்பது" (திருக்கோவையார், செ- 87.) என்பதுபோல.

இங்கென்பது உவமவுருபு தோன்ற நின்றது.

ஈதல் ஆகுபெயர்.

இழர் தவென்னும் அன்பெரு த வகாவீற்றுப் பலவறிசொல் விழிகளே யுணர்த் திப்பெற்ருற்போலென்னும் பயனி‰கொண்டது.

மாசுரீக்கர் தோன் றத் தங்கவிழிச் சோதியென்ருர்.

யாண்டுமொப்பஙிற்குஞ் கிவத்திமெரும் பொருக்தினவன் மீளி னும் அதுபற்றி யிழுக்கென்ண? யென்னுஞ் கிவாத்துவித சைவரை கோக்கி ஒப்ப நிற்கும் வழியும் வேற்றமை யுண்டென்பது உவமை முகத்தா னினிது விளக்கிப் 'போதான் பின்ண' யென்றதனே வலியுறுத்தியவாறு.

பாசிபடு குட்டத்திற் கல்லிணேவிட் டெறியப் படும்பொழுது நீங்கியது விடும்பொழுதிற் பாக்கு மாசுபடு மலமாயை யருங்கன்ம மணத்து மானடியை யுணரும்போ தகலும்பின் னணுகு நேசமொடுக் திருவடிக்கீழ் நீங்காதே தூங்கு நிண்வுடையோர் நின்றிடுவர் நிலேயதுவே யாகி யாசையொடு மங்குமிங்கு மாகியல மருவோ ரரும்பாச மறுக்கும்வகை யருளின்வழி யுரைப்பாம்.

#### சுப் — பதவுரை

சேமொடும் திருவடிக்கீழ் நீங்காதே தூங்கும் நிண வுடையோர் – இடையருத அன்போடு சிவத்தைப் பொரு ர்த<del>ி</del> அதீதத்தையடையு<mark>ம் இச்சையுடையோர்,—நில் அது</mark> வேயாகி நின்றிடுவர்—அச் சுத்தாவத்தை நிஃயேயாய் நிற் பர் (ஒரோவழி),—படு குட்டத்தில் கல்லிணே விட்டெறியப் படும்பொழுது நீங்கி அது விடும்பொழுதில் பரக்கும் பாகி... பொருந்திய தடாகத்திற் கல்லெறியும்போது நீங்கி அஃ தில்லாதபொழுது பரக்கும் (அந்நீர்ப்) பாசிபோல,—ஆசு படு மலம் மாயை அருங்கன்மம் அணத்தும் அரன் அடியை உணரும்போது அகலும் பின் அணுகும்-குற்றம்பொருந் தியமலமும் மாயையும் பெரிய கன்மமுமாகிய வெல்லாம் சிவத்தை உணரும்போது நீங்கி (அதண் யுணராத அற்றம் பார்த்து வந்து தஃப்படுதலாகிய) மீட்சிவருமாயின் (அது வாதீனபற்றி நிகழ்வதாகலின்),—ஆசையொடும் அங்கும் இங்குமாகி அலமருவோர் அரும்பாசம் அறுக்கும் வகை அருளின் வழி உரைப்பாம் – (அங்ஙனம்) விருப்பத்தோடு சிவத்தின்மாட்டும் கருவிகளின்மாட்டும் மீண்டு சுழல் வோர் ( அதற்கேதுவாகிய ) பெரிய மலவாதணேயைப் போக்கும்வண்ணம் அருளுபாயத்தை முன்னர்க் கூறு வாம் (அதணக் கடைப்பிடித்துச் செய்து அவ்வாதண கீக்கிக் கோடற் பாற்று) என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சிவத்தைப் பொருந்தியவன் ஒரோவழிக் கருவி களின் மீளவருமாயின் அத நீர்ப்பாசிபோல அற்றம் பார்த்து வந்து "தஃப்படும் வாதஃனபற்றி நிகழ்வதாகனின், அவ் வாதணே முன்னர்க் கூறப்படு முபாயத்தைக் கடைப்பிடித்துச் செய்து நீக்கிக்கோடற்பாற்றென்பதாம்.

இவை மூன்று செய்யுளானும் 'அவரினீக்கி மலமகற்றித் தானுக்கி மலாடிக்கீழ் வைப்ப' னென்ற சாலாங்கூற்றப் பொருள் வலியு அத்தப்பட்டது. (39)

எட்டாஞ்சூத்திரமுடிந்தது.

ஆகத்திருவிருத்தம்-291.



சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

# சா தனவியல் ஒன்பதாஞ்சூத்திரம்

# ஒன்பதாஞ்சூத்திரம்

மே‰ச் சூத்திரத்தாற் பேறமுதலியவற்றை யுணர்க்தானுக்கு அப்பேற பயப்பதாகிய சாதனஞ்செய்யுமாற வகுத்தைக் கூறுதற் கெழுத்தத ஒன்பதாஞ்சூத்திரம்.

பாசஞா னத்தாலும் பசுஞானத் தாலும் பார்ப்பரிய பரம்பரணப் பதிஞானத் தாலே கேசமொடு முள்ளத்தே நாடிப் பாத நீழற்கீழ் நில்லாதே நீங்கிப் போதி ணசைதரு முலகமெலா மலகைத்தே ராமென் றறிந்தகல வந்நிலேயே யாகும் பின்னு மோசைதரு மஞ்செழுத்தை விதிப்படியுச் சரிக்க வுள்ளத்தே புகுத்தளிப்ப னூனமெலா மோட.

#### ்சுப் — பதவுரை

பாசஞானத்தாலும் பசுஞானத்தாலும் பார்ப்ப அரிய பரம்பரணே – (மேற்கூறிய வாற்ருல்) ஏணப் பாசஞான பசுஞானங்களாகிய இருவகை ஞானங்களாலும் எய்துதற் கரியனை பரம்பரணே,—பதிஞானத்தாலே உள் னத்தே நாடி – அவனது திருவடிஞான மொன்ருனே தன் னறிவின்கண் வைத்தாராய்க்து,—சேசமொடும் பாதநீழற் கீழ் நில்லாதே நீங்கிப்போதின் – சேசமொடும் பாதநீழற் கீழ் நில்லாதே நீங்காதே தூங்கப்பெருதவழி,—ஆசை தரும் உலகமெலாம் அலகைத்தேராமென்று அறிக்து அகல – பற்றுச்செய்தற்கேதுவாகிய எத்திறப்பட்ட பிரபஞ்சமும் (நின்றுழி நில்லாது பெயருங்) கானற்றேரின் இயல்பின வாகக் கண்டுகழிப்பவே,—அக்நிலேயே ஆகும் – (அத்திரு வடிஞானம் விளங்கி) அந்நில கைகூடப்பெறும்,—பின் னும் உள்ளத்தே புகுந்து அளிப்பன் ஊனமெலாம் ஓட-அதன்பின்னும் அவ்வாறு உளத்தே ஞானத்தை விளக்கி ஞேயமாகிய தன்னே அளிப்பதைலாற் பாசமுற்று நீங்கி வாதீனபற்றிச் சலியாமைப்பொருட்டு,—ஓசைதரும் அஞ் செழுத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க – அப்பொருள் பயக்குந் திருவஞ்சேழுத்தை அவ்விதிப்படி (யறிந்து) உச்சரி க்க என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறியவாற்றுல் ஏனேயிருவகைஞானங்க ளானு மெய்து தற்கரியதையை பரம்பரீன அவனது திருவடி ஞானமொன்றுனே தன்னறிவின்கண் வைத்தாராய்க்து கேச மொடுக் திருவடிக்கீழ் நீங்காதே தூங்கப் பெறு தவழிப் பற்றுச் செய்தற்கே துவாகிய எத்திறப்பட்ட பிரபஞ்சமும் நின்றுழி நில்லாது பெயருங் கானற்றேரினியல்பினவாகக் கண்டு கழிப் பவே, அத் திருவடி ஞானம் விளங்கி யக்நிலே கைகூடப்பெறும். அதன்பின்னு மவ்வாறு பாசத்தையொருளி ஞானத்தைப் பெற்று ஞேயத்தைக் கண்ட காட்சி யொரோவழி வாதணே பற்றிச் சலியாமைப்பொருட்டு, அப்பொருள் பயக்குக் திரு வஞ்செழுத்தை யவ்விதிப்படிய றிக் து உச்சரிக்க வென் பதாம்.

ஈண்டு ஊனமென்றது வாதமைலத்தை.

நில்லாதே நீங்கிப் போதிகொனவே, அவ்வாற நிற்றலு மனு வாதமுகத்தா னீண்டு விதிக்கப்பட்டதாயிற்று.

ஆகவே இச்செய்யுள் முதனூலொன்பதாஞ் சூத்திரம்போல முக்கூற்றதாயவாற கண்டுகொள்க. (1)

#### முதலதிகரணம்

வேதசாத் திரமிருதி புராண்கலே ஞானம் விரும்பசபை வைகரியா தித்திறங்கண் மேலா நாதமுடி வானவெல்லாம் பாச ஞான நணுகியான் மாவிவைகீழ் நாட லாலே காதலின ஞன்பிரம மென்னு ஞானங் கருதுபசு ஞானமிவ னுடலிற் கட்டுண் டோதியுணர்க் தொன்றென்று வுணர்க்திடலாற் பசுவா மொன்றுகச் சிவனியல்பி னுணர்க்திடுவன் காணே.

## சுப் — பதவுரை

பாசஞானம் – மேற்கூறிப்போந்த மூவகை ஞானங்களுட்) பாசஞானமாவது,—வைகரி ஆதித்திறங்கள் வேதம் சாத்திரம் மிருதி புராணம் கஃலஞானம் விரும்பு அசபை – வைகரிமுதலிய நால்வகை வாக்கின் பகுதியவாகிய வேதங்களும் சாத்திரங்களும் மிருதிகளும் புராணங்களும் மற்றக் கஃலஞானங்களும் விரும்புகின்ற அசபையு (மாகிய சொற்பேரபஞ்சமும்),—மேலாம் நாதமுடிவான வெல்லாம் – (நிலமுதல்) மேலாகிய நாதமீருகிய (பொருட்பிரபஞ்சமு மென்னும்) இவை (பற்றி நிகமும் ஏகதேசஞானம் அணத்துமாம்),—கருது பசுஞானம் – கருதுகின்ற ஏனேப் பசுஞானமாவது,—நணுகி (ய) ஆன்மா இவைகீழ் நாடலாலே – (இவற்றைப்) பொருந்திய ஆன்மா இவையீனத்துந் தன்கீழ் வியாப்பியமென்றறி (ந்து நீங்கித் தான் அவற்றிற்குமேற்படு)தலான்,—கா த விறைன் நான் பிரம மேன்னும் ஞானம் – (அங்ஙனம் அதுபற்றி நிகழ்வதோர்)

செருக்கால் (அநா தி மு த் த னேப் போல மு த் த குகிய) யானும் (அவ்வாறு) பிரமமாவேனெனச் (சடி தி யின் மதிக்கவருவதோர்) சிவசமவாதஞானமாம் (அற் றேல் அறிந்து நீங்குதலின் வேற்றுமையின்மையிற் பசு வைச் சமப்பிரம மென்றற் கிழுக்கென்னேயெனின்),— இவன் உடலில் கட்டுண்டு – இவ்வான்மாத் தூல சூக்கும பரதேகங்களாற் கட்டுண்டும்.—ஒதி உணர்ந்து - நூலு ணர்வான் உணர்த்தவுணர்ந்தும்.—ஒன்று ஒன்ரு உணர்ந் திடலால் – ஒவ்வோர் இந்திரியங்களிலைல் ஒவ்வொரு விட யங்கீள யுணர்(ந்தும் இடையே நீங்கு)தலான்,—பசுஆம் அப்பசு (ஆதிமுத்த)னும்,—சிவன் – பதி,—இயல்பின் ஒன் ருக உணர்ந்திடுவன் காணே – (ஒருவனுணர்த்த உணர்த லின்றித்) தானேமுமுதும் அறிந்தாங்கறி(ந்து அநைதியே நீங்கிய பேரறிவ) கைலின் (அநைமுத்தனும்) இவ்வேறு பாட்டைத் தெற்றெனவுணர்க என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிப்போக்த மூவகைஞானங்களுட் பாச ஞானமாவது நால்வகைவாக்கின் பகுதியவாகிய வேதமுதலிய சொற்பிரபஞ்சமும் நிலமுததைமீருகிய பொருட்பிரபஞ்சமு மென்னு மிவைபற்றி நிகழு மேகதேசஞானமணேத்துமாமென வும், ஏணப்பசுஞானமாவது இவற்றைப்பொருக்திய வான்மா இவையணேத்துக் தன்கீழ் வியாப்பியமென்றறிக்து நீங்கித் தானவற்றிற்கு மேற்படுதலான் அங்ஙனமதுபற்றி நிகழ்வ தோர் செருக்கால் அநாதிமுத்தணப்போல முத்ததைய யானுமவ்வாற பிரமமாவேனெனச் சடிதியின் மதிக்க வருவ தோர் சிவசமவாதஞானமெனவு முணர்கவென்பதாம். ஞானவேற்றுமை தெரித்தக் கூறியவாறு. அற்றேல், அறிந்து நீங்கு தலின் வேற்றுமை யின்மையாற் சமப்பிரமமென்றற் கிழுக்கென்னே? யென்னு மாசங்கை நீக்கு தற்பொருட்டு அரை திமுத் தேறேடு ஆதிமுத் தனிடையறிந்து நீங்கு தலின் வேற்றுமை பெரி தா தல் காட்டுவார், இவனுடலிற் 'கட்டுண் டோ தியுணர்ச் தொண் ரென்று வுணர்க்திடலாற் பசுவாமொன்றுகச் சிவனியல்பி ஹணர்க் திடுவன்காணே' யென்றுர். பசுத் துவ நீங்கியவழியு மவ்வாறு மதித் தல் பசுத்துவவா தூன பற்றியாகலா னது பசுஞானமேயாமென்பது, நான் பிரமமென்னுஞானம் ஏகான்மவா தம்பற்றி நிக மூஞா ன மெனினுமாம்.

காடலாலெனவும் உணர்ச்திடலாலெனவும் உணர்ச் திடுவ னெனவுங் காரியத்தைக் காரணமாக வுபசரித்தார். காதமுடிவான வெல்லாமென்றது மது.

நணுகியவென்னும் பெயரெச்சத்தகரம் விகாரத்தாற்றெருக் கது; "தகுவரியன்பு" என்றுற்போல.

' ஒன்று கச் சிவனியல்பி ஹணர் ந் திடுவன் காணே' யென்ற தனுற் பதிஞான த் தியல்பு இதுவென்பதா உம் பெறப்பட்டது.

அஃ தங்ஙனமாக வைகரியாதித் திறங்களெல்லாம் பாசஞான மெனைக்கழிப்பின் வைகரியாதித்திறத்துட்பட்ட ஞானநூறீன யோத லோதுவித்தன் முதலியன ஞானபூசையென மேற்கூறியது போலியாய் முடியும்போலுமெனின்,—முடியாது; ப தி ஞா ன ம் விளங்குதற்கு ஏதுவாமுகத்தாற் பயன்படுதலுடைமையின். (2)

கரணங்கள் கெடவிருக்கை முத்தியா மென்னிற் கதியாகுஞ் சிணமுட்டை கருமாத்தி னுயிர்கண் மாணங்கொண் டிடவுறங்க மயங்கிமூர்ச் சிக்க

வாயு**த்தம் பணபண்ண வல்விடத்தை யடை**யச்

சரணங்கள் புகுநிழல்போற் றீனயடையுஞ் சமாதி தவிராது மலமிதுவும் பசுஞான மாகு மரணங்க ளெரித்கவன்ற னடியையறி விறந்தங் கறிந்திடீர் செறிந்ததுக ளகற்றி டீரே.

#### சுப் — பதவுரை

கரணங்கள் கெட இருக்கை முத்தியாமென்னின் -(அங்ஙனம் நான் பிரமமென நிகழுஞானமேயன்றி) ஆன் மா இவைகீழ் நாடி நீங்குதன் மாத்திரையே முத்தியென் னின்,—சிண முட்டை கரு மரத்தின் உயிர்கள் (மருவ)க் கதி ஆகும் – சிண்யினும் முட்டையினும் கருப்பாசயத் தினும் மரத்தினும் உயிர்கள்பொருந்த முத்தியாதல்வேண் டும் (அங்ஙனமின்மையின்),—(இதுவும்) - ( அச்சிவசம வாத ஞானத்திற்கு முன்னைக் கிகமும்) இப்பாடாணவாத ஞானமும், -- சரணங்கள் புகும் நிழல்போல் தணே அடை யும் சமாதி (முத்தியாமென்னின்)-(சேய்மைக்கட்சென்ற) ஒருவனிழல் (உச்சிப்போதின்கண் அங்ஙனஞ் லோழிந்துஅவன்) தன்மாட்டு வந்தொன்றி நிராதாரமாய் நிற்க<u>ு</u> மதுவே முத்தியெனின், — மரணங்கொண்டிட உறங்க மயங்கி மூர்ச்சிக்க வாயுத்தம்பணே பண்ண வல் விடத்தை அடைய(க்கதி ஆகும்)-மரணமாகிய பத்தாம வத்தை அடைந்தவிடத்தும் உறங்கியவிடத்தும் மயக்க முற்று மூர்ச்சித்தவிடத்தும் பிராணவாயு இயங்காமற் றம்பித்தவிடத்தும் கொடிய நஞ்சம் பொருந்தியவிடத்தும் முத்தி யாதல்வேண்டும்(அங்ஙன மின்மையின்).-இதுவும்-(பாடாணவாத ஞானத்தின்பின்கை நிகழும்) இப்பேத வாத ஞான மும் (என் னும் இவையும்),—பசுஞான மாகும்-பசுஞானங்களாம்,—அறிவு இறந்து அங்கு அரணங்கள்

எரித்தவன்றன் அடியை அறிந்திடீர் – (ஆதலால்) சிவ ஞானத்தான் முப்புரங்களேத்தகித்த சிவபிராண(யுந் தம்மை யும்) அறியப்பெறுமின்,—செறிந்ததுகள் அகற்றிடீரே – (அறிந்து உம்மைப்) பந்தித்த மலத்தை நீக்குமின்,—மலம் தவிராது – (மேற்கூறிய பசுஞானங்கட்கே துவாகிய)பசுத் துவவாதனே (இச்சிவஞான முடையார்க்கன்றி) நீங்காது என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அங்ஙனம் நான்பிரமமென நிகழுஞானமேயன்றி ஆன்மா விவைகிழ்நாடி நீங்கு தன்மாத் திரையே முத் தியாத லமையுமென வதற்கு முன்னை நிகழும் பாடாணவா தஞான மும், சேய்மைக்கட் சென்ற வொருவனிழல் உச்சிப்போ தின்க ணங்ஙனஞ் சேறலொழிர்து அவனடியுள் வர்தொடுங் கிறைபோலக் காணங்களிற் சென்ற தன்னறிவு பக்குவம் வர் தூழி யங்ஙனஞ் சேறலொழிர்து தன்மாட்டு வர்தொன்றி நிரா தாரமாய் நிற்கு மதுவே முத் தியா தலமையுமெனப் பாடாணவா தஞானத் தின் பின்னை நிகழும் பேதவா தஞான முமென்னு மிவையும் பசுஞானமாம். இவ்வாறு நிகழும் பசு ஞானங்களுக்கே துவாகிய பசுத் துவையாதணே இவற்றைக் கை விட்டுச் சிவஞானத் தாற் சிவணயுர் தம்மையு மறியப்பெற் முர்க்கன்றி நீங்காதென்பதாம்.

இதவும் உம்மை இறர்தது தழீஇயிற்று.

கதியாகுமென்றது செயவென்னும் வாய்பாட்டு விணேயெச் சங்களோடு தனித்தனி சென்றியையும்.

தி °ன முட்டை கரு மாத்தினுயிர்கண் மருவவென்றுரைக்க. மருவவென்பது சொல்லெச்சம். முத்தியாமென்னினென்ப தீன த் தீன யடையுஞ் சமா தி யென்ப தேறேடுங் கூட்டுக. ஞாயிற்றைக் காணப்பெரு தார்க்கு இருணீங்கா தவாறுபோலத் தீன யடையுஞ் சமா தி முத்தியென் பார் சிவீன யறியப்பெருமையி னவர்க்கு மலர்தவிரா தாயிற் றென்பது.

கதியாகுமெனவுக் தவிராது மலமெனவும் ஈண்டுக் கூறியது, மேஸேச்செய்யுளின் உணர்க்திடலாற் பசுவா மொன்றுகச் சிவனி யல்பி ஹணர்க்திடுவனென்றுற்போல ஆசங்கைநீக்கி அவை பசு ஞானமாத**ஸ் வலி**யுறுத்தற்பொருட்டு.

சிவணயவன் றிருவடிஞா னத்தாற் சோச் செப்புவது செயல்வாக்குச் சிந்தை யெல்லா மவனேயணு காவென்று மாத லானு மவனடியவ் வொளிஞான மாத லானு மிவனுமியான் றுவக்கு திர மிறைச்சி மேதை யென்புமச்சை சுக்கிலமோ விந்திரியக் கெர்த்தோ வவமகல வெணேயறியே னெனுடைய மகல வடிகாட்டி. யான்மாவைக் காட்ட லானும்.

#### சுப் ... பதவுரை

சிந்தை வாக்குச் செயல் எல்லாம் – (ஈண்டுக் கூறிப் போந்த ஞானங்களுண்) மனவாக்குக்காயமாகிய முப் பொறி முதலியன,—அவீன என்றும் அணுகா ஆதலானும் –அவீன எஞ்ஞான்றும் அணுகாமையான் (அவைபற்றி ஏகதேசமாய் நிகழுஞ் சுட்டுணர்வாகிய பாசஞான த் திற்)கும்,—இவனும் – இவ்வான்மாவும்,—யான் துவக்கு உதிரம் இறைச்சி மேதை என்பு மச்சை சுக்கிலமோ இந் திரியக்கொத்தோ – யான் தோல் இரத்தம் தசை மேதை அத்தி மச்சை சுக்கிலம் இந்திரியக்கூட்ட முதலியவோ வென (ப்பலதீலப்பட்டு),—அவம் அகல எண அறியேன் எனும் ஐபம் ஆதலானும் — குற்ற மகல எனது சொருபத் தையே அறியமாட்டே னென்னும் ஐயமுற்று நிற்றலான் (அங்ஙன நிற்கும் பசுஞானத்திற்)கும்,—அகல அவ்வொளி அடிகாட்டி ஆன்மாவைக் காட்டலானும் அவன் அடி ஞானம் — அவ் (ஐயம்) நீக்கித் தா னே தற்பிரகாசமும் தன்னயும்விளக்கி ஆன்மாவையும் விளக்கிப் பரப்பிரகாச முமாய் நின்று (எல்லாப்பொருள்யும் இனிது விளக்குவதா கிய) பதிஞானம் (போலவிளக்குமாற்றல்செல்லாமையா) னும்,—அவன் திருவடிஞானத்தால் — அப்பெற்றித்தாகிய பதிஞானம் ஒன்றுனே,—சிவீனச் சேரச் செப்புவது — பதிப்பொருள் அங்ஙனம் அறியற்பாற்றென மேற்கொண்டது என்க.

# சிவ \_ பொழிப்புரை

எ-து. ஈண்டுக் கூறிப்போந்த ஞானங்களுள் முப்பொறி முதலியனபற்றி யேகதேசமாய் நிகழுஞ் சுட்டுணர்வாகிய பாசஞானத்திற்கும், தற்சொரூபமே யறியமாட்டாது பல தஃப்பட்டையுற்று நிற்பதாகிய பசுஞானத்திற்கும், தானே தற்பிரகாசமும் பரப்பிரகாசமுமா யெல்லாப் பொருளையு மினிது விளக்குவதாகிய பதிஞானம்போல, விளக்கு மாற்றல் செல்லாமையால் அப்பெற்றித்தாகிய பதிஞானமொன்றுனே பதிப்பொருளே யங்ஙனமறியற்பாற்றென மேற்கொண்டதென் பதாம்.

சிவஞானத் தாலன் றிய றியப்படாமைக்குஏ தக்காட்டியவாறு. 4

கண்டிடுங்கண் டணக்காணு கரணங் காண கரணங்க டமைக்காணு வுமிருங் காணு வுண்டியம் ருயிர்கானுர் தன்ணக் காணு துயிர்க்குயிரா மொருவணயுங் காணு தாகுங் கண்டசிவன் றீணக்காட்டி யுயிருங் காட்டிக் கண்ணகிக் கரணங்கள் காணும் னிற்பன் கொண்டாண் யுளத்திற்கண் டடிகடிற் பாசங் கூடாது கூடிடினுங் குறித்தடியி னிறுத்தே.

#### சுப் — பதவுரை

கண்டிடும் கண் தணக் காணு கரணம் காணு–பரப்பி ரகாசமாய் நிற்கின்ற கண்ணுனது தன்னியல்பையுங் காண மாட்டாது (தனக்கு முதலாகிய) அந்தக்கரணங்களேயுங் காணமாட்டாது,—(கண்டிடும்) க்ரணங்கள் தமைக்காண உயிரும் காணு – பரப்பிரகாசமாய் நிற்கின்ற புத்திமுதலிய புறக்கரணமும் வித்தியாதத்துவமாகிய அகக்கரணமும் தம்மியல்பையுங் காணமாட்டா (தமக்கு விடயங்கினக் காட்டி முதலாய் நிற்கும்) உயிரையுங் காணமாட்டா (அவைபோல),—உண்டி அமர் உயிர்தானும் தன்னக் காணுது உயிர்க்கு உயிராம் ஒருவணயும் காணுதாகும் – பரப்பிரகாசமாய் நிற்கின்ற ஆன்மாவும் தன்னியல்பையும் அறியமாட்டாது தனக்குயிரா யுணர்த்திரிற்கு முதல்வின யுங் காணமாட்டாதாகலின்,—துணக்காட்டி உயிரும் காட்டிக் கண்டசிவன் – தற்சொருபத்தையும் விளக்கி ஆன்மசொருபத்தையும் விளங்கச்செய்து (தனக்கொரு காட்டின்றி) அறிந்தாங்கறித்து (தற்பிரகாசமும் பரப்பிர காசமுமாய் நிற்குஞ்) சிவஞானம்,—கண்ணுகக் கரணங் கள் காணுமல் நிற்பன் – காட்டாகித் (தனக்கொரு)

கரணங்கள் வேண்டாது நிற்குமாகலின்),-கொண்டு அரணே உளத்தில் கண்டு – (அச்சிவஞானத்தைக் காட்டாகக்) கொண்டு முதல்வின அவ்வறிவினிற் காணப்பெற்று,— அடிகூடின் பாசம் கூடாது – திருவடியைத்திலக்கூடிற் பாசம்நீங்கும்,—கூடிடினும் குறித்து அடியின் நிறுத்தே – (நீங்காது) கலந்திடினும் சிவபாவணயை விடாது செய்து சி வ பி ரா ணே அவன் றிருவடிஞானத்தாற் சேறலே பொருத்தமுடைத்து என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பாசபசுஞானங்கள் பரப்பிரகாசமாய் நிற்பினுக் தற்பிரகாசமாய் நிற்றல் செல்லாதென்பது கண்மேல்வைத் தறியக் கிடத்தலானும், ஏணப்பதிஞானத்திற்குத் தற்பிர காசமாய் நிற்றஅஞ் செல்லுமென்பது தானவ்விரண்டற்குங் காட்டாய்த் தனக்கொரு காட்டு வேண்டாது நிற்றல்பற்றி யறியப்படுதலானும், சிவ ணே அவன்றிருவடிஞானத்தாற் சேறலே பொருத்தமுடைத்தென்பதாம்.

மேலதற்குத் தரிசனங்காட்டியவாறு.

காணுகென்னுக் துவ்வீறு விகாரத்தாற் ருெக்கது.

கண்டிடுமென்பதினக் காணங்களென்பதனேடுங் கூட்டு க. கண்டிடுதல் ஈண்டுப் பாப்பிரகாசமாதன் மேற்று. உண்டியமர் தலுமது.

எடுத்துக்காட்டுவுமை.

துணக்காட்டி யுயிருங்காட்டிக் கண்ட சிவனெனவியையும்.

காட்டிக்கண்ட சிவனென்றது அனுவா தம்.

கண்ணுகியென்பது காட்டாகியென்றவாறு; 'சொன்னசிவன் கண்ணு' வென்முற்போல. காணங்களாற் காணுமலென மூன்ருவது விரித்துரைக்க.

காணங்களெனவும் உயிரெனவும் சிவனெனவும் அவ்வப் பொருண் மேல் வைத்து உபசரித்தார்.

இரண்டாங்கூற்றுக்குத் தோற்றுவாய்செய்வார், 'பாசங்கூடாது கூடிடினுங் குறித்தடியி னிறுத்தே' பென்மூர்.

இவை நான்கு செய்யுளானும் முதற்கூற்றின் பொருள் விளக்கப்பட்டது. (5)

#### இரண்டாமதிகரணம்

குறித்தடியி னின்றட்ட குணமெட்டுச் சித்தி கோகாதன் முதல்வாழ்வு குலவுபத மெல்லாம் வெறுத்துரெறி யறுவகையு மேலொடுகி முடங்க வெறும்பொயென நிணர் திருக்க மேலொடுகி ழில்லா னிறுத்துவதோர் குணமில்லான் றன்ணயொரு வர்க்கு நிணப்பரியா னென்றுமிலா னேர்படவக் துள்ளே பொறுப்பரிய பேரன்பை யருளியதன் வழியே புகுந்திடுவ னெங்குமிலாப் போகத்தைப் புரிந்தே.

## சுப் — பதவுரை

அடியில் குறித்து நின்று – (குருவினருளால் அறிவ தொரு) குறியின்கண் உறைத்து நின்றுகொண்டு.—அட்ட குணம் எட்டுச்சித்தி – (பைசாசபதத்தின் அட்டமாசித் தியை நோக்கி) எண்மடங்கேற்றமாகிய அட்டசித்தியை யுடைய,—கோகாதன்முதல் வாழ்வு குலவு பதம் எல்லாம் வெறுத்து – பிரமபதமுதலிய திப்பியமகளிரும் அதிவிசித் திரமாகிய மாடமுமாளிகையு முதலிய போக்கியப்பொருட் சிறப்புக்களான் அழகுபெற்ற பதங்க‰யுடைய (காலாக் கினி புவனமுதல் அரைகிருத புவனமீருயுள்ள) எவ்வகைப் பட்ட புவனமும் (இதற்குமுன் அனுபவித்துக் கழித்தமை யிற் கான்ற சோறெனக் கண்டு) அருவருத்துவிட்டு,— அறுவகை நெறியும் மேலொடு கீழ் அடங்க வெறும் பொயென நிணேந்து இருக்க – அறுவகை அத்துவாவுட் பட்ட (மூவகைப் பிரபஞ்ச)மும் காரணருபத்திற் சிறிதுங் காணப்படாமையாற் (பித்திகைவடிவங் காண்பார்க்குக் காணப்படாதா யதன்கண் மறைந்த சித்திரவடிவம் போல) முழுப்பொய்யெனக் கண்டு (அவ்வாறு கண்ட காட்சி) சலியாதிருக்கப்பெறின்,—மேலொடு கீழ் இல் லான் – மேலொடு கீழ் இல்லாதாகியும்,— நிறுத்துவதோர் குணம் இல்லான் – குறித்தறிவதொருகுணம் இல்லாதாகி யும்,—தன்ண ஒருவாக்கும் நிணப்ப அரியான் – தான் ஒரு வரானும் உணரப்படாதாகியும்,—ஒன்றும் இலான் – ஒரு பற்றும் இலா (தாகியும் உள்ள அப்பிரபஞ்சத்திற்கு விலக் கணமான) ஞானசொருபம்,—உள்ளே வந்து நேர்பட – அவ்வறிவின்கண் இனிது விளங்கித் தோன்றும் தோன்ற வே,—பொறுப்ப அரிய பேரன்பை அருளி - (வறியார்க்கு நிதிவாய்த்துழிப்போல அதன்கட்) பொறுத்தற்களிய பெருங்காதல் மீதூரும் அது மீதூரவே,—அதன்வழியே– 'இன்பி கினிதென்றலின்றுண்டே கின்றுண்டா - மன்பி னிஃபை யது'' (திருவருட்பயன், இன்புறுநிஃ, செ - 10) வாகலான் அவ்வன்பின்வழியே,—எங்கும் இலாப் போகத் தைப் புரிக்தே – எவ்விடத்தும் அறிதற்கரிய பேரின்பமய மாய்,—புகுந்திடுவன் - புகுந்து உயிரின்கண் விளங்கித் தோன் றும்( அந்த ஞானத்திற்கு முதலாகிய)ஞேயம் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

**எ-து**. குருவினருளாலறிவதொரு கு**றி**யி**ன்க ணு**றைத்*து* நின்றுகொண்டு, காலாக்கினி புவனமுக லநாகிருதபுவனமீறு யுள்ள எவ்வகைப்பட்ட புவனமும் இதற்குமுன் னனுபவித் துக் கழித்தமையிற் கான்றசோறெனக்கண் டருவருத்து விட்டு. அறவகையக்துவாவுட்பட்ட மூவகைப்பிரபஞ்சமுங் காரணருபத்திற் சிறிதுங் காணப்படாமையாற் பித்திகை வடிவங் காண்பார்க்குக் காணப்படாதா யதன்கண் மறைந்த சித்திரவடிவம்போல முழுப்பொய்யெனக் கண்டு அவ்வாறு கண்ட காட்சி சலியா திருக்கப்பெறின், அப்பிரபஞ்சத் திற்கு விலக்கணமான ஞானசொருபம் ஆண்டினிது விளங்கித் தோன்றும்; தோன்றவே, வறியார்க்கு கிதிவாய்த் துழிப்போல அதன்கட் பெருங்காதன் மீதூரும்; அது மீதூரவே ''இன்பி லினிதென்ற லின்றுண்டேலின்றுண்டா – மன்பினிலே யே யது'' வாகலான் அவ்வன்பின்வழியே பேரின்பமமமாய்ப் புகுந்து உயிரின்கண் விளங்கித் தோன்றம் அந்தஞானத் திற்கு முதலாகிய ஞேயமென்பதாம்.

அட்டகுண மெட்டுச்சித்தி கோக**ர**தினென்ற துபைசாசபதத்தி னட்டமாசித்தியை நோக்கி எண்மடங்கேற்றமாகிய வட்டசித்தி யுடைய பிரமபதமென வதன் பெருமை கூறியவாறு.

கோகக்கன் ஆகுபெயர்; ஒற்றுமிகாமை வடநூன்முடிபு.

வாழ்வுகுலவுபதம் திப்பியமகளிரும் அதி விசித்திரமாகிய மாடமுமாளிகையுமுதலிய போக்கியப் பொருட்சிறப்புக்களா னழகு பெற்ற பதம்; ஒற்றமைபற்றிக் குணங்குணியாக வுபசரிக்கப்பட் டது. இதனுனே 'ஆசைதரு முலகமெலா மலகைத்தோா' மென் றறிர்தகலுமாறம் அர்கி'லயேயாமாறம் வகுத்துணர்த்தி இரண் டாங்கூறு வலியுறுத்தப்பட்டது. (6)

## மூன்ருமதிகரணம்.

கண்டவிவை பல்லேனை னென்றகன்ற காணுக் கழிபாமு நானல்லே னெனக்கரு திக் கசிந்த தொண்டிறெடு முளத் தவன்று னின்றகலப் பாலே சோகமெனப் பாவிக்கத் தோன்றுவன்வே நின்றி விண்டகலு மலங்களெல்லாங் கருடதியா னத்தால் விடமொழியு மதுபோல விமலதையு மடையும் பண்டைமறை களுமதுநா ணுனே னென்று பாவிக்கச் சொல்லுவதிப் பாவகத்தைக் காணே.

### சுப் 🗕 பதவுரை

கண்ட இவை நான் அல்லேன் என்று காணுக் கழி பரமும் நான் அல்லேன் என அகன்று - (உடம்போர் னென்றும் அது நீங்கியவழிப் பிரமம் நானென்றும் இங் ஙனம் விபரீதமாக வுணர்கின்றஉயிராவது) சுட்டுணர்வுட் பட்ட உடம்புமுதலிய தொகுதியாகிய அப்பாசமும் நான் அன்றென்றும் சுட்டுணர்விறந்து மேம்பட்டு நின்ற அப் பதிப்பொருளும் நான் அன்றென்றும் (இரண்டற்கும் வேறெனக்கண்டு வேருகிய பாசத்தை மேற்கூறியவாற் ருல்) ஒருவி,—கசிந்த தொண்டி இடும்உளத்து அவன்ருன் கின்ற கலப்பாலே கருதி – (ஏணப்பதிப்பொருள் வேருயி ஹாம் வியாப்பிய வியாபக பாவத்தாற் கண்டுணுளியும் ஞாயிற்றினெளியும் போல வேற்றுமை சிறிதுந் தோன்று தவாறு ஒற்றித்து நிற்றற்குரிய) தனது கசிந்த தொண்டினே யும் உளத்தே இறைவன் நின்ற கலப்பிணயும் நோக்கி நின்று,—சோக மெனப் பாவிக்க–(கருடோகம் பாவின போலச்) சிவோகம் பாவிண ஒருவென் செய்யப்பெறு மாயின்,—கருடதியானத்தால் விடம் ஒழியுமது போல – அக்கருடன் அம்மாந்திரிகனுக்கு வேருதலின்றி அத்துவித மாய்த் தோன்றி விடத்தை நீக்கித் தெளிவுசெய்யுமாறு போல,—வேறு இன்றித் தோன்றுவன் - சிவபிரானும் இவனில் வேருதலின்றி அத்துவிதமாய்த் தோன்றி,–மலங் களெல்லாம் வீண்டு அகலும் விமலதையும் அடையும் – மலங்கள் முழுவது நீக்கிச் சுத்தறைகச் செய்வன்,—பண் டைமறைகளும் அது நாறுனேன் என்று பாவிக்கச் சொல்லுவது இப்பாவகத்தைக் காணே~பழைய வேதார் தமும் அது நாணுனேன் என்னப் பாவிக்கச் சொல்லுவதும் இப்பாவணேயையே என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உடம்பே நானென்றும் அதை நீங்கியவழிப் பிர மம் நானென்றும் இங்ஙனம் விபரீதமாகவுணர்கின்ற உயிரா வது, சுட்டுணர்வுட்பட்ட வப்பாசமுமன்று சுட்டு ணர் விறந்துநின்ற வப்பதிப்பொருளுமன்று இரண்டேற்கும் வே றெனக்கண்டு, வேறுகிய பா சத்தை மேற்கூறியவாற்று லொருவி, ஏஃப்பதிப்பொருள் வேறுயினும் வியாப்பியவியா பக பாவகத்தாற் கண்ணெனியும் ஞாயிற்றினெனியும்போல வேற்றுமை சிறிதார் தோன்று தவாறு ஒற்றித்து நிற்றற்குரிய தனது தொண்டிணேயும் இறைவன் கலப்பிணேயும் கோக்கி கின்று, கருடோகம்பாவணேபோலச் சிவோகம்பாவணே பொரு வன் செய்யப்பெறுமாயின், அக்கருடனம் மாந்திரிகனுக்கு வேருதலின்றி யத்துவிதமாய்த் தோன்றி விடத்தை நீக்கித் தெனிவுசெய்யுமாறுபோல, சிவனுமிவனில் வேருதலின்றி அத்துவிதமாய்த் தோன்றி மலங்களே நீக்கிக் சுத்தனைக் செய்வன்; வேதாந்த மகாவாக்கியத்திற்கும் இதுவே பொருளாகக் கொள்கவென்பதாம்.

இப்பாவின யின்றியமையாச் சிறப்பிற்றென்ப தணர்த்த வார், பயனுமுடன் கூறிஞர்.

பாமுமென்ற வும்மை இறர்தது தழீஇயது பாம் அவனெனத் திணேமயங்கிற்று.

தொண்டாவது சார்ந்ததன்வண்ணமா மியல்புடைய வுயிர் கழி பாமு கானல்லே கெனனக் கரு இயவழி முன்போல முஃனத்தலின்றி ஒங்குணர்வி ஐன்ளடங்கி அதன்வழித்தாய் நிற்றல். முஃனத்து நின்று செய்யும் உலகத்தொண்டி னீக்குதற்குக் கசிர்ததொண் டென விசேடித்தார். வேருய வழியுஞ் சோகமெனப் பாவித்தற் குரிய வியைபு இருவர்மாட்டு முண்மை வி ளக்கு வார், கசிர்த தொண்டிகுடு முளத்தவன்று னின்ற கலப்பாலே பென்றுர். கருடபாவணேயை பெழுத்துக்காட்டியதும் அதன்கணேயாக்குதேற் பொருட்டென்பது. எனவே கருடோகமெனப் பாவிக்கு மத்து வித பாவணேக்கு மந்திரத்தினதாற்றலும் அவ்வாற்றல்வழிரின்று பாவிக்கும் மாந்திரிகனதாற்றலும் ஒரு தஃலயான் வேண்டப்பட்டு ஆண்டைக்கு நிஃலெபதுமாறுபோல, சிவோகமெனப் பாவி த் தி நிற்கு மத்துவிதநிஃலக்கு இறைவனது கலப்பும் இவனது தொண் டும் ஒரு தீலையான் வேண்டப்படுமென்பது போர்தமையால்

அங்ஙனர் தொண்டு செய்தற்குரிய ஆன்மாவீனது ஞானக்கிரியை களும், கலத்தற்குரிய இறைவன் ஞானக்கிரியைகளும், ஆண்டுக் கேடின்றி நிஃபெறு மென்பதாஉம் அருத்தாபத்தியா னுணர்ந்து கொள்க; ''உன்றன்குலமிரண்டென்குலமிரண்டுங் குறுகிடாவண்ண மின்பமாயென்பாற் கூத்தையுங் கொண்ட தெப்படிதான்" (உல கு டைய பா யை ஞர் கழிகேடிலேடியாகிரியவிருத்தம். செ. 4.)என வியர்தகூறியதாஉம் இவ்வுண்மை நோக்கியென்க. இப்பெற்றி த் தாகிய சுத்தாத்துவித வுண்மை யுணரமாட்டாதார், ஒருபொருள் மற்ருருபொருளா தல் யாண்டுமின்மையின் அது நாஞனேனென்னு மொருவார் த்தைப்பொருள்படுமாறு யாங்ஙன?மென்று சங்கித் தார்க்கு ஒன்றுகெட்டு ஒன்ருமெனக்கொண்டு பரிணுமங் கூறுவாரும், அது நானென்னு மிருபெயரும் விட்டுவிடா*த வாகுபெ*யரெனக்கொண்டு கேவலாத்துவிதங் கூறுவாரும், அவற்றுள் ஒன்றின மாத்திர மாகுபெயரெனக் கொண்டு விசிட்டாத்துவி தங் கூறுவாருமாயிடர்ப் படுவர். அங்ஙன மிடர்ப்பட் டுரைப்பனவெல்லாம் பொருளல்ல வென்பார், 'பண்டைமறைகளு மதநானுனே னென்று பாவிக்கச் சொல்லுவ திப் பாவகத்தைக் காணே' யென்றுர். எனவே,வேதார்த மகாவாக்கியமுஞ் சித் தார் தமகாவாக்கியமும் பொருளானென் *றென்பதூ*உம் பெ*றப்பட்டது*. ஈண்டுக் கருடனென்ற*து* கருடனுக் கதிதெய்வமாகிய மர்திரசொருபத்தையாகவின் அப்பாவீன மெய் யாதற் கிழுக்கின்மையுணர்க.

இதனுனே திருவஞ்செழுத்தை விதிப்படி யுச்சரிப்பார்க்கு வேண்டப்படும் பாவின கூறப்பட்டது.

அஞ்செழுத்தா லான்மாவை யானுடைய பரிசு மானுருவு மஞ்செழுத்தா லமைந்தமையு மறிந்திட் டஞ்செழுத்தா லங்கர நியாசம் பண்ணி யான்மாவி னஞ்செழுத்தா லி.தயத் தர்ச்சித் தஞ்செழுத்தாற் குண்டலியி னனலே யோம்பி யணவரிய கோதண்ட மணக்தருளின் வழிஙின் றஞ்செழுத்தை விதிப்படியுச் சரிக்கமதி யருக்க னணயரவம் போற்றேன்று மான்மாவி லானே.

#### சுப் — பதவுரை

(ஆன்மா அரனுக்கு உடைமையாம் பரிசும்) ஆன் மாவை அரனுடைய பரிசும் அஞ்செழுத்தால் (அறிந் தெட்டு) – (கசிந்த தொண்டி ேருடு முளத்தவன்ரு னின்ற கலப்பாலே சோகமெனப் பாவித்தற்கண்) ஆன்மாவுஞ் சிவமும் அங்ஙனம் உடைமையும் உடையானுமாய் கிற் கும் பரிசை ஐந்தெழுத்தோது முறையின் வைத்து உணர் ந்து,—அரன் உருவும் அஞ்செழுத்தால் அமைந்தமையும் அறிந்திட்டு – (''ஆடும்படிகேள்'' உண்மைவிளக்கம், செ-33 எனவும் "சேர்க்குந்துடிக்கரம்" செ-34 எனவும் ஓதியவாறே) அவன்றிருமேனி ஐந்தெழுத்தால் அமைந்த பரிசும் உணர்ந்து.—அங்க கர நியாசம் அஞ்செ ழுத்தாற் பண்ணி – (அம்முறையே) அங்கநியாச கரநியா சங்களும் அவ்வைர்தெழுத்தாற் செய்துகொண்டு (இரு தயம் உந்தி புருவாடுவென்னு மூன்றும் பூசைத்தானம் ஓமத்தானம் தியானத்தானமாகக் கற்பித்துக் கொண்டு),—இதயத்து ஆன் மாவின் அஞ்செழுத்தால் அர்ச்சித்து – இதயத்தில் ஆன்மாவில் அவ்வஞ்செழுத் தாற் பூசித்து,—குண்டலியின் அஞ்செழுத்தால் அனஃ ஒம்பி – உர்தியில் அவ்வஞ்செழுத்தால் ஒமித்து,— அணேவு அரிய கோதண்டம் அணேந்து – அணேதற்கரிய புருவாடுவிற் சேர்ந்து தியானித்து,—அருளின்வழிகின்று அஞ்செழுத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க – அருள் வழித்தாக

நின்று அவ் வஞ்செழுத்தைவிதிப்படியே(மாறி நெஞ்சமுததி) உச்சரித்தல்செய்க (இவ்வாறு சிவோகம்பாவீன யும் திருவைந்தெழுத்து மந்திரமும் அந்தரியாகக் கிரியையு மென்னும் இம்மூன்ருனும் ஒருவழிப்பட நின்றுகொண்டு அதீனக் கணிக்கப் பெறுவார்க்கு),—மதி அருக்கன் அணே அரவம்போல் — ( நவக்கோள்களுள் ஏண யேழும்போல் காண்டல்செல்லாத) இராகு கேதுக்கள் (உபராகத்திற்) சந்திராதித்தர்மாட்டுக் காணப்படுமாறுபோல,—அர னே ஆன்மாவில் தோன்றும்—(முப்பொருள்களுள் யான் இதீன அறிந்தேன் அறிகின்றிலேனென்னும் அறிவிற்கு விடய மாய்த் தோன்றும் ஒணப் பசுபாசங்கள் போலப் புலனைநை அப்) பதிப்பொருள் (அவ்வுச்சரிப்பின்) ஆன் மா வின் மாட்டு விளங்கித் தோன்றும் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சுசிந்ததொண்டி இருடு முளத்தவன்று னின்ற கலப்பாலே சோகமெனப் பாவித்தற்கண் ஆன்மாவுஞ் சிவமு மங்ஙனம் உடைமையுமுடையானுமாய் நிற்கும் பரிசை ஐந் தெழுத்தோதுமுறையின் வைத்துணர்க்து, "ஆடும் படி கேள்" எனவும் "சேர்க்குந்துடிகிகாம்" எனவுமோதிய வாறே அவன்றிருமேனி அஞ்செழுத்தாலமைந்த பரிசுமுணர் ந்து, அம்முறையே அங்கநியாச காநியாசங்களு மவ்வைந் தெழுத்தாற் செய்துகொண்டு, இதயமுந்திபுருவநடுவென் னும் மூன்றம் பூசைத்தானம் ஒமத்தானர் தியானத்தான மாகக் கற்பித்துக்கொண்டு, அங்ஙனம் வழி பட்டு நின்ற கொண்டு அவ்வஞ்செழுத்தை விதிப்படியே மாறி நெஞ்ச முத்தி யுச்சரித்தல் செய்க. இவ்வாறு சிவோகம்பாவனேயுந் திருவஞ்செழுத்து மந்திரமும் அந்தரியாகக்கிரியையு மென் னும் இம்மூன்றுனும் ஒருவழிப்பட நின்றுகொண்டு அதணக் கணிக்கப்பெறுவார்க்கு, நவக்கோள்களுள் ஏண யேழும் போலக் காண்டல் செல்லாத ராகுகேதுக்கள் உபராகத்திற் சந்திராதித்தர்மாட்டுக் காணப்படுமாறுபோல, முப்பொருள் களுள் யானிதணயறிந்தே னறிகின்றிலேனென்னு மறிவிற்கு விடயமாய்த்தோன்று மேணப் பசுபாசங்கள்போலப் புலன காதவழிப்பதிப்பொருள் அவ்வுச்சரிப்பி லான்மாவின்மாட்டு விளங்கித் தோன்று மென்பதாம்.

அறிர்திட்டென்பதீன மேலுங் கூட்டுக.

ஆன்மாவை யானுடைய பரிசுமென்ற வும்மையால் ஆன்மா அரனுக்குடைமையாம் பரி சு ம நி தலிஞ லநிர்திட்டென்பதாஉம் பெற்மும்.

அரனுருவமென் றவுப்மை சிறப்பு.

அரனுருவு மஞ்செழுத்தா லமைந்தமையு மறிதல் இதயத்தி லான்மாவில் அவ்வாற கண்டு அர்ச்சித்தற்பொருட்டேன்க.

இனி உம்மையை எண்ணும்மையாக்கி, அஞ்செழுத்தா லான் மாவை யானுடைய பரிசு மானுருவு மறிர்திட்டெனக் கண்ணழித்து, ஆன்மாவையும் அரணுடைய பரிசாகிய திருவருள்யுஞ் சுவசொரு பத்தையும் அஞ்செழுத்தா இணர்ர்தென்றும், அஞ்செழுத்தா லமைர்தமையு மறிர்திட்டென்பது அமைர்தொழிர்த மலங்களேயு மைர்தெழுத்திலுணர்ர்தென்றும் உண்மைவிளக்கஞ் சிவப்பிரகாச முதலியவற்றுள் ஓதியவாறுபற்றி யுரைத்தலுமொன்று.இப்பொருட் குக்''கற்பனவு மினியமையும்''(திருவாசகம்,திருப்புலம்பல். செ.3.) என்ருற்போல அமைதல் வேண்டாதொழிதன்மேற்று. மை அஞ் சனம் மலம் என் பன ஒருபொருட்கிளவி. ஈண்டு மலமென்றது ஆணவ திரோதங்களே.இவை கழிர்தொழிர்தமைபற்றி வேறுவைத் தெண்ணப்பட்டன. அஃணேர்தை தியானித்தெனற்பாலது அஃணேர்கென்ற உபசரிக் கப்பட்டது. அல்லுழிப் பயன்படாமை யுணர்த்துவார், விதிப்படி யென ஈண்டும் கூறிஞர்.

இதனுனே ஆண்டைக்கு வேண்டப்படும் மக்திரமும் கிரியை யும் கூறப்பட்டன. (8)

நாட்டுமித யந்தானு நாபியினி லடியாய் ஞாலமுத றத்துவத்தா லெண்விர ளைத்தாய் மூட்டுமோ கிநிசுத்த வித்தைமல ரெட்டாய்

முழுவிதைமுட் டக்காங்கண் முறைமையினி துடைத் காட்டுகம லாசனமே லீசர்சதா சிவமும் [தாய்க்

கலாமூர்த்த மாமிவற்றின் கண்ணகுஞ் சத்தி வீட்டையருள் சிவன்மூர்த்தி மானதிச் சத்தி மேலாகி நிற்பனித்த விளேவறிக்து போற்றே.

#### சுப் — பதவுரை

நாபியினில் – உந்தியில், —ஞாலம் அடியாய் – பிருதினி தத்துவம் கிழங்காகவும், —முதல் தத்துவத்தால் எண்னிரல் நாளத் தாய் – (அப்பிருதினியை) முதலாகவுடைய (ஏனே அப்பு முதலிய இருபத்துமூன்று) தத்துவங்களும் (அவ் வுந்தியினின்று தோன்றி) எண்னிரலளவைத்தாயுள்ள நாள வடிவாகவும், —மூட்டு மோகிநி சுத்தவித்தை மலர் எட் டாய் – பொருந்திய அசுத்த மாயையின் காரியமாகிய வித் தியா தத்துவங்கள் ஏழும் சுத்தவித்தையுமென்னும் எட் டுத் தத்துவங்கள் ஏழும் சுத்தவித்தையுமென்னும் எட் டுத் தத்துவங்கள் ஏழும் சுத்தவித்தையுமென்னும் எட் டுத் தத்துவங்களும் எட்டி தழ் வடிவாகவும், —முழு இதழ் எட்டு அக்கரங்கள் முறைமையினில் உடைத்தாய்– சிதைவுளுத அவ்விதழ் எட்டும் (பிரணவாதி எட்டு) அக் கரங்களே முறையே உடையதாகவும்,—ஈசர் சதாசிவம் கலாமூர்த்தமாம் – ஈசுவரம் சதாசிவமென்னும் இரண்டு தத்துவமும் அறுபத்துநான்கெனப்படுங் கேசரவடிவாக வும், — சத்தி இவற்றின் கண்ணுகும் – சத்திதத்துவம் (அக் கேசரங்களுக்கு உள்ளாகிய பொகுட்டு வடிவமாகவும்) அப்பொகுட்டிற் காணப்படும் ஐம்பத்தோர் பீசவடிவ மாகவுமுடைய, — நாட்டும் இதய கமலம் தானும் காட்டு ஆசனம் – நாட்டப்படும் இருதய கமலம் விளங்கப்பெற்ற ஆசனமாம், —மேல் சத்திமேலாகி – அதன் மேற் சத்தி மூர்த்தியாய் (நிற்கும்), —வீட்டை அருள் சிவன் மூர்த்தி மானுகி நிற்பன் – வீடுபேற்றை யருளுகின்ற சிவபிரான் மூர்த்திமானும் நிற்பகைலின், — இந்த விளேவு அறிந்து போற்றே – இம்முறையை அறிந்து அருச்சிப்பா யாக

## சிவ – பொழிப்புரை

எ-து. இதயத்தர்ச்சித்தற்கு, நிலமுதற் சத்திதத்துவ மீருகிய முப்பத்தைந்தின்யுங்கிழங்குமுதற்பீ சமீருகிய அவ யவங்களாகவுடைய இதயகமலம் ஆசனமும், அதன்மேற் சத்தி மூர்த்தியும், சிவன் மூர்த்திமானுமாமென்பதாம்.

சிவதத்துவஞ் சத்திதத்துவங்கட்குத் தம்முள் வே ற பாடு சிறிதாதல் பற்றிச் சிவதத்துவத்தை வேறெண்ணுது சத்திதத்து வத்து எடக்கிக் கூறினுர்.

சத்திமேலாகி யென்றதனு**ற்** சத்தி மூர்த்தியெ<mark>ன்ப</mark>துஉம் பெறப்பட்டது.

அற்றேல், மேல் ஐர்தெழுத்தா லமைர்தவுருவெனக் கூறி அதன்பின் ஆனமாவிலர்ச்சித்தெனவுங் கூறி ஈண்டுச் சத்தி மூர்த்தி 66 யென்றன் மணவாம்போலுமெனின், ஆகாது; அம்மூன்றம் முதல் வனுக்கு முறையே தூலவடிவுஞ் சூக்குமவடிவும் அதிசூக்குமவடிவு மெனக்கோடலாலென்பது. அண்டமோரணுவாம் பெருமை கொண்டு காணங்களெல்லாங் கடந்த நின்ற வவ்விறைவனே அணுவோரண்டமாஞ் சிறமைகொண்டு ஆன்மாக்களுய்தற்பொ ருட்டு உடம்பினுள்ளு மவ்வாறு நிற்கின்முன். அதனேயறிந்து செய்யாதவழிப் பூசையாற் பயனில்ஃயென்பார், இந்த விளேவறிந்து போற்றேயென்முர். தன்னினமுடித்தலால் ஒமித்தல் தியானித் தல்களினும் இவ்வாறேயுணர்த்த செய்யப்படுமெனக்கொள்க. (9)

அந்தரியா கந்தன்னே முத்திசா தனமா வறைந்திடுவ ரதுதானு மான்மசுத்தி யாகுங் கந்தமலர் புகையொளிமஞ் சனமமுது முதலாக் கண்டனவெ லாமனத்தாற் கருதிக் கொண்டு சிந்தைதனி லர்ச்சிக்கச் சிவணேஞா னத்தாற் சிந்திக்கச் சிந்திக்கத் தர்ப்பணத்தை விளக்க வந்திடுமவ் வொளிபோல மருவியா னுளத்தே வரவாவர் திடுவன்பின் மலமான தறுமே.

#### சுப் — பதவுரை

தர்ப்பணத்தை விளக்க வந்திடும் அவ்வொளிபோல — கண்ணுடிக்கு (ப் பொடியிட்டு) விளக்க (விளக்க) ஒளி மேலிட்டு மாசு நீங்குமாறுபோல,—சிந்தை தனில் சிவண்— ஆன்மாவிற் சிவத்தை,—கந்தம் மலர் புகை ஒளி மஞ் சனம் அமுது முதலாக் கண்டனவேலாம் மனத்தால் கருதிக்கொண்டு ஞானத்தால் அர்ச்சிக்கச் சிந்திக்கச் சிந் திக்க – சந்தனம் புட்பம் தூபம் திருமஞ்சனம் திரு வமுது முதலியவாகக் காணப்பட்ட பூசாதிரவியங்களெல் லாம் மனத்தாற் கற்பித்துக்கொண்டு ஞானத்தால் அருச் சித்தலும் ஒமித்தலுக் தியானித்தலும் (செய்யச்செய்ய),—
அரன் உளத்தே மருவி வரவர வக்திடுவன்— (ஆண்டு அச்)
சிவம் உள்ளத்தின்கண்ணே பொருந்தி மேலிட்டு
மேலிட்டு வக்து விளங்கித் தோன்றும்(தோன்றவே),—பின்
மலமானது அறுமே — பின்பு ஆணவமலந் (தேய்க்து
தேய்க்து) பற்றறக் கழியும்,—அதுதானும் ஆன்ம சுத்தி
யாகும் அக்தரியாகந் தன்னே முத்திசாதனமா அறைக்திடு
வர் — (அங்ஙனம்) அஃது ஆன்ம சுத்திக் கேதுவாகலான்
அவ்வக்தரியாகத்தை (ஒருதஃயோன் வேண்டப்படும்)
முத்திசாதநமென்று அறிகவென்பர் என்க.

#### சிவ \_\_ பொழிப்புரை

எ-து. கண்ணுடிக்குப்பொடியிட்டு விளக்கவிளக்க ஒளி மேலிட்டு மாசு நீங்குமாறபோல, ஆன்மாவிலவ்வாறு ஞானத் தாலர்ச்சித்தலும் ஒமித்தலுக்கியானித்தலுஞ் செய் யச்செய்ய ஆண்டுச்சிவம்மேலிட்டுமேலிட்டு வந்து விளங்கித் தோன்றும்; தோன்றவே ஆணவமலர் தேய்ந்துதெய்ந்து பற் றறக் கழியும்; அங்ஙன மான்மசுத்திக்கு ஏதுவாகலான் அவ்வந்தரியாகம் ஒருதஃயோன் வேண்டப்படும் முத்திசாதன மென்றறிகவென்பதாம்.

அது தானு மான்மசுத்தியாகுமென ஒற்றுமைபற்றிக் காரணத் தைக் காரியமாக வுபசரித்தார்.

உம்மை சிறப்பு.

'கர்தமலர் புகையொளி மஞ்சனமமுத முதலாக் கண்டன வெலாமனத்தாற் கருதிக்கொண்டு சிர்தைதனிலர்ச்சிக்க' வென வே, அவற்றை யங்ஙனங் கற்பித்துக்கோடலு மனுவாதமுகத்தாற் பெற்மும். மனத்தாற் கருதமாறு ''காயமே கோயிலாகக் கடிமன மடிமையாக'' (திருநாவுக்காசுநாயஞர் தேவாரம், தனித்திரு கேரிசை, செ - 4) என்பது முதலிய திருவாக்குக்களானு மறிக. ஞானத்தாலென்பத‱ அர்ச்சிக்கவென்பதனேடுங் கூட்டுக. சிக்திக்கவென்றது முன்னேயது ஒமித்தன்மேற்று.

இவையிரண்டு செய்யுளானும் அந்தரியாகஞ் செய்யுமாறும் அஃதாண்டைக் கொருத‰யான் வேண்டப்படுவ தென்பதூஉங் கூறப்பட்டன. (10)

புறம்பேயு மான்சுழல்கள் பூசிக்க வேண்டிற் பூமாத்தின் கீழுதிர்ந்த போதுகளுங் கொண்டு சிறந்தாருஞ் சீர்ச்சிவண ஞானத்தா லங்குச் சிந்திக்கும் படியிங்குச் சிந்தித்துப் போற்றி யறம்பாவங் கட்குநா மென்கடவே மென்று மாண்டவணக் கண்டக்கா லகம்புறமென் இத திறம்பாதே பணிசெய்து நிற்கை யண்ரே சீரடியார் தம்முடைய செய்தி தானே.

#### சுப் - பதவுரை

ஆண்டவினக் கண்டக்கால் – (அகத்தாதல் புறத்தா தல் ஒரு குறியின்கண்) இறைவினக் காணப்பெறின்,— அறம் பாவங்கட்கு நாம் என்கடவேம் என்றும் – (அகம் புறமென் றிரண்டால் அர்ச்சினபுரியும் இந்தச் சகம்போ லப்) புண்ணியபாவங்கட்கு யாம் என்செயக்கடவமெனக் குறித்தலும் (இன்றி),—அகம் புறம் என்னதே திறம்பாதே பணிசெய்து நிற்கை அன்ரே—அதுவேறு இதுவேறெனப் பிரித்துக் காண்டலுமின்றி (யாண்டும்) ஒரு பெற்றியராய் இட்டபணி செய்து நிற்றலன்ரே — சீர் அடியார் தம் முடைய செய்து தானே — மெய்யடியார் செய்தி (யாக லான்),— திறந்து ஆரும் சீர்ச் சிவின – திறந்து விளங்கு கின்ற புகழையுடைய முதல்வின,—ஞானத்தால் அங்குச் சிந்திக்கும்படி – ஞாநத்தால் அகத்தே காணும்படி,— புறம்பேயும் இங்குச் சிர்தித்து – புறத்தேயும் ஒரு குறியிற் கண்டு,—வேண்டின் பூமரத்தின் கீழ் உதிர்ந்த போதுகளும் கொண்டு – (உபகரணம்) வேண்டுமாயின் (முயன் ற வருர்துதலும் பிறவுயிர்களே வருத்துதலும் ஆகாமையாற்) பொலிவாகிய மரத்தின்கீழ் உதிர்ந்த பூக்களும் (யாறு குள முதலியவற்றின் உளதாகிய நீரும் அயாசகமாய் வர்த அமுது முதலாயினவும்) கொண்டு,—அரன் கழல்கள் போற்றிப் பூசிக்க – அம்முதல்வன் றிருவடிகளே வழிபட் டுப் பூசிக்கக்கடவர் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அகத்தாதல் புறத்தாதல் ஒருகுறியின்க ணிறை வணக் காணப்பெறின், அகம்புறமென்றிரண்டா லர்ச்சீண புரியுமிந்தச் சகம்போலப் புண்ணியபாவங்களேக் குறித்த வின்றி அதுவேறி துவேறனப் பிரித்துக் காண்டலுமின்றி யாண்டுமொருபெற்றியராய் இட்ட பணி செய்து நிற்றலே மெய்யடியார் செய்தியாகலான், அகத்தே காணும்படி புறத் தேயு மொரு குறியிற்கண்டு அரன் கழல் பூசிக்கற்பாற்று; அதற்குபகரணம் வேண்டுமாயின், முயன்ற வருந்து தலும் பிறவுயிர்களே வருத்து தலுமாகாமையான், மரத் தின் கி முதிர்ந்த பூக்களும் ஆறுகுளமுதலியவற்றினுளதாகிய நீரும் அயாசகமாய் வந்த அமுதாமுதலாயினவுமே ஆண்டைக்க மையுமென்பதாம்

போற்றிப் பூசிக்கவென வியையும். புறம்பேயுமென்ற உம்மை இறர்தது தழீ இயிற்று. போதுகளுமென்றவும்மை எதிரது தழீ இயது. இதஞனே புறப்பூசையும் ஆண்டைக்கு அங்கமாதல் கூறப்பட் டத. (11)

இந்தனத்தி கொரிபாலி கொய்பழத்தி னிரத மௌ்ளின்கணெண்ணெயும்போலெங்குமுளனிறைவன் வந்தீணசெய் தெவ்விடத்தும் வழிபடவே யருளு மலமறுப்போ ரான்மாவின் மலரடிஞா னத்தாற் சிந்தீணசெய் தர்ச்சிக்க சிவனுளத்தே தோன்றித் தீயிரும்பைச் செய்வதுபோற் சீவன் றன்னேப் பந்தீணயை யறுத்துத்தா ஞக்கித்தன் னுருவப் பரப்பெல்லாம் கொடுபோந்து பதிப்பனிவன் பாலே.

## சுப் — பதவுரை

இந்தனத்தின் எரி (போல்) – விறைகிற்றீப்போல (உல கத்தார்க்குச் சிறிதுக் தோன்ருதவாறு மறைக் துடனுயும்),-பாகின் செய் (போல்)-பாகி அனைய்போல (மந்ததரமலபா கமுடையார்க்கு ஒருவாற்குற் குன்றியுக் தோன்குது மறைந்துடனுயும்), — பழத்தின் இரதம்(போல்) – பழத்தின் இரதம்போல (மந்தமலபாகமுடையார்க்கு உய்த்துணரும் வழி விளங்கித் தோன்றுவதாயுடனுயும்),—எள்ளின்கண் எண்ணெயும் போல் – எள்ளின்கண் எண்ணெய்போல(த் தீவிரமலபாக முடையார்க்கு இனிது விளங்கித் தோன் பிரித்தறியப்படாதுடைஞயும்),— இறைவன் எங்கும் உளன் – இறை வன் (அகம் புறமென்றைம் பிரிவின் றி)யாங்கணுமுள ணகலான்,—எவ்விடத்தும் வந்தனே செய்து வழிபடவே அருளும் – (மேற்கூறியபடி) அகத்தா தல் புறத்தாதல் யாண்டு வர்தித்து வழிபடினும் அனுக்கிர கிக்கு (மென்பதே தேற்ற)ம்,—மலம் அறுப்போர் – (அங் ஙனமாயினும்) வாதனுமலம் நீக்கலுறுவார்க்கு.—மலர்

அடி ஞானத்தால் ஆன்மாவில் சிந்தீன செய்து அர்ச்சிக்க செங்கமல மலர்போலுந் திருவடிஞானத்தால் ஆன்மா வின்மாட்டு (அவ்வாறு வழிபடுதலாகிய) அகப்பூசை ஒரு தலேயான் வேண்டும் (இங்ஙனம் விசேட வியைபுடைய உரிமையால்),—சிவன் தோன்றிப் பந்தீனயை அறுத்து — இறைவன் விளங்கித் தோன்றி வாசீனயைப் பற்றறத் துடைத்து.—தே இரும்பைச் செய்வதுபோல் சீவன்றன் கேத்தாணுக்கி — தீ இரும்பைச் செய்வதுபோல் சீவன்றன் கேத்தாணுக்கி — தீ இரும்பைச் செய்வதுபோல உயிரைத் தன்வண்ணமாக்கி.—தன் உருவப் பரப்பெல்லாம் கொடு போந்து இவன்பாலே உளத்தே பதிப்பன் — தனது பேரானந்தப் பெருஞ்செல்வமுழுவதும் அருளி இவன தா கச் செய்தருளுவன் என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து இறைவன் அகம்புறமென்னும் பிரிவின்றி யாங் கணுமுளஞகலான், மேற்கூறியபடி அகத்தாதல் புறத்தாதல் யாண்டு வழிபடினும் அனுக்கிரகிக்குமென்பதே தேற்றம். அங்ஙனமாயினும் ஆன்மாவின் கண்ணதாகிய வாதமைல நீக்கனுறவார்க்கு அகப்பூசையாலவ்வாற வழிபடுத லொரு தலேயான் வேண்டும்; இறைவன் விளங்கித் தோன்றி வாசணே பைப் பற்றறத் துடைத்தற்குர் தன்வண்ணமாக்கித் தனது பேரானந்தப்பெருஞ்செல்வமுழுவதும் இவனதாகச்செய்தற் கும் உரிமையுடைய விசேடவியைபு ஆண்டையதாகலா னென்பதாம்.

இந்தனத்தினெரி உலகத்தார்க்குச் சிறிதுந் தோண்ரு தவாறு மறைந்து உடனுய் நிற்றற்கும், பாலினெய் மந்ததாமலபாக முடை யார்க்கு ஒருவாற்ருற் ரேன்றியுந் தோன்ருது மறைந்து உடனுய் நிற்றற்கும், பழத்தினிரதம் மந்தமலபாகமுடையார்க்கு உய்த்துண ரும்வழி விளங்கித்தோன்றுவதாய் உடனுய் நிற்றற்கும், எள்ளின்க கெணைண்கொய் தீவிரமலபாகமுடையார்க்கு இனி த விளங்கித் தோன்றினும் பிரித்தறியப்படாது உடைஞய் நிற்றற்கும், உவமை யாயின.

எங்குமுளெனிறைவ கென்ப் றது எவ்விடத்தும் வழிபடவே யருளு தற்குரிய வியைபு விளங்கு தற்கும், மலமறுப்போரென்றதுர் தோன்றியறுத்தாக்கிப் பதிப்பகுனென்றதும் ஆன்மாவிற் சிர்தீன செய் தர்ச்சித்தற்குரிய விசேடே வியைபு விளங்கு தற்கும், ஏதுவாய் நின்றன.

தன்னுருவப்பாப்பெல்லா மிவன்பாலே பதி தலாவது, தீ இரும்பைச் செய்வதபோல இறைவனுக்குரிய முற்றுணர்வு முதலிய எண்குணங்களும் படிகம்போலச் சார்ந்ததின் வண்ணமா மியல்புடைய ஆன்மாவுக்குரிய குணமாம்படி அத்துவித வியை பானே இவன்மாட்டு விளங்கித்தோன்றுதல். அதுவே சிவானந்த மேலிடுதலென்பது.

அர்ச்சிக்கவென்றது வியங்கோள்; முடிவு வேறுகலிற் பால் வழுவின்மையுணர்க. அர்ச்சிக்கவென்பத°ன எச்சமாகக்கொண்டு பாடமோதுவார் பால்வழுவாத°லையும் சோக்கிற்றிலர்போலும்.

மேல் அந்தரியாகர்தன்னேயென்ற செய்யுளிற் பெறப்பட்ட தீன ஈண்டுங் கூறுதல் கூறியதுகூறலாம்போலு மெனமலேயற்க, வேண்டாது கூறி வேண்டியது முடித்தற் கெழுந்தவிச்செய்யுளாக லின். இதனுனே யப்புறப் பூசையி லகப்பூசை விசேடமுடைத் தேன அதன் பெருமை கூறப்பட்டது.

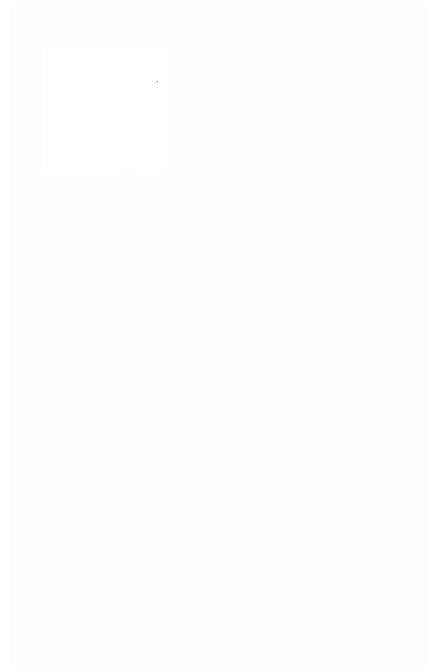
இவை யாறுசெய்யுளானும் மூன்ருங்கூற்றின் பொருளேத் தெரித்துணர்த்தியவாறு. (12)

> ஓன்பதாஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆக*த்திருவிருத்த*ம் - 303.

இவம**யம்** திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

பயனியல் <sub>பத்தாஞ்சூத்திரம்</sub>



### பயனியல்

## பத்தாஞ் சூத்திரம்

இங்ஙனம் வேண்டுஞ்செய்தி முறைமைகள் மூன்ற சூத்திரத் தால் வகுத்தோதிய வாசிரியர், கிறுத்தமுறையானே அச்சாதனத் தாற் பெறப்படும் பெத்தநீக்கமும் முத்திப்பேறுமாகிய பயனியல்பு மூன்று சூத்திரத்தாற் கூறுவான் நெடுங்கிஞர். அவ்விருவகைப் பயனுள் அப்பெத்த நீக்கமாமாறு கூறுதற்கெழுந்தது பத்தாஞ் சூத்திரம்.

இவனுலகி லி தமகிதஞ் செய்த வெல்லா மிதமகித மிவனுக்குச் செய்தார்பா லிசையு மவனிவனுப் நின்றமுறை யேக ணுகி யரன்பணியி னின்றிடவு மகலுங் குற்றஞ் சிவனுமிவன் செய்தியெல்லா மென்செய்தி யென்றுஞ் செய்ததெனக் கிவனுக்குச் செய்த தென்றும் பவமகல வுடனுகி நின்றுகொள்வன் பரிவாற் பாதகத்தைச் செய்திடினும் பணியாக்கி விடுமே.

### சுப் — பதவுரை

அவன் இவஞய் நின்ற முறை—(பதிஞானத்தால் அங் ஙனங்காணப்பட்ட) இறைவன் (பெத்தநிஃயில் உடஞய் நிற்பினும் வேறு காணப்படுமாறின்றி) ஆன்மாவேயாய் (ஒற்றுமைப்பட்டு ஆன்மாவின்வழி) நின்ற முறைமை போல,—ஏகணுகி அரன்பணியின் நின்றிடவும் — (ஈண் டான்மா அம்முதல்வனேடுடஞய் நின்றியினும்) தா கௌன வேறுகாணப்படாதவாறு அவனேடொற்று மைப்பட்டு அவ்விறைபணியின் வழுவாது நிற்கப்பெறின் (அங்ஙனம் ஏகறை கி நிற்றலான் யானெனதென்னுஞ் செருக்கு அறுதலின்),—சிவனும் இவன் செய்தியெல்லாம் என் செய்தி என்றும் (உடതுகி நின்றுகொள்வன்) -- அவ் விறைவனும் இவன் செய்யும் இதமதிதங்களெல்லாம் யான் செய்யும் இதமகிதங்களென உடனுய்நின் றேன்று கொள்வன் ( அறன்பணியினிற்றலான் இந்திரியங்களின் வசமாய் நிற்கும் பரதந்திரியம் ஒழிதலின் ),—இவனுக்குச் செய்தது எனக்குச் செய்ததென்றும் பவம் அகல உடனுகி நின்றுகொள்வன்—(அவ்விறைவனும்) இவனுக்கு (இன்ப துன்ப நுகர்ச்சியாமாறு) பிறர்செய்யு மிதமகிதங்களெல் லாம் எனக்கு (நுகர்ச்சியாமாறு செய்தனவேயாமெனப் பிறவிநீங்க உடைஞய்நின்று ஏன்று கொள்வன்,—பரிவால் பாதகத்தைச் செய்திடினும் (புண்ணியத்தைச் செய்திடி னும்)பணி ஆக்கிவிடுமே – (இவ்விருதிறத்தானும் முறை யே) அன்பொடும் இவன் செய்யும் இதமகிதங்கள் இவனு க்குப் பணியாய்முடியும்,—உலகில் இ வ தா க்கு இதம் அகிதம் செய்தார்பால் இவன்செய்த இதம் அகிதமெல் லாம் இசையும் – உலகத்தின்கண் இவனுக்கு இதமகிதஞ் செய்தார்மாட்டு (அவ்விதமகிதங்கள் அவ்வளவினன்றி மிகுதிப்படுதற்கு ) இவன்செய்த இதமகிதம் ( முறையே துணக்காரணமாக) இயையும்,—குற்றம் அகலும்—(இங் ஙனம் ஆர்ச்சிப்பும் நுகர்ச்சியும் இவணப் பந்தியாதொழிய வே) ஏணச்சஞ்சிதவிண்யும் மாயையும் ஆணவமுமாகிய குற்றங்கள் மூன்றும் (இவணப் பந்திக்கமாட்டாவாய்) விண்டொழியும் என்க.

### சிவ — பெழிப்புரை

எ-து ்பதிஞானத்தாலங்ஙனங் காணப்பட்ட விறை வன். பெத்தஙிஃயி அடனுப் நிற்பினும் வேறு காணப்படு மாறின்றி ஆன்மாவேபா பொற்றுமைப்பட்டு ஆன்மாவின் வழிஙின்ற முறைமைபோல, ஈண்டான்மா அம்முதல்வனே டுடனுய் நின்றறியினுர் தானென வேற காணப்படாதவாறு அவனேடொற்றுமைப்பட்டு அவ் விறைபணியின் வழுவாது நிற்**டீப்பெறின், அ**ங்ஙனமேகளுகி நிற்றலான் யானெனதென் னுஞ் செரு**க்க**றதலின் அவ்விறைவனும் இவன் செய்யு மி*த* மகிதங்களெல்லாம் யான் செய்யு மிதமகிதங்களென உடனுப் நின்று ஏன்றுகொள்வன். அான்பணியினிற்றலான் இந்திரிபங் களின் வசமாய் நிற்கும் பரதர்திரியமொழி தலின் அவ்விறை வனும் இவனுக்கின்பத்துன்ப நகர்ச்சியாமாற பிறர் செய்யு மி த**ம**கி தங்களெல்லாம் எனக்கு நகர்ச்சியாமாறு செய் தனவே **பா**மென உடனுப் நின்று ஏன்றுகொள்வன். இவ்விருதிற**த்** தானும் முறைபே, இவன் செய்யுமிதமகிதங்கள் இவனுக்குப் பணியாய் முடியும், இவனுக்கு இதமகிதஞ்செய்தார்மாட்டு அவ்விதைமகி**த**ங்கள் அவ்வளவினைன்றி மிகு திப்படு தெற்கு முறைபே துணேக்காரணமா பிபையும். இங்ஙனம் ஆர்ச்சிப் பும் தாகர்ச்சியும் இவணப் பந்தியாதொழியவே, ஏணச்சஞ் . சித**வி**ண்யு **மா**பையு மாணவமுமாகிப குற்றங்கண் மூன்றம் இவணப் பக்திக்க மாட்டாவாப் விண்டொழியு மென்பதாம்.

நின்றிட வென்பதனே ஈரிடத்துங்கூட்டி கிரனி றையாக வைத்து, என்றென்னு மெச்சங்களேக் கொள்வனென்பதனேடுக் தனித்தனி கூட்டி, 'இவனுலகி' லென்னுமுதலடியைப் 'பாதகத் தைச்செய்திடினும் பணியாக்கிவிடிமே' யென்றதன் பின்னுக வைத் தனைத்துக்கொள்க. கின் றிடவு மென் றவும்மை கிறப்பு.

பாதகத்தைச் செய்திடினு மென்றவும்மையாற் புண்ணியத் தைச் செய்திடிற் பணியாக்கிவிடுதல் கூறவேண்டாவாயிற்று.

அவை மிகு திப்படு தற்குத் தூணக்காரணமாயியையுமென்பத ஆற்றலாற்பெற்ரும். அது அவர் தாஞ் செய்வீணதன்னு னலமு டனே பிறர்செய்வீண யூட்டியொழிப்பாளுயென முன் வருகின்ற வாற்ருனறிக. அச்செய்யுளின் கருத்தமுணராத இவன்செய்த இதமகி தங்களே இவன்மாட்டுச் செய்தார்க் கியையுமென்றுரைப்பின் இவன்மாட்டுச் செய்தவருடைய இதமகி தங்கள் வேறென்னுய் முடியுமெனக் கடாயினுர்க்கு விடையின்மையும், பியதி தப்பு தலும், கிவஞானச்செயலுடையோர் கையிற்றுனக் திலமளவே செய்திடினு மத்தானமே பிலமஃபோற் றிகழுமென்றுற் போல்வனவற்றேடு முரணு தலுமாகிய குற்றங்களுளவாமா முணர்க.

உலகத்தார் பார்வைக்கு இவன்செய்தனவாகவும் அச்செயல் இதமகிதமாகவுர் தோன்றப்படுவன மாத்திரையே யன்றிப் பிறி தில்லே யென்பார்உலகிலென்முர்.

அவனென்பதும் இவனென்பதும் மகாவாக்கிய வழக்கு.

இவ்வாறன்றி, நின்றிடவென்னுமெச்சத்தை அகலுமென்பத ஞேடு முடியவைத்தரைப்பார்க்கு, ஏீனயன தம்மு எவாய்நின்ற ஒருபொருண்மேல் வருவனவல்லவாய் முடிதலின், முதனூலோ டொத்து ஒரு பொருணு தலிய சூத்திரமாதற் கேலாமையறிக.

இச்செய்யுளிற் கூறப்படும் முக்கூற்றுள், ஒருவாற்ருனீண்டு வலியுறுக்கப்படுமிறு திக்கூறு பதிகுஞன்ருஞ்சூத்திரத்தில் இயைபு பற்றி பெடுத்துக்கொண்டு தடைவிடைகளாற் சாதிக்க கின்றமை யின், முன்னேயிருகூறுமே வேறெடுத்துக்கொண் டோதப்படுவன வெனக் கொள்க. (1)

#### முதலதிகரணம்

யான்செய்தேன் பிறாசெய்தா ரென்ன தியா னென்னு மிக்கோணே ஞானவெரி யால்வெ தப்பி நிமிர்க் தைக் தான்செவ்வே நின்றிடவக் தத்துவன்று னேரே தண்யளித்து முன்னிற்கும் விணேயொளித்திட் டோடு நான்செய்தே னெனுமவர்க்குக் தானங் கின்றி நண்ணுவிக்கும் போகத்தைப் பண்ணுவிக்குங் கன்ம மூன்செய்யா ஞானந்தா னுதிப்பி னல்லா லொருவருக்கும் யானெனதிங் கொழியா தன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

யான்செய்தேன் பிறர்செய்தார் யான் என்னது என் னும் இக்கோண் – யான்செய்தேன் பிறர்செய்தார் யான் எனதென்னும்(அகங்கார மமகாரங்களாகிய செருக்கு விளேதற்கு ஏதுவாகிய) மலக்கோண,—ஞான எ ரி யா ல் வெதுப்பி ஈியிர்த்து – ஏகணுகி நிற்கு ம் ஞாணுக்கினியி னுலே காய்ச்சி அக்கோ‱த்தீர்த்து,—தான் செவ் வே நின்றிட – தான் முதல்வன்வழித்தாக நிற்கவே,—அத்தத் துவன்ருன் தனே அளித்து சேரே முன் நிற்கும் – அம்முதல் வன் தற்சொருபத்தை விளக்கி நேராக வெளிப்பட்டுத் தோன் றுமாகலின்,—விண ஒளித்திட்டு ஓடும் – (புண்ணிய பாவமாகிய) விண்கள் (இவிணப்) பொருந்தாமல் (இவ னுக்குப் பணியாய் இவனுக்கு இதமகிதஞ் செய்தார்பால் அவைபிகுதற்குத் துணேக்காரணமா) யியையும்,—நான் செய்தேன் எனுமவர்க்கு – (மேற்கூறிய) யான்செய்தே னென்பது முதலி ய நிணவுடையாருக்கு,—தான் அங்கு இன்றிப் போகத்தை நண்ணுவிக்கும்-முதல்வன் விளங்கித்

தோன்றுதலின்றி க் கன்மத்துக் கடோக)ப் போகத்தைப் புடிப்பித்து,—கன்மம் பண்ணுவிக்கும்—(அங்ஙனம் புடிக்கு மிடத்து) ஆகாமியவின்யை ஏறச்செய்யுமாகலின்,—ஊன் செய்யா ஞானந்தான் உதிப்பின் அல்லால் — மாயாகருவி கீனப் பொருந்தியறிகிற சிற்றறிவினின்று நீங்கி ஏகணுகி நிற்கு ஞானம் பெற்றுலன்றி,—ஒருவருக்கும் யான் எனது இங்கு ஒழியாது அன்றே — யாவர்க்கும் யானெனதென் னுஞ் செருக்கு ஒழிதலின்று என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து யானெனதென்னஞ் செருக்கற்மூலன்றி, இறை வனுடனுப் நின்றகோடலும் அது பற்றி விணநுகர்ச் சியு மார்ச்சிப்பும் இவனுக்கில்லா தா தலும் அது பற்றிக்குற்றமக லு தலுமாகியவிலை முறையே நிக ம் தல் செல்லாமையால் அச்செருக்கறு தியைப் பயப்பதூ உம் அவ்னி வரைய் நின்ற முறை யேகனு கிற்கு ஞானமொன்றேயன்றிப் பிறி தின்மை யின், அச்செருக்கறு தியின்பொருட்டு அவ்வாறு நிற்கு ஞானம் ஒரு தஃலபான் வேண்டற்பாற்றென்பதாம்.

வலியுறுத்தற்பொருட்டு உடம்பாட்டுமுகத்தானும் எதிர்மறை முகத்தானுங் கூறிஞர். உருவகஞ்செய்ததம் அதீன யின்றியமை யாமை விளக்குதற்பொருட்டு.

ஞானமென்றதா ஈண்டு எற்புழிக்கோடலால் எகஞைகிகிற்கு ஞானத்தின் மேற்முயிற்று.

இதனுனே மேஸச்சூத்திரத்தோதியவாற ஞாதிருவு ஞானமு ஞேயமுமாகின்ற காணுங் காட்கியே யமையும் அதன்மேலும் ஏகஞிகிற்றல் எற்றுக்? கென்பாரைகோக்கி,அவ்வாற கின்றுலன்றி யானெனதென்னுஞ் செருக்கறு தன் முதலியன முறையே கிகழ்ந்து முத்தியைத் தீஸக்கூடுதல் செல்லாதென முதற்கூறு வலியுறுத்தப் பட்டது.

### இரண்டாமதிகரணம்

இந்திரிய மெணப்பற்றி நின்றேயெ**ன் வ**சத்**தி** னிசையாதே தன்வசத்தே யெணியீர்ப்ப திவற்றைத் தந்தவன்ற ஜூணவழி நின்றிடலா லென்றுந்

தான**றி**க்**திட் டிவற்**றினெடு**க் தணேயுடையான்** ருள்கள் வக்தணேசெய் **திவ**ற்றின்வலி ய**ருளினுல் வாட்டி** 

வாட்டமின்றி பிருந்**திடவும் வருஞ்**செயல்**க ளுண்டேன்** முந்தனுடைச் செயலென்று முடிக்தொழு**க வி**ணே**கண்** மூளாவங் காளாகி மீள**ா னன்றே.** 

### சுப் *—* பதவு**ரை**

(உலகத்துப்பாடிகாவலராயிஞர் பிழைசெய்துள்ளா ரைத் தம்முளடக்கித் தாம் ஈர்த்தவாறெல்லாம் பரதக்திர மாய்க் கிடப்பச்செய்வது தம்மை அவ்வாறு செய்விக்கும் அரசன தாணேவழி நிற்கும் அவ்வாற்றல் கொண்டன்றிப் பிறிதின்மையின் அதணயறிந்து அப்பாடிகாவலர்க்குந் தமக்கும் இறைவணுகிய அவ்வரசணத் தலேக்கூடப்பெற்று அவன்கருத்தின்வழி யொழுகவல்லராயவழி அவர் அப் பரதந்திரநீங்கி அரசனதருளாற் பாடிகாவலரையுக் தம் மாணேவழியினிற்பித்துக் கொள்ளவல்ல சுதந்திரராவர் அதுபோல) இந்திரியம் எணப்பற்றி நின்றே என்வசத்தின் இசையாதே எணத் தன்வசத்தே ஈர்ப்பது-(விண்செய்தமை பற்றி) இந்திரியங்கள் என்னப்பற்றி நின்றே என்வசத் தவாய் நில்லாமல் என்ணத் தம்முளடக்கி ஈர்(த்தவழியெல் லாம் பரதந்திரப்பட்டுக் கிட) ப்பச்செய்வதும்,—இவற் றைத் தந்தவன்றன் ஆணேவழி நின்றிடலால் என்றும் தான் அறிந்திட்டு – அவற்றை அவ்வாறு செய்விக்கும் முதல்வனதாணேவழி அவைநிற்றலான் (அவ் வீர்த்தஃ மாற்றுதற்கு உபாயமாவது யாமும் அவ்வாணவழி நிற்ற லென்றும் அவ்வாற்றல்கொண்டன்றிப் பிறிதில்லே)யென் றும் இவ்வாறுணர்ந்து,—இவற்றினெடு தணேஉடையான் தாள்கள் வந்தணேசெய்து – அவ்விந்திரியங்களேயுந் தன்னே யும் உடையாணுகிய அம்முதல்வன்ருள் (களேத் திலக் கூடப் பெற்று அவன்)பணியினின்ருழுக ஒருவன் பெறு மாயின்,—அருளிணுல் இவற்றின் வலிவாட்டி வாட்டம் இன்றி இருந்திடவும் – (அவன் அம்முதல்வன்) திருவரு ளால் அவ்விர்திரியங்களத் தன்ணுணேவழி நிற்பித்து (க் கொள்ளவல்ல சுதந்திரனுவன் அவ்வாறு முதல்வன்வழி பின்)உறைத்து நிற்புழியும்,—வரும் செயல்கள் உண்டேல் முந்தன் உடைச்செயல் என்று முடித்து ஒழுக – (பயிற்சி பற்றி ஒரோவழி அவ்விந்திரியங்களின்) குறும்பு நிகமுமா யின் (இந்திரியங்கட்கும் எனக்கும் ஒரு சுதந்திரமின்மை யின் அதுவு) முதல்வன் செயலேயென்று வரைசெய்து பணியின் வழுவாதொழுகவே,—விணகள் மூளா – (அது வாயிலாகப் புகுந்து கூடித் தொடக்கவல்ல) விணகள் (அங்ஙனம் ஆகமாட்டாவாய்) மடங்கியொழியுமாகலான், —அங்கு ஆளாகி மீளான் அன்றே – (அவ்வாறு) அடி மைத்திறத்து நின்ளுேன் மறித்துப் பொறிகளின் வழிப் பட்டுப் பரதந்திரனுவானல்ல னென்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து உலகத்துப் பாடிகாவலாாயினர் பிழை செய் துள்ளாரை த் தம்முளடக்கித் தாமீர்த்தவாறெல்லாம் பரதர் திர**மா**ய்**க் கி**டப்பச்செய்வது தம்மையவ்வாற செய்விக்கு மரசனதாணேவழி நிற்குமவ்வாற்றல்கொண்டன்றிப் பிறிதின் மையின், அதணேயறிர்து அப்பாடிகாவலர்க்குர் தமக்கு மிறைவளுகியவவ் வரசணத் த**ீலக்கூடப்பெற்று அவன் கருத்** தின்வழி யொழுகவல்லராபவழி, அவரப் பரதர்திரமீங்கி யரசனருளாற் பாடிகாவலரையுர் தம்மாணவழி நிற்பித்துக் கொள்ளவல்ல சுதர்திரராவர். அதுபோல, விணசெய்தமை பற்றி இந்திரியங்களென்ணேத் தம்முளடக்கி யீர்த் தவழியெல் லாம் பரதந்திரப்பட்டுக் கிடப்பச் செய்வதும் அவற்றை யவ் வாறு செய்விக்கு முதல்வனதாணவழி யவைநிற்றலான், அவ்வாற்றல்கொண்டன்றிப் பிறிதில்ஃபென் நிவ்வாறுணர் ந்து அவ்விந்திரியங்களேயுந் தன்ணயுமுடையனுகியவம்முதல் வன்ருள்களேத் தஃக்கூடப்பெற்ற அவன் பணியினின்றெ ழுக வொருவன் பெறுமாயின், அவன் அம்முதல்வன் றிரு வருளால் அவ்விர் திரியங்களே த் தன்றைணேவழி நிற்பித்துக் கொள்ளவல்ல சுதந்திரனுவன். அவ்வாறு முதல்வன் வழியி னுறைத்து நிற்பு நியும் பயிற்சிபற்றி பொரோவழியவ்விக்குரி பங்களின் குறம்புநிகழுமாயின், இந்திரிபங்களுக்குமெனக்கு மொரு சுதர்திரமின்மையின் அதுவும் முதல்வன் செயலே பென்று வரைசெய்து பணியின் வழுவாதொழுகவே, உது வாயிலாகப் புகுந்தகூடித் தாடக்கவல்ல விணகள் அங்ஙன மாகமாட்டாவாய் மடங்கியொழியுமாகலான், அவ்வாறடி மைத்திறத்தி னின் ேருன் மறித்துப் பொறிகளின் வழிப்பட் டுப் பரதந்திரனுவானல்லனென்பதாம்.

குறிப்புருவகம்.

எகணுகிற்றலேயமையும்அதன் மேலுமான்பணியினிற்றவேற் றைக்? கென்பாரை கோக்கி, எகணுகிறிறினுக் தன்பணி மடங்கி ஞ லன்றி விஃனத்தாடக்குறு தற் கேதேவாய் இக்கிரியங்களின் வழிப் பட்டுச் செல்லும் பாதக்கிர நீங்காமையின், அது நீங்குமாறு தான் பணியை நீத்தற்பொருட்டு அரன்பணியினிற்றலு மொரு தீலயான் வேண்டப்படுமென்றுணர்த்தியவாறு.

கின்றிடலா லீர்ப்பு தென்றறிர்திட்டென வியையும். தான் அசை. ஈர்ப்பு தென்பது அத்தொழின்மேனின்றது. என்ற மென்னுமும்மை அவ்வீர்த்துல மாற்று தேற்கு உபாயமாவது யாமு மேவ்வாணேவழி நிற்றலென்றுமறிச்தென எதிரது தழீ இயிற்று.

இவற்றினுடுக் தீனயுடையானென்றத் குறிப்பேதுவாய் கின்ற பெயர்.

வர்தஊ செய்தல் ஈண்டு அரன்பணியினிற்றன் மேற்று.

வருஞ்செயல்களுண்டேவென்பது ஒருமைப்பன்மை மயக்கம்.

வாட்டமின்றி யிருந்திடவும் வருஞ்செயல்களுண்டேன் முந்த னுடைச்செயலென முடித்தொழுகுதல், ''யானுமதுவே வேண்டி னல்லால் – வேண்டும்பரிசொன் றண்டென்னி னதுவுமுன்றன் விருப்பன்றே'' (திருவாச்கம், குழைத்தபத்து, செ – 7) என்ற திரு வாக்கினுமறிக.

அவ்வாறு முடித்தொழுகவும் வருஞ்செயல்களுளவாம் போலு மென்பாரை கோக்கி அங்ஙனம் வாம்பின்றி அரவத்தை யாதலில்?ல யென்பார், 'ஆளாகி மீளா' னென்றுங் கூறிஞர். (3)

சலமிலனுப் ஞானத்தாற் றணேபடைந்தார் தம்மைத் தானுக்கித் தஃவனவர் தாஞ்செய்விணே தன்ன னலமுடனே பிறர்செய்விணே யூட்டிபொழிப் பானுப் நணுகாமல் விணயவரை நாடிக் காப்ப னுலகினிலென் செயலெல்லா முன்வி தியே நீயே யுண்ணின் றஞ் செய்வித்தாஞ் செய்கின்று பென்று நிலவுவதோர் செயலெனக்கின் றுன்செயலே யென்று நிலவுவதோர்க்கு விணேகளெல்லா நீங்குர் தானே.

## சுப் — பதவுரை

கீயே உள் நின்றும் (இசய்கின்(ஒய்) — கீயே எனக் குண்ணின்று செய்கின்ருயாகலின்.—உலகினில் நிலவுவ தோர் செயல் எனக்கு இன்று என்செயலெல்லாம் உன் விதியே என்றும் – உலகின்கண் விளங்குவதோர் செயல் எனக்கின்று என்னுற் செய்யப்படும் இதமகிதமெல்லாம் கீசெய்யுஞ் செயலே யென்றும்,—செய்வித்தும் செய்கின் ருய் – (நீயே பிறரைக்கொண்டு) செய்வித்துஞ் செய்கின் ருயாகலின்,—உன் செயலே என்றும்— (பிறரால் எனக்கு வரும் (இதமகிதங்களும்) நீசெய்யுஞ் செயலே(பிறிதில்ஃ) யென் றும்,—நிணவார்க்கு விணகளெல்லாம் நீங்குந்தானே-(இங்ஙனம்) அவனருளே யல்லதொன்றினயுங் கருதாராய்த் தம்மையிழந்து நிற்கப்பெறுவார் மாட்டு அஞ்ஞானகன் மம் பிரவேசிக்கமாட்டாதாய் ஒழிக்துவிடுமாகலான்,— ஆய் ஞானத்தால் தீன அடைந்தார் தம்மை – (அப்பெற் றித்தாகிய) மெய்யுணர்வாற் றன்னே அடைக்கலம்புக்கா ரை,—தாതுக்கிக் காப்பன்– தன்‰ப்போலச் சுத்தராகச் செய்து பாதுகாப்பவனும்,--நாடி(யும்)அவரை நணுகாமல் வினே – (மந்திரவலியான் அடங்கி இரைநுகரப் பெருது கிடக்கும் பாந்தள் யாதானும் ஓரிலக்கு வந்து வாய்த்தோழி வறிது கிடவாதவாறுபோல) அவர் மாட்டெழுந்தும் அவரைச் சாரமாட்டா தொழிந்துகிடந்த அவ்வாகாமிய விண் (அவர்க்கு இதமகிதங்கணச் செய்வார் பிறருளராய வழி அவ்வியைபுபற்றி ஆண்டவ் விதமகிதங்கட்குத் திணே யாய்த் த‰க்கூடற்பாலதாகலின்),—அவர் தாம் செய் வினே தன்னல் பிறர் செய்வின் நலமுடனே ஊட்டி ஒழிப் பானுய் – அதணே அவ்வாறு செலுத்திப் பிறர்செய்யும் அவ் விதமகிதங்களே (மிகுவித்து நன்மைபோடு) நுகர்வித் தொழித்தல் செய்பவனுமாகியும்,—தஃவன் சலம் இலன். (அது பற்றி) இறைவன் சலமுடையனுவா னல்லனென்க.

## சி**வ —** பொழிப்புரை

எ-து. ஃபே **எ**னக்குண்ணின்ற செய்கின்று யாகலின் என்றை செய்யப்படு மி தமதி தமெல்லாம் நீ செய்யுஞ் செயலே யென்றம், நீயே பிறரைக்கொண்டு செய்வித்துஞ் செய்கின் ருபாகலிற் பிறராலெனக்கு வருமிதமகிதங்களும் 6 செய்யுஞ் செயலே பிறிதில்ஃபென்றம், இங்ஙனம் அவனருளேயல்லது ஒன்றணயு**ங் க**ருதாராப்த் தம்மை யிழந்து நிற்கப்பெறுவார் மாட்டு, அஞ்ஞானகன்மம் பிர வேசிக்கமாட்டாதா பொழிக்து விடுமாகலான், அப்பெற்றித்தாகிய மெய்யுணர்வான் அடைக் கலம்புக்காரைத் தன்னேப்போலச் சுத்தராகச் செய்து பாது காத்தலும், மக்திரவலிபானடங்கி இரைநாகரப்பெறுது கெடக் கும் பார்தள் யாதானு மோரிலக்கு வர்து வாய்த்துழி வறிது கெடவாதவாறபோல, அவர்மாட்டெழுக்கும் அவரைச் சார மாட்டாதொழிர்து கிடந்தவ் வாகாமிய விண, அவர்க்கு இதமகிதங்களேச் செய்வார் பிறருளாரயவழி அவ்வியைபு பற்றி ஆண்டவ் விதமகிதங்களுக்குத் தூண்பாய்த் தலேக் கூடற்பாலதாகலின், அதண் யவ்**வாற** செலுத்திப் பிறர் செய்யு**ம**வ் விதமகிதங்களே மிகுவித்து **நகர்வி**த்தொழித் தனுஞ்செய்வஞைகலான், அதுபற்றியிறைவன் சல முடைய வைானல்லனென்பதாம்.

ஆக்கிக்காப்பனென வியையும்.

பிறரை யூட்டியொழித்தலே யவரை விளேகணுகாமற் காப்ப தெனக் கொள்க. பிறரை யங்ஙனமூட்டு தலுங் கரு?ணயேயாமென்பார், ஊட்டி யென்ரெழியாத ஒழிப்பானுயென்றம் கலமுடனேயென்றங் கூறி ஞர்.

'உலகினிலென்செயலெல்லா முன்வி தியே ஃபே யுண்ணின் றஞ் செய்வித்தஞ் செய்கின்று மென்று, நிலேவுவதோர் செயலெனக் கின் றுன்செயலேயென்ற நிணவார்க்' கென்றதனுல், அரன்பணி யினின்றிடலாவத இதுவெனத் தெரித்துக் கூறியதாஉமாயிற்று.

இறைபணியினிற்கு மிவன் பாதகத்தைச் செய்திடினும் பணி யாக்கிவிட்டு இவனுலகிலி தமகிதஞ் செய்தவெல்லா மி தம சி த மிவனுக்குச் செய்தார்பாலி சையச் செய்தல் இறைவனுக்குச்சலமாய் முடியும்போலு மென்பாரைகோக்கி, அத°னத் தெரித்தாணர்த்திச் சலமின்மை காட்டியவாறு. (4)

நாடுகளிற் புக்குழன்றுங் காடுகளிற் சரித்து நாகமுழை புக்கிருந்துந் தாகமுத றவிர்ந்து கீடுபல காலங்க ணித்தரா யிருந்து நின்மலஞா னத்தையில்லார் நிகழ்ந்திடுவர் பிறப்பி லேடுதரு மலர்க்குழலார் முஃத்தஃஃக்கே யிடைக்கே யெறிவிழியின் படுகடைக்கே கிடந்துமிறை ஞானங் கூடுமவர் கூடரிய வீடுங் கூடிக் குஞ்சித்த சேவடியுங் கும்பிட்டே யிருப்பர்.

### சுப் — பதவுரை

நாடு களில் புக்குஉழன்றும்—புண்ணியதேயங்களிற் சென்று புண்ணியதலை புண்ணிய தீர்த்தங்க2ோத் தரிசித்தும் ஆடியும்,—காடுகளில் சரித்தும்—வனத்திலே சென்று கூந்த மூல பலாதிகளே அயின்றும்,—நாக முழை புக்கு இருந்தும்— மேலேயினுள்ள குகையில் யோகத்திருந்தும்,—தாகமுதல் த விர் ந் து ம் – (அவ் யோகப்பயிற்சிவலியிறைற்) பசி நீர் வேட்கை முதலியன வொழிந்தும், —நீடு பல காலங்கள் நித்தராயிருந்தும் - நெடுங்கால மரணமில்லாதிருந்தும், — நின்மல ஞானத்தை இல்லார் – நிருமலமான (இறைபணியினிற்றலாகிய மெய்த்தொண்டு செய்யும்) ஞானமில்லா தார், — பிறப்பில் நிகழ்ந்திடுவர் – சனனத்துட்படுவர், — ஏடுதரும் மலர்க்குழலார் முலீலத்தீலக்கே இடைக்கே எறிபடுவிழியின் கடைக்கே கிடந்தும் – இதழ்பொருந்திய மலர்மாலே யணிந்த கூந்தலேயுடைய மங்கையர் கொங்கையிடம் அல் குல் வீசப்பெற்றகட்கடைமுதலிய அவயவங்க கோத் தோயப்பெறினும், —இறை ஞானம் கூடுமவர் – அரன்பணியினிற்றலாகிய ஞானத்தைப் பெற் ரேர், — கூட அரிய வீடும் கூடிக் குஞ்சித்தசேவடியும் கும்பிட்டேயிருப்பர் பெறுதற்கரிய வீட்டிக்குத் தலேக்கூடிச் சிவந்த குஞ்சி த பாதத்தின்கண் அடங்கிற்பர் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. ஏணேப் பெரும்பேறெல்லாங் கொடுக்க வல்லன வாப எத்துணேகன்மைகளும், இங்ஙனம் அசப்பணியினிற்ற லாகிய மெய்த்தொண்டு செய்யும் ஞானத்தாற் றாப்படும் பேற்றைக் கொடுக்கவல்லுவனவல்ல, எல்லாப்பெரும்பேற் றையுங் கொடுக்கவல்லனவாய எத்துணேத்தீமைகளும், இத ஞற்றாப்படும் பெரும்பேற்றைக் கெடுக்கவல்லனவுமல்ல; அத்துணப்பெரியதோர் சிறப்பிற்று இவ்விறைபணி கிற்கு ஞானமென்பதாம்.

அான்பணிரிற்றலது ஆற்றல் கூறியவாறு.

சாக்திரத்தே யதி தத்தை யென்னுஞ் செய்யுளில், சாக்கிரத்தே யிதி தத்தைப் புரிக்கவர்கள் சாக்கிரத்தி னிற்றலொப்புமை மாத் திரையேபற்றி அவரை யெல்லாரேடு மொப்பவைத் திகழற்கவென வவரது பெருமையுணர்த் துவார், ஆக்குமுடிகவித் தாசாண்டு நாவ் கிடாவேயென ஆண்டுக்கூறினர்; அதுனமே அரன்பணியினிற்றலா ஞகற்பாலதன்கண் மற்றுன்றுற் செய்யக்கடவதொன்று றில்லே யென அத்தொண்டின் பெருமையுணர்த் தவார், சண்டு மேடுத் தோதினர். இங்ஙனங் கருத் துவகையாற் பொருள்வேறை பாடுண்றையிற் கூறியது கூறலாகாமை கண்டு கொள்க. (5)

அங்கித்தம் பணவல்லார்க் கனல்சுடா தாகு மௌடதமக் திரமுடையார்க் கருவிடங்க ளேமு வெங்கித்தைக் கன்மமெலாஞ் செய்தாறு ஞானிக் கிருவிணகள் சென்றணேயா முற்செய்விணே மிங்குத் தங்கிப்போம் பாத்திரமுங் குலாலன்விணே தவிர்க்க சக்கரமுங் கக்தித்துச் சுழறு மாபோன் மங்கிப்போய் வாதணயா றுழல்விக்கு மெல்லா மலங்களும்பின் காயமொடு மாயு மன்றே.

## சுப் — பதவுரை

அங்கித்தம்பின வல்லார்க்கு அனல் சுடாதாகும் — (சுடுதற்கேதுவாகிய) அங்கியைத் தம்பனஞ்செய்யவல்லார் அவ்வங்கி (யுண்மூழ்கிக் கிடப்பேனும் அதுபற்றி யவர் மாட்டு)ச் குடுநிகதாதவாறும்,—மந்திரம் ஒளட தம் உடையார்க்கு அருவிடங்கள் ஏரு – (கொலேத்தொழிற் கேதுவாகிய விடங்களேத் தடுக்கவல்ல) மந்திர மருந்து களேப் பெற்றுடையார் அவ்வரியவிட (ங்களேயெல்லாழ் நிறையப்பருகினும் அதுபற்றி அவர்மாட்டு)க் கொலேத் தொழில் கிகழாதவாறும்போல.—ஞானிக்கு எங்கித்தை (நின்று) கன்மமெலாம் செய்தாலும் – (விருப்புவெறுப் புக்கள் நிகழ்தற் கேதுவாகிய இந்திரியங்களே மேற்கூறிய முறையினின்று தம்வழிப்படுத்தவல்ல) ஞானிகள் எவ்விக் திரியங்களினின்று எத்தொழிஸேச் செய்தாராயினும்.--இரு விணேகள்சென்றணேயா – (அதுபற்றி அவர்மாட்டு) விருப்பு வெறுப்பு நிகழ்ந்து மேலேக்கு வித்தாதல் செல்லாமையா னும்,—முன்செய்விண மங்கிப்போய் வாதணயால் உழல் விக்கும் – ஏணப் பிராரத்தவிணேயும் (தற்பணிநீத்தவவர் மாட்டுத் தஃக்கூடமாட்டாது வெந்தபடம்போலச்) சத்திகெட்டேபோய் வாதணமாத்திரையாய் நின் று சிறிதே தாக்கும் (அவ்வளவேயன் றி வாதீனயாற் செய்யக்கடவது பிறிதில்ஃயாதல்),—இங்குத் தங்கிப்போம் பாத்திரமும் கந்தித்து – காயம் இருந்தொழிந்த பாத்திரத்தில் (அவ்வா சண்கிடர்து) கந்தித்தும் (ஒருகறிக்கு உபயோகமாத வின்மையும்), –குலாலன் விணதவிர்ந்த சக்கரமும் சுழலுமா போல் – குயவணுவான் (குடத்தை வீனயுமளவும் சுழற்றி விட்ட)திகிரியில்அவ்வா தணேகிடர்து தன்வேக முள்ள வள வும் அதனே மெலிதாகச் சுழல்வித்து (மற்ரென்றண வணே தற்கு உபயோகமாதலின்மையும்) போலுமாகலானும்,— எல்லா மலங்களும் பின் காயமொடுமாயும் அன்றே– (வ<sub>ா</sub> தீணமாத்திரைக்குத் துணேயாய்நின்ற) ஏனேமலவாசண களும் பின் அவ்வுடம்பு(மாயுங்காலத்து வேருரு பற்றின் மையான் அத) ேரு மாய்ந்தொழியும் என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. சுடுதற்கே**துவாகிய அங்கியை**த் தம்பனஞ்செய்ய வல்லார் அவ்வங்கியுண் முழுகிக்கிடப்பினும் அதுபற்றி யவர் மாட்டுச் சூடு நிகழாதவாறம், கொஃத்தொழிற்கேதுவாகிய **விடங்க**ீனத் தடு**க்க**வல்ல மக்திரமருக்**துக**ீனப் பெற்று**டை யார் அவ்விடங்க**ீனயெல்லாம் ஙிறையப்ப**ருகினும் அ***த***ு** பற்றியவர்மாட்டுக் கொ‰த்தொழி னிகழாதவாறம்போல, விருப்புவெறுப்புக்க ணிகழ்தற்கேதுவாகிய இந்திரியங்களே மேற்கூறிய முறையினின்ற தம்வழிப்படுத்த வல்ல ஞானி கள் எவ்விர்திரியங்களினின்ற எத்தொழிலேச் செய்தார்களா யினும் அதைபற்றி யவர்மாட்டு விருப்புவெறுப்பு கிகழ்க்து மேலேக்கு வித்தாதல் செல்லாமையானும், ஏணேப் பிராரத்த விண்யுக் தற்பணி த்தவவர்மாட்டுத் தலேக்கட்மாட்டாது வெக்தபடம்போலச சத்திகெட்டேபோய் வாசணமாத்திரை **யா**ய்நின் **ற** சிறிதே தா**க்**குமவ்வளவேயன் றி **வாத**ணய**ா**ற் செய் யக்கடவது பிறிதில்ஃயாதல், காயமிருர்தொழிர்த பாத்திரத் தெல் அவ்வாதணே கெடர்து கர்தித்தும் ஒருகறிக்குபயோக மாதலின்மையும் குயவனுவான் குடத்தை வணயுமளவுஞ் சுழற்றிவிட்ட திகிரியில் அவ்வாதணே கேடந்து தன்வேகமுள் ளவளவு மதஃன மெலிதாகச் சுழல்வித்தை மற்றெ**ருறைஃன** வ ஊதற்கு உபபோகமாதலின்மையும்போறுமாகலானும், வாதணேமாத்திரைக்குத் துணேயாய் கின்ற ஏனே மலவாதண களும் அவ்வுடம்பு மாயுங் காலத்து வேறெருபற்றின்மை யான் அதைேடு மாய்க்தொழியுமென்பதாம்.

இங்குத்தங்கிப்போம் பாத்திரம் தீவிரவாத‱க்கும், விணே தவிர்ந்த சக்கரம் மர்தவாதணக்கு முவமையாயின.

எங்கென்பது எங்கித்தையென மரீஇயிற்று.

கின்*றென்பது சொ*ல்லெச்சம்.

கக்தித்தென்னும் வினேயெச்சம் எச்சப்பொருடாராது செவ் வெண்மாத்திரையே குறித்து கின்றது; ''பயர்தகாத் சழிக்கு முற்றை மூவர்" (திருவரசீகம், திருச்சதகம், செ - 30) என்றுற் போல

ம்க்கெயென் ரெழியாத போயென்றுர், வலியுற்த்த்தற்கு உவமையெடுத்துக்காட்டியதும் அதீனத் தெளிவித்தற்பொருட்டு.

இச்செய்யுள் மேல் ஒருவாற்றுன் வலியுறுத்தப்பட்ட மூன்றுற் கூற்றை வருஞ்சூத்திரத்தி னியைபுபற்றி பெடித்துக்கொண்டு தடைவிடைகளாற் சாதித்தற்பொருட்டு ஈண்டுத்தோற்றுவாய் செய்துகொள்ளுமுகத்தானே, மேஃச்செய்யுளின் 'எறிவிழியின் படுகடைக்கேதிடர்தாய் கும்பிட்டேயிருப்ப' பொன்றதீன் உவை ைம களின் வைத்துணர்த்தி யினிதுவிளக்கியவாறு.

இவை சான்கு செய்யுளானும் இரண்டாங்கூற்றின்கட் படுமா இறல்லாம் வகுத்துக் கூறப்பட்டண்.

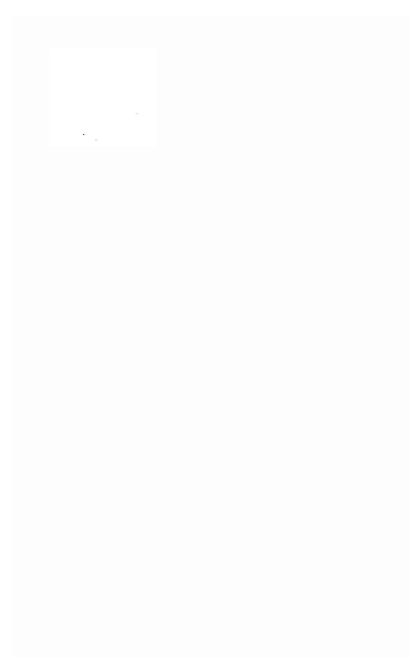
> பத்தாஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆகத்திருவிருத்தம் – 309.



சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்<sub>்</sub>

பயனியல் பதிரைரஞ்சூத்திரம்



# பதினுொஞ்சூத்திரம்

இங்ஙானம் பத்தாஞ்சூத்திரத்தாற் பெத்தத்தினின்றோ இங்கப் பெற்ருர்க்கு முத்திப்பயன் பெறுமாறு வகுத்துக் கூறுதற்கெழுக்தேசை பதிகுரொஞ்சூத்திரம். முத்தியென்றது ஈண்டித் தூலமைபற்றிச் சிவப்பேற்றின் மேனின்றது.

காயமொழிக் தாற்சுத்த ைகி யான்மாக் காட்டக்கண் டிடுக்தன்மை யுடைய கண்ணுக் கேயுமுயிர் காட்டிக்கண் டிடுமா போல வீசனுயிர்க் குக்காட்டிக் கண்டிடுவ னித்தை யாயுமறி வுடையன யன்பு செய்ய வக்கிலமை யிக்கிலயி லடைக்த முறையாலே மாயமெலா கீங்கியரன் மலரடிக்கி ழிருப்பன் மாமுத சிவாதுபவ மருவிக் கொண்டே,

### சுப் 🗕 பதவுரை

காட்டக் கண்டிடும் தன்மை உடைய கண்ணுக்கு -காட்டக்காணுர்தன்மை யுடைய கண்ணிர்திரியத்துக்கு (ஓர் உருவத்தைக் காணும்படி),—ஏயும் உயிர் காட்டிக் கண்டிடுமாபோல – பொருர்திய உயிர் (அத் துட இய் ரின்று) காட்டுதன்மாத்திரையேயன்றி (அக்கண்டுளை யோடு கூடச்சென்று அவ்வுருவத்தை)க் காணுதலுஞ் செய்து உபகரிக்குமாறுபோல —உயிர்க்கு—உயிர்க்கு (ஓர் விடயத்தை அறியும்படி),—ஈசன் காட்டிக்கண் டிடுவன் - முதல்வன்(உடனின்று) அறிவித்தன் மாத்திரை யேயன்றி (அவ்வுயிருணர்வோடுகூட அத் து வி த மாய்ச் சென்று அவ்விடயத்தை) அறிதலுஞ்செய்து உபகரித்து

வருமாகலான்,—காயம் ஒழிந்தால் சுத்தகுகி ஆன்மா – (எல்லாமலங்களும் பின்காயமொடு மாயுமென மேஃச் சூத்திரத்து இறுதியிற் கூறியவாற்ருற்) காயம் ஒழிந்தான் நீங்கப்பெற்றுச்) (மும்மலங்களும் சுத்தனுவோனுகிய ஆன்மா,—இத்தை ஆயும் அறிவு உடையனுப் – முதல் வன்) இங்ஙனம் அத்துவிதமாய் நின்று உபகரித்துவரு முரிமையைக் கடைப்பிடித்தறிந்துகொண்டு நிற்கப்பெ றின்,—அன்புசெய்ய – (அத்தொடர்பு பற்றிய அம்முதல் வன் நிருவடிக‰த் தஃப்படுதற்கண்)இச்சை இடையருது கிகழும் அங்ஙனம் அறிவிச்சைகள் இரண்டும் பிறிதொன் றிற் சேறலின்றி அவ்வத்துவித நிலேயொன்றேபற்றி முதல் வன் திருவடிக்கண்ணவாய் ஒருங்கு கிகழவே.—அந்நிலேமை இந்நிலேயில் அடைந்தமுறையாலே – காயம் ஒழிந்தபின் ... மலநீங்கிச் சுத்தஞய்நிற்குமுறைமை காய**த்**தோடு நிற் புழித்தானே கைகூடப்பெறுதலால்,—மாயமெலாம் கீங்கி-(ஏனக்கிரியையுமே) எல்லாமலங்களேயும்(இம்மையே) நீத் தொழித்து (அவ்வறிவிச்சைகளோடொப்ப ஒரு வழிக் கொண்டு).—அரன் மலர் அடிக்கீழ் மாருத சிவாநுப வம் மருவிக்கொண்டே இருப்பன் – அம்முதல்வனது செங்கமலமலர்போலுக் திருவடியைத் தஃக்கூடப்பெற்று மாறுபடாத சிவாநுபூதியே சுவாநுபூதியாகக் கொண்டு வாழ்வன் என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. கண்ணிக்திரியம் ஒரு ரு வ த் ை த க் காணும்படி உயிரத்துடனுப் நின்று காட்டுதன்மாத்திரையேயன்றி அக் கண்ணெளியோடு கூடச் சென்று அவ்வுருவத்தைக் காணு தலஞ்செய் துபகரிக்குமதுபோல, உயிரொரு விடயத்தை

பறியும்படி முதல் வ அடனின்றறிவித்தன்மாத்திரையே . பன்றி அவ்வுயிருணர்வோடுகூட அத்துவிதமாய்ச் சென்று அவ்விடயத்தை யறிதலுஞ்செய் தபகரித்துவரு மாகலான், எல்லாமலங்களும் பின்காயமொடு மாயுமென மேலேச் சூத்திரத்திறதியிற் கூறியவாற்றுற் காயமொழிக்தான் மும் மலங்களும் நீங்கப்பெற்றுச் சுத்தனுவோனுகிய வான்மா, முதல்வனிங்ஙனம் அத்துவிதமாப்நின்ற உபளித்துவரு முரிமையைக் கடைப்பிடித் தறிர்துகொண்டு நிற்கப்பெறின், அத்தொடர்புபற்றிய வம்முதல்வன்றிருவடிகளேத் தலேப்படு தற்கண் இச்சையிடையருது நிகழும்; அங்ஙனம் மறிவிச்சை களிரண்டும் பிறிதொன்றிற் சேறவின்றி அவ்வத்துவிதநில பொன்றேபற்றி முதல்வன்றிருவடிக்கண்ணவாய் ஒருங்கு கிகழுவே, காயமொழிர்,தபின் மலீங்கிச் சுத்தனுப் கிற்கு முறைமை காயத்தோடு நிற்புழித்தானே கைகூடப்பெறுத லால், ஏணேக்கிரிபையுமே எல்லாமலங்களேயு மிம்மையே நீத் தொழித்து அவ்வறிவிச்சைகளோடொப்ப வொருவழிக் கொண்டு அம்முதல்வன்றிருவடியைத் தலேக்கூடப்பெற்று, சுவானு பூதியே சுவானுபூதியாகக்கொண்டு வாழ்வனென் பதாம்.

அத்தவி தமிலே விளக்குவதாகிய காணுமுபகார் மாத்திரையே யீண்டுக்கூறப் புகுர் தார், இனிது விளங்கு தற்பொருட்டு ஐர் தாஞ்சூத்திரத்துட் கூறிப்போர்த காட்டுமுபகாரத்தையு மனுவதித் தடன்கூறிஞர். ஈண்டுககாணு முபகாரமாத்திகையை கூறு தல் கருத் தென்பத முதனூலின் "உள்ளத்தைக்கண்டுகாட்டல்" என்பதற்கு (சிவஞானபோதம் பதிகுரொஞ்சூத்திரம்.) "அவனுமவற்றதாவிட யத்தையுணருமென்றது"எனக்காணுமுபகாரமாத்திரையே வேறெ டித்தக்கொண்டுரைத்த கண்ணழிப்புரையானு முணர்க. காட்டுமுப காரமாத்திரையே யன்றி அதன்பின்னுக வுடனின்று காணுமுபகார மும் வேண்டப்படுமென்பது 'எவ்விடத்து' மென்னுஞ்செய்யுளின் வீளுங்கக் காட்டுதும்; ஆண்டுக்காண்க.

காயமொழிர்தாற் சுத்தனுகியான்மா இத்தையாயு மறிவடை யனுயெனவியையும்.

ஆகியென் றது பெயர்.

அர்நிலேயென்பதற்கு வேறுவேறுரைப்பாருமுளர். அகாச் சுட்டு அடுக்கரின்றத°ண பொழித்து வேரென்ற°னச் சுட்டுதல் செல்லாமையும் பிறவும் அவர் கோக்கிலர்.

இருவகைப்பயனு மொருங்கே சோவைத்த விளக்குவாராய், மேஃலச்சூத்திரத்து வேறுகூருக வையாது ஒருவாற வலியுறுக்கப் படு மூன்ருங்கூற்றைக் காயமொழிர்தாற் சுத்தனுகியனவும், அர் கிஃமை மிர்கிஃலமிலடைர்தமுறையாலே மாயமெலா நீங்கியெனவும், அதனெழிபாக ஈண்டெடித்துக் கொண்டாராகலின், அதனேடுளப் பட இச்செய்யுள் முக்கூற்றதாயவாறு கண்டுகொள்க. (1)

பரஞானத் தாற்பரத்தைத் தரிசித்தோர் பரமே பார்த்திருப்பர் பதார்த்தங்கள் பாரார் பார்க்க வருஞானம் பலஞான மஞ்ஞான விகற்பம் வாச்சியவா சகஞானம் வயிக்தவத்தின் கலக்கக் தருஞானம் போகஞா திருஞான ஞேயக் தங்கியஞா னஞ்சங்கற் பண்ஞான மாகுக் திருஞான மிவையெல்லாங் கடக்தசிவ ஞான மாதலாற் சிவன்முத்தர் சிவமேகண் டிருப்பர்.

### சுப் — பதவுரை

பரஞானத்தால் பரத்தைத் தரிசித்தோர் - இத்தையாயு மறிவெனப்பட்ட பரஞானத்தால் அச்சி வத்தை த (த் தெனிய) நோக்கி அன்புசெய்யப்பெற்றுர்,—பரமே பார்த் திருப்பர் பதார்த்தங்கள் பாரார் – அவ்வொன்றணேயே உணர்ந்துகொண்டு நிற்பரன்றி (மேற்கூறிய பிராரத்தவா தீண தாக்குதற்குரிய ஏண்)ப்பதார்த்தங்கண் (ச் சிறிதுங்) காண்பாரல்லர்,—பார்க்கவரு ஞானம் பலஞானம் அஞ் ஞானவிகற்பம் - (அவற்றைக் காணவருஞானங்களா \_\_\_\_\_ வேன (கருவிகுணப்பற்றி நின்றறியுங்காட்சி அனுமானம் உரைபெனப்) பலவகைப்பட்ட (அளவை) ஞானங்கள் ( அவையெல்லாஞ் ) சுட்டுணர்வின்பேதமாகலானும்,— வாச்சிய வாசக ஞோனம் கலக்கூத்தரு வயிந்தவத்தின் ஞானம்– (ஏீனக்கேட்டலின்கண்ணதாகிய) சாத்திரஞானம் ஐயந்தருவதாய் (நால்வகைவாக்கைப்பற்றி நிக ழும்) விந்துஞானமேயாகலானும்,—போகத்தங்கிய ஞா திரு ஞான ஞேயஞானம் சங்கற்பணே ஞானமாகும் – (அக் கலக்கந்தருஞானம்) போம்படி (சிந்தித்துத் தெளிதற் கண்ணதாய்த்) தங்கிய பேதஞானமும் பாவணஞானமாத லேயன்றி (அனுபூதி) ஞானமாகாமையானும்,—இவை யெல்லாங்கடந்த சிவஞானம் திருஞானம் – இவையணத் தெற்கு மேலாய் (ஈண்டுக்கூறப்பட்ட இச்) சிவஞானம் (ஒன்றே பதார்த்தங்க<sup>ூ</sup>ரப் பார்க்கவாராத) சிறப்புடைய ஞானம்,—ஆதலால் சீவன்முத்தர் சிவமேகண்டிருப்பர் – ஆகலான் (இதீனப்பெற்ற) சீவன்முத்தர் சிவமொன்றே கண்டிருப்பர் (அன்றி ஏணப்பதார்த்தங்கின கோக்கிப் பிராரத்தவா தணேயிற் படுவாரல்லா) என்க,

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இத்தையாயுமறிவெனப்பட்ட பாஞானத்தால் அதனேத் தெளிய நோக்கி அன்பு செய்யப்பெற்றுர், அவ் வொன்றணயே யுணர்க்துகொண்டு கிற்பரன்றி மேற்கூறிய பிராரத்தவாதனே தாக்கு தற்குரிய ஏனேப்பதார்த் தங்களேச் சிறி துங் காண்பாரல்லர்; அவற்றைக் காணவரு ஞானங்களா வன; கருவிகளேப் பற்றிகின்றறியுங் காட்சி யதுமான முரை யெனப் பலவகைப்பட்ட அளவைஞானங்கள்; அவையெல் லாஞ் சுட்டுணர்வின் பேதமாகலானும், ஏனேக்கேட்டலின்கண் ணதாகிய சாத்திரஞானம் நால்வகைவாக்கைப்பற்றி கிகழும் விர்துஞானமேயாகலானும், சிர்தித்துத் தெளிதற்கண்ண தாகிய பேதஞானமும் பாவணஞானமா தலேயன்றி அனுபூதி ஞானமாகாமையானும் இவையணத் திற்கும் மேலாய் சண்டுக் கூறப்பட்டவிச் சிவஞானமொன்றே பதார்த்தங்களேப் பார்க்க வாராத சிறப்புடைய ஞானமாகலான், இதனேப் பெற்ற சிவன் முத்தர் சிவமொன்றே கண்டிருப்பரன்றி ஏனப் பதார்த்தங்களே முத்தர் சிவமொன்றே கண்டிருப்பரன்றி ஏனப் பதார்த்தங்களே கோக்கிப் பிராரத்தவாதனேயிற் படுவாரல்லரென்பதாம்.

சிவமே கண்டிருப்பபென்றது முடிர்தது முடித்**தல்.** ஏகாரம் பிரிரில.

ஈண்டு அஞ்ஞானமென்றது சுட்டுணர்வின்மேற்று.

கலக்கம் ஐயம். கேட்டலறிவு மேற் சிர்தித்தத் தெளியும்படி ஐயத்தை விளத்தல்பற்றி, அதனேக் கலக்கர்தரு ஞானமென்றுர். போகத்தங்கியஞானமென்றது அக்கலக்கர்தருஞானம் போம்படி யவ்வாற தங்கிய ஞானமென்றவாறு.

சிவன்முத்தர் பிறிதொன்றிணப் பாராசென வற்புறுத்தோ திய வி தஞனே, பிராரத்தவினே மங்கிப்போயவழியும் மங்காது நின்று ழல்விப்பதாகிய அதன்வாதின பற்றறக் கழியுமாறு சாதிக்கப்பட் டது. (2) அராதியுட லொன்றிணேவிட் டொன்றபற்றிக் கன்மா லாயழிர்து வருதலா லந்த மில்லே பேதையருள் பெற்றவர்க ணித்தவுரு வத்தைப் பெற்றிருக்கை முத்தியெனிற் பெறும்பதமே மிதுவு மினுது நிலே மிதுதானுங் காய முண்டே விருங்கன்ம மாயைமல மெல்லா முண்டா மதைதரு முடலாதி காரியத்தா லநாதி மலமறுக்கு மருந்தற்மு அடன்மாயுங் காணே.

## சுப் — பதவுரை

உடல் அநாதி ஒன்றிணவிட்டு ஒன்றுபற்றிக் கேன் மால் ஆய்ப் பின் அழிக்து வருதலால் அந்தம் இல்ஃ – உடம்பாவது அநாதியாய் (உயிரைப்பற்றி நீரோட்டம் போல)த் தொடர்ச்சியாய்க் கன்மத்திற்கேற்ப ஆகியும் பின்னர் அழிந்தும் வருவதாகலான் அதற்கொரு முடிவு கூறுதல் பொருந்தாமையின்.—ஆதி அருள் பெற்றவர்கள் நித்த உருவத்தைப் பெற்றிருக்கை முத்தியெனில் 🗕 (உரு . வைசிவசமவாதிகள்) முதல்வனரு‰ாப் பெற்றவர்கள் (இவைபோலன்றி) நித்திய சுத்த மங்கள மயமான திப்பிய சரீரத்தைப்பெற்றிருத்தல் முத்தியென்பரெனின்,—காயம் உண்டேல் மாயை இருங்கன்மம் மலம் எல்லாம் உண்டாம் – உடம்புளதாகவே (அதற்குக் காரணமாகிய) மாயையம் (அதன்கணிகழும் உண்டிவிணகட் கேதுவாகிய) மிக்க கன்மழும் (அதீனயியைவிப்பதாகிய) ஆணவமலமுமாகிய அணத்தும் விட்டு நீங்கு தலில்ல,—இதுதானும் இனுது நில – அதுவும் இன்னுமையைப் பயக்கும் நிஃயேயாம்,—இது வும் பதமே பெறும்–(ஆகவே) அதணே (முத்தியென்பதற் குத்தாற்பரியம்)பதமுத்தியென்பதேயாம்.—மணுதி தரும்

உடல் காரியத்தால் ஆதி - மனமுதலிய புரியட்டக வுடம் பினின்றுக் தோன்றுவதாகிய இவ்வுடம்பு அக்காரியப் பாட்டால் ஆதியாய்,—அநாதி மலம் அறுக்கும் மருக்து அற்ருல் உடன் மாயும் காணே—அநாதியாகிய மலநோய் தீர்தற்கு மருக்தாய்(வரும் இஃது அக்காரண கீங்கிய வழித்) தானு முடனீங்குவதாம் (ஆகலான் அதுபொருக்தாது) என்க

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. உடம்பாவது அநாதியாயுயிரைப்பற்றி சீரோட் டம்போலத் தொடர்ச்சியாப் வருவதாகலான் அதற்கொரு முடிபு கூறுதல் பொருந்தாமையின் முத்தியினும் இவை போலன்றி நித்தியசுத்தமங்களமயமான திப்பிய சரீரமுண் டென்னும் உருவசிவசமவாதிகண் மதமடாது உடப்புளதா அதற்குக்காரணமாகிய மாபையும் அதன்கணிகழு முண்டி விணகட்கே துவாகிய கன்மமும் அ*த*ண யியைவிப்பத**ா** கிய வாணவமலமும் விட்டு கீங்கு கலின்மையின் அதுவு மின் ஹைமையைப் பயக்கு கிணேயையோகலானும், ஆகவே யதண முத்தியென்பதற்குத் தாற்பரியம் பதமுத்தியென்பதேயாமா கலானும், மனமுதலிய புரியட்ட கவுடம்பினின்றுக் தோன்று வதாகிய விவ்வுடம்பு அக்காரியப்பாட்டா லாதியாய் அகாதி யாகிய மலரோய் தீர்தற்குமருந்தாய்வரும், இஃ து அக்காரண நீ**ங்கியவழித் தா**னுமுடனீங்குவத**ன்**றி நிற்றற்கோ ரியைபின் மையான் அந்தமாதற்க ணுசங்கையின்மையானு மென் பதாம்.

இதனை மாயாமலம் பற்றறக்கழியுமாறு தடைவிடைகளாற் சாதிக்கப்பட்டது. தெரிவரிய மெய்ஞ்ஞானஞ் சேர்க்க வாறே சிவம்பிரகா சிக்குமிங்கே சிவன்முக்க ஞகு முரியமல மௌடதத்தாற் றடுப்புண்ட விடமு மொள்ளெரியி னெளிமுன்ன ரிருளுக் தேற்றின் வருபரல்சேர் சீர்மருவு கலங்கலும் போலாகி மாயாதே தன்சத்தி மாய்க்து காயக் திரியுமள வும்முளதாய்ப் பின்பு காயஞ் சேராத வகைதானுக் தேயு மன்றே.

### சுப் — பதவுரை

தெரிவு அரிய மெய்ஞ்ஞானம் சேர்ந்தவாறே - (மேற் கூறிய) தெரிதற்கரிய மெய்ஞ்ஞானத்தைப் பெற்றவழி யும்),—சிவம் பிரகாசிக்கும் – (அதனுற்) சிவம் பிரகாசித்த வழியும்,—இங்கே சீவன் முத்தனுகம் – (அதனுல்) ஈண்டுச் சீவன்முத்தராயவழியும் (முறையே),—தேற்றின் வருபரல் சேர் நீர் மருவு கலங்கலும் - தேற்ருமரத்துண்டாகிய வித்தினுற்றேற்றப்பட்ட நீரின்மருவிய கலங்கலும்.—ஒள் எரியின் ஒளிமுன்னர் இருளும் – மிக்க அக்கினிப்பிரகா சத்திற்கு முன்னர் இருளும்,—ஒளடதத்தால் தடுப்புண்ட விடமும் போலாகி – மருந்தினுற்றடைப்பட்ட நஞ்சமும் போல,—உரிய மலம் மாயாதே தன்சத்தி மாய்ந்து காயம் திரியும் அளவும் உளதாய் – சகசமாகிய ஆ ண வ ம ல ங் கெடாது தனது சத்திகெட்டு (வாதணமாத்திரையாய்) அவ்வுடம்புள்ள அளவு நின்று,—பின்பு காயம் சேராத வகைதானும் தேயும் அன்றே – மற்ருரு பிறவிக் கேது வாதலின்றி அத@ேடு கழிர்தொழியும் என்க,

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. மேற்கூறிய மெய்ஞ்ஞானத்தைப் பெற்றவழியும், அதனைற் சிவம் பிரகாசித்த வழியும், அதனைற் சீவண் முத்த ராயவழியும்,முறையே தேற்றின் வருபரல்சேர் நீர்மருவுகளை கன்முதலிய மூன்றும்போல ஆணவமலந்தனது சத்திகெட்டு வாதணமாத்திரையா யவ்வுடம்புள்ளவளவு நின்று, மற்றுரு பிறவிக்கு ஏதுவாதலின்றி அதனேடு கழிந்தொழியுமென் பதாம்.

தேற்றின் வருபால்சேர் நீர்மருவு கலங்கல் பாஞானஞ் சோப் பெற்ருர்மாட்டு மாய்ந்து கிடக்கு மலசத்தி ஒருகாரணத்தான் மேற் படினு மொட்டின்றி யங்ஙனம் விண்டொழிதற்கும், சிவம்பிரகாசித் தார்மாட்டு ஒள்ளெரியினெளிமுன் னிருள் அஃதாண்டைக்குச் சிறிதாயினும் இயைபின்றியுஞ் சேய்மைக்கண்ணுள்ளதுபோலத் தோன்றுதற்கும், ஒளடதத்தாற் றடுப்புண்டவிடம் சீவன் முத்த ராகப் பெற்ருர்மாட்டு ஒருவாற்றுனு மியைபின்றியும் அந்நிலேயின் மேலிவு பார்த்திருத்தற்கும் உவமையாயின. எதிர்நிரனிறையாக வைத்துக்கண்டுகொள்க.

ஒள்ளெரியென விசேடித்ததைலை விளைக்குமுதலியே அற்ப வெரியினெளிகள் நீக்கப்பட்டன.

இதனுனே ஆணவமலம் பற்றறக்கழியுமாறு கூறப்பட்டது.(4)

ஆணவர்தா னரா தியர்த மடையா தாகு மடையினர்த வான்மாவு மழியுமெனிற் செம்பிற் காண ஹறங் களிம்பிரத குளிகைபரி சிக்கக் சழியுஞ்செம் புருநிற்கக் கண்டோ மன்றே தாணுவின்றன் கழலணேயத் தவிருமலர் தவிர்க்**தா**ற் முன்சுத்த ஒயிருக்கை முத்தியரன் மூஃபப் பூணவேண் டுவதொன்று மில்ஃபெனி னருக்கன் புகுதவிருள் போமடியிற் பொருர்தமலம் போமே.

#### சுப் — பதவுரை

ஆணவந்தான் அநாதி அந்தம் அடையாதாகும் 🗕 (முற்கூறப்பட்ட) ஆணவமலம் அநாதி (நித்தமாதலால்) நாசமடைவதின்று,—அடையின் அந்த ஆன் மாவும் அழியுமெனின் – நாசமுறுமாயின் அவ்வான்மாவும் அழியு (மெனப்பட்டு நித்தமாதற்கிழுக்காய் முடியு) மெனின் (அற்றன்று),—இரதகுளிகை பரிசிக்கச் செம்பில் காண லுறு களிம்பு கழியும் – இரதகுளிகை பெரிசித்த மாத்தி ரையே செம்போடு சகசமாய் நின்ற களிம்பு நீங்கும் (நீங் கவே),—செம்பு உரு நிற்கக் கண்டோம் அன்றே – செம் புரு வேறுநிற்றல் கண்டாமாகலின் (அதுபோல).—தாணு வின்றன் கழல் அணேய மலம் தவிரும் – அரன்றிருவடியா கிய மெய்ஞ்ஞானஞ் சார்ந்த மாத்திரையே (உயிரோடுசக சமாய்கின்ற) ஆணவமலம் நிக்கும், —தவிர்க்தால் தான் சுத்தனுய் இருக்கை முத்தி – நசித்தவழி உயிர் வேருய் நிற்றல் முத்தி (என்றற்கோரிழக்கின்மையான் முத்தி கில்யினுஞ் சகசமல நீங்குமாறில்ஃயென்னும் பாடாண வாதசைவர்மதமும்),—அரன் தா கோப் பூணவேண்டுவது ஒன்றும் இல்ஃயெனின் – (மெய்ஞ்ஞானஞ் சேர்ந்த மாத் திரையே மலநீங்கப்பெறுமதுவே முத்தியாதல் அமையும் . அதன்மேலும்) அரன்றிருவடியைக் கலத்தல்வேண்டா வெனப் பேதவாதசைவர் கூறுவரெனின்,—அருக்கன் புகுத இருள்போம் – அருக்கணெளி மேவியவழி (அருக் கேடுடு கண்ணெளி கலந்தாலே) இருள்பற்றறக்கழியும் (அதுபோல),—அடியில் பொருந்தவே மலம்போம் – (மெய்ஞ்ஞானஞ் சேரினும் சிவம்பிரகாசித்துத்) திருவடியை (உயிர்)பொருந்திணைலே ஆணவமலம் பற்றறக்கழியும் (ஆதலால் அவர் மதமும் அடா) என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இர தகு ளிகை பரிகித்தமாத்திரையே செம் போடு சக்சமாய் நின்ற களிம்பு நீங்கச் செம்புரு வேறுநிற்றல் கண்டாமாகலின், அதுபோல மெய்ஞ்ஞானஞ் சார்ந்தமாத்தி ரையே உயிர் வேருய் நிற்ப உயிரோடு சக்சமாய் நின்ற ஆணவ மலம் நசிக்குமென்றற்கோ ரிழுக்கின்மையான், முத்தியினுஞ் சக்சமல நீங்குமாறில்ஃயென்னும் பாடாணவாதசைவர் மத மும், அருக்கணெரி மேவினும் அருக்கணுடு கண்ணெளி கலந்தாலன்றி இருள் பற்றறக் கழியாதவாறபோல மெய்ஞ் ஞானஞ் சேரினுஞ் சிவம் பிரகாசித்துக் திருவடியை உயிர் பொருந்திலைன்றி ஆண வ ம ல ம் பற்றறக் கழியுமாறின் மையின், மெய்ஞ்ஞானஞ்சேர்ந்தமாத்திரையே மலநீங்கப் பெறம் அதவே முத்தியாதலமையும் அதன்மேலுர் திரு வடியைக் கலத்தல் வேண்டாவென்னும் பேதவாத சைவர்மத மும் அடாவென்பதாம்.

இதனுனே தடைவிடைகளான் மேலது சாதிக்கப்பட்டது. 5

கெல்லினுக்குத் தவிடுமிக ளநாதி யாயே

கெல்ஃபைட்டு நீங்கும்வகை நின்றநிஃ நிகழ்த்தீர்

சொல்லியிடிற் றகளேற்ற வரிசியின்பா லில்ஃ

தொக்கிருந்து மற்றெருநெற்றேன்றி டாவா

மெல்லவிவை விடுமறவே பிவைபோல வணுவை மேவுமல முடல்கன்ம மரா திவிட்டே நீங்கு ரல்லசிவ முத்தியின்கட் பெத்தான் மாவை ரணுகிநிற்கு மாதலா சைமுமின் *ரு*மே.

### சுப் \_\_ பதவுரை

நெல்லினுக்கு அசாதியாயே முனே தவிடு உடி கள் கெல்லேவிட்டு நீங்கும்வகை நின்றநில நிகழ்த்தீர்–அரிசி யொடுஞ் சகசமாய் நின்றமூனே தவிடு உமிகள் அவ்வரிசி யைவிட்டுக் கெட்டொழிய அரிசி கேடின்றி நிலேபெறு தல் (கண்டாம் அவ்வியல்பு) கூ று வீராக (எனின்),— தொக்கு இருந்தும் மற்று ஒரு நெல் தோன்றிடாவாம் – (அம்முனே முதலியன) அடங்கிர்ற்குமேனும் (அவ்வரிசி முன்போல) வேருரு கெல்லுத் தோன்று தற்குக் காரண மாதல் செல்லாவாம் (அங்ஙனஞ்செல்லாமையான்),— சொல்லியிடின் துகள் அற்ற அரிசியின் பால் இல்லே மெல்ல இவை அறவேவிடும் இவைபோல – (அவை) சொல்லு மிடத்துக் குற்றமற்ற(அவ்) வரிசியின்கண் அடங்கி நிற்கு மென்றற்கோரியைபின்மையின் மெல்ல (மெல்ல நீங்கி) அவை ஆண்டில்ஃ யென்பதே தேற்றம் அவைபோல,— அநாதி அணுவை மேவு மலம்உடல்கன்மம் நல்ல சிவ முத்தியின்கண் விட்டே நீங்கும்—அநாதியே உயிர்களோடு சகசமாய் ின்ற மல மாயை கன்மங்களாகிய மும்மலங் களும் நல்ல சிவமுத்தி நிலக்கண் விண்டொழியுமென்றே கொள்க,—பெத்தான்மாவை நணுகி நிற்கும் ஆதலால் நாசமும் இன்ருமே – (ஆண்டு விண்டொழியினும் ஏணப்) பெத்தரிடத்துக் காணப்படுதலால் அவை நித்தப்பொரு ளாதற்கும் இழுக்கில்லே என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. அரிசியொடுஞ் சகசமாப் நின்ற முகோகவிடுமி கள் கெட்டொழிய அரிசி சேடின்றி நில்பெறதல் கண்டாம்; அவ்வரிசி முன்போல வேரெரு ரெல்லுத் தோன்றதற்குக் காரணமாதல் செல்லாமையான் அவை யவ்வரிசியின்கண டங்கி நிற்குமென்றற்கு ஒரிபைபிண்மையின், அவை ஆண் டில்லேயென்பதே தேற்றம். அவைபோல அரா திபேயுயிர்க ளோடு சகசமாய்நின்ற மும்மலங்களும் முத்திநில்க்கண் விண டொழியுமென்றே கொள்க. ஆண்டு விண்டொழியினும் ஏணேப் பெத்தரிடத்துக் காணப்படுதலால் அவை நித்தப் பொருளாதற்கும் இழுக்கில்லேயென்பதாம்.

'இத்தைவி'ளவித்தன்மலம்'' (உண்மை விளக்கம், செ. 51) என்பதாஉமறிக

மெய்ஞ்ஞானஞ் சேர்க்தமாத்திரையே மலம் பற்றறக்கழியு மென்பாரையும் ஈண்டுமறுப்பார், மெல்லவிவைவிடுமறவே யென்றங் கூறிஞர். ஏகாரக் தேற்றம்.

இனம்பற்றியும் உவமேயம்பற்றியும் முஃளயுமுடன்வைத்த ரைக்கப்பட்டத

இதனுனே இரதகுளிகை பரிசித்த செம்பிலுங் களிம் பு தொக்கிருக்குமெனக் கோடுமென்பாரை கோக்கித் தொக்கிருத்தல் செல்லாமை அநாபலத்தியே உவின் வைத்துணர்த்தற்பொருட்டு, வேறுமோருவமை கூறுமுகத்தான் அம்மூன்று மொருங்கே வேலி யுறுத்தப்பட்டன.

இவையைக்குசெய்யுளும் மேஃச்சூத்திரத்தின் அகலுங்குற்ற மென்ற இறுதிக்கூற்றினெழிபாய் இயைபுபற்றி மீண்டுவைக்கப் பட்டன. (6)

### முதலதிகரணம்

எவ்விடத்தை மிறையடியை பின்றியமைக் தொன்றை யறிக்தியற்றி டாவுயிர்க் ளீசன் ருனுஞ் செவ்விதினி னுளம்புகுக்து செய்தியெலா முணர்க்து சேட்டிப்பித் தெங்குமாய்ச் செறிக்து கிற்ப னிவ்வுயிர்க் டோற்றும்போ தவணயின்றித் தோற்று விவற்றினுக்கம் முதலெழுத்துக் கெல்லாமாய் கிற்கு மவ்வுயிர்போ னின்றிடுவ தை லானு மானடியை யகன்றுகிற்ப தெங்கே யாமே.

### சுப் \_ பதவுரை

எவ்விடத்தும் இறை அடியை இன்றி உயிர்கள் அமைந்திடா – பெத்தமுத்தியிரண்டினும் இறைவன் றிரு வடி பையின்றி ஆன்மாக்கட்கு (அறிவுசெயல்கள் விளங் குதலும் விளங்கியபின் விடயத்திற் சென்று பற்றுதலும்) அமைய மாட்டா) அதுபற்றி),-ஈசன்ருனும்-இறைவனும், அம்முதலெழுத்துக்கெல்லாமாய் நிற்கும் அவ்வுயிர்போல் இவ்வுயிர்கள் தோற்றும்போது அவணயின்றித்தோற்ரு இவற்றினுக்கு ரின்றிடுவன் – அக்கரங்கீன இயக்கு தற் பொருட்டு அவற்றுடனிற்கும் அகரம்போல அவ்வான் மாக்கட்கு அறிவுசெயல்கள் விளங்குங்கால் அவிணயின்றி விளங்காமையின் அவை விளங்கு தற்பொருட்டு அவ்வுயிர் களோடு கலந்து நிற்பன்'—ஒன்றை அறிந்து இயற்ற – (அங்ஙனம் விளங்கிய அறிவுசெயல்கள்) ஒருவிடயத்திற் சென்று பற்றுதற்பொருட்டு,—செவ்வி தினின் உளம் புகுந்து செய்தியெலாம் உணர்ந்து சேட்டிட்டித்து எங்கு மாய்ச்செறிந்துநிற்பன்-அவ்வுயிர்களே அதிட் டித்துக் கொண்டு அவைசெல்லுமாறெல்லாம் அறிந்துசெலுத்தி அவ்விடயங்களினும் உடனுகக்கலந்து நிற்பன்,—ஆதலால் நாம் அரன் அடியை அகன்று நிற்பது எங்கே யாமே — ஆகலான் (ஆணவமலத்தினீங்கி வேறுநின்ற) வுயிர்கள் (அதுபோல)இறைவீனவிட்டுத் தனித்துநிற்றல் ஓரிடத்தினு மில்லே என்க.

## சிவ 🗕 பொழிப்புரை

எ-து. ஆன்மாவுக்கு அறிவுசெயல்கள் விளங்குதலும் விளங்கியபின் விடயத்திற் சென்று பற்றுதலும் இறைவன் றிருவடியையின்றியமையமாட்டா; அதுபற்றி யிறைவனும், அக்கரங்களே யியக்குதற்பொருட்டு அவற்றுடனிற்கும் அகாம்போல அறிவுசெயல்கள் விளங்கு தற்பொருட்டு உயிர்களோடுங் கலந்து நிற்பன். அங்ஙனம் விளங்கிய அறிவு செயல்கள் பின் விடயத்திற்சென்று பற்றுதற்பொருட்டு அவ்வுயிர்களேயதிட்டித்துக்கொண்டு அவை செல் லுமா றெல்லா மறிந்து செலுத்தி அவ்விடயங்களினு முடனைக் கலந்து நிற்பனைகலால் ஆணவமலத்தினீங்கி வேறு நின்ற வுயிர்கள் அதுபோல இறைவனேவிட்டுத் தனித்து நிற்றல் ஒரிடத்துமில்ஃபென்பதாம்.

எவ்விடத்தம் பெத்தமுத்தி யிரண்டினுமென்க.

இதனுள் உயிர்கள றிர்தியற்றியிடாவெனவும் ஈசன்முனுஞ் செறிர்து நிற்பனெனவுங் கூறியது ஆன்மாவி னறிவுசெயல்கள் விடயித்தற்கட்படு மியல்பிற்கும், தோற்றும்போதவீணயின்றித் தோற்முவெனவும் ஈசனவ்வுயிர்போ னின்றிடுவனெனவுங் கூறியது அவை விளங்கு தற்கட்படு மியல்பிற்கு மெனக்கொள்க. இவ்விரு திறத்துள் உயிரிற் கலந்து நின்ற அறிவு செயல்கூள விளக்கு தலே காட்டு முபகாரமெனவும், அவ்வுயிரை யதிட்டித்துக் கொண்டு சென்று விடயத்திற் கலந்துகிற்றலே காணுமுபகார மெனவுங்கொள்க.

உயிர் ஒன்ற°னவிடயித்தல் இறைவனவ் விடயத்துமுடன் சென்று கலர்தாலன்றி உயிரிற் கலத்தன்மாத்திரையா லமையா தென்பது, கண்டுணுளிவிளக்கின் சோதியோடு கலர்தும், விளக் கொளி கலர்தவற்றையன்றிக் காண்டல் செல்லாமையின் வைத் துணர்ந்துகொள்க. ''அறிவானுந்தானே யறிவிப்பான் முனே'' (அற்புதத்திருவர்தாதி, செ – 20.) என்றபின் 'அறிவாயறி கின்முன்முனே' என்ற அம்மை திருவந்தா தியுமிது.

இதனுனே அநாதி யுடனின்றவாணமலத்தை விட்டுகீங்கி, இறைவனேடு கூடுமாயின் அம்முறைபற்றி இறைவணயு மொரோ வழிவிட்டு கீங்கப்பெறும்போலு மென்னுமல் வாதிகளே கோக்கி, அது கூடாமைக்கு எதுக்கூறுமுகத்தான் 'ஈசனுயிர்க்குக் காட்டிக் கண்டிடுவ'னென்ற முதற்கூற தெரித்துணர்த்தி வலியுறுத்தப்பட் டது. (7)

#### இரண்டாமதிகரணம்

எங்குந்தா னிறைந்துகிவ னின்மு ஒகி லெல்லாருங் காணவே வேண்டுந்தா னென்னி லிங்குந்தா னந்தகருக் கிரவியிரு ளாகு மீசனருட் கண்ணில்லார்க் கொளியாயே யிருளாம் பங்கர்தா னெழும்ப துமம் பக்குவத்தை யடையப் பரிதியலர்த் திடுவதுபோற் பருவஞ்சே ருயிர்க்குத் துங்கவரன் ஞானக்கண் கொடுத்தருளி ஒலே சோதிக்குட் சோதியாய்த் தோன்றிடுவன் காணே.

### சுப் — பதவுரை

சிவன் எங்குர் தான் நிறைந்து நின்ருതுகில் — முதல் வன் (அத்து‱க்கலப்புடையைுய்) எங்குஞ் செறிந்து கின்று உபகரித்துவரின்,—எல்லாருங் காணவே வேண்டுந் தான் என்னில் – யாவரும் அறிய வேண்டுமெனின்,— இங்குந்தான் இரவி அந்தகருக்கு இருளாகும் – இவ்விடத் தே ஆதித்தன் (வினக்கமாயிருந்தும்) அந்தகருக்கு இரு ளாயே நின்ருற்போல,—ஈசன் ஒளியாயே அருட்கண் இல்லார்க்கு இருளாம் – முதல்வன் உபகாரம் வி ளக்க மாயிருந்தும் (அஃது) அருட்கண்ணுடையார்க்கன்றி அறியவாராது,—பங்கந்தான் எழும் பதுமம் பக்குவத்தை அடையப் பரிதி அலர்த்திடுவதுபோல்-சேற்றிற்ருேன்றிய பக்குவமுடைய தாமரைமலரை ஆதித்தன் அலர்வித்திடு தல்போல,—பருவம் சேர் உயிர்க்கு—(அவ்வருட்கண்ணும்) பக்குவமுடையார்க்கன்றி(க் கிடைக்கப்பெருது அப்பே றும் முதல்வணயின்றி அமையாது).-ஞானக்கண் அரன் துங்க அருளிணுலே கொடுத்து – (ஆகலான் அப்பெற்றித் தாகிய) அருட்கண்ணே முதல்வன் பெருங்கருணேயாற் (பருவம்பார்த்திருந்து) கொடுக்க (அதணப் பெற்றுடை யார்க்கே),—சோதிக்குள் சோதியாய்த் தோன்றிடுவன் காணே - அவன் அறிவுக்கறிவாய் நின்று அவ்வாறுபகரித் துவரும் (அத்தாவிதோலீல) இனிது விளங்கும் என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. முதல்வன் அத்துணேக் கலப்புடையறை யெங்குஞ் செறிந்துநின்று உபகரித்துவரினும், அஃதருட்கண் ணுடையார்க்கன்றி அறியவாராது; அவ்வருட்கண்ணும் பக்குவமுடையார்க்கன்றிக் கிடைக்கப்பெருது; அப் பேறம் முதல்வணேயின்றி யமையாது; ஆகலான் அப்பெற்றித்தாகிய வருட்கண்ணே முதல்வன் பருவம் பார்த்திருந்து கொடுக்கப் பெற்றடையார்க்கே அவனறிவுக்க றிவாய் நின்ற அவ்வாறுபகரித்துவருமத்துவி தஙிகை இனிது விளங்குமென் பதாம்.

இத்தையாயு மறிவுடையஞதற்கு உரிமை கூறியவாறு.

பருவமெய்தாததூஉம் ஒரிடத் தொருங்கு காட்டுவார், பங்கர் தானெழும் பதுமமென வேறுவமை கூறிஞர். (8)

சென்ற‱யு கிழல்போலச் சிவனிற்ப னென்னிற்

சென்றணேயு மவன்முதலி சிவத்தையணர் தொன்றுய்

நின்றதுயிர் கெட்டென்னிற் கெட்ட தணே வின்மு நிற்றதேற் கேடில்லே யணேர்துகெட்ட தென்னிற்

பொன்றினதேன் முத்தியிணப் பெற்றவரார் புகனீ

பொன்றுகையே முத்தியெனிற் புருடனித்த னன்று

## சுப் — பதவுரை

சென்றணேயும் நிழல்போலச் சிவன் நிற்பனென்னின்— (அரன் கொடுத்துத் தோன்றுவானெனல்வேண்டா) பதி கராற் சென்றணேயப்படு மரநிழல்போல முதல்வன் (விகார மின்றி) நிற்ப (உயிர்தானே பருவஞ்சேர்ந்தவழி ஞானக் கண்ணேப்பெற்று அரணத்தலேக்கூடுதல் அமையு) மென ஈசுரவவிகாரவாதி மதம் பற்றிக்கூறின்.—— சென்ற ணோயு மவன் முதல் – (மரநிழலுக்குச் சுதந்திர**மின்றிச் சென்** றணேவார்க்கு அச்சுதந்திரமாமாறுபோல முதல்வனுக்குச் சுதந்திரமில்ஸ்) அவணத் தலக்கூடுவதாயுள்ள வுயிருக்கே சுதந்திரம் (எனப்பட்டு வழுவாம்),—உயிர் கெட்டுச் சிவத்தை அணேந்து ஒன்றுய் நின்றதென்னின் - இனிப் பாிணுமவாதிகள் உயிர்கெட்டுக் கூடி அர**னடியில் ஒன்** ருய்ப்போமன்பரெனின்,—கெட்டது அணேவு இன்ரும்-கெட்டாற் கூடுமாறின்மையானும்,—நின்றதேல் – (கெ டாது) நின்று கூடுமெனின்,—கேடு இல்லே — (அவ்வாறு கூடியவழிக்)கேடின்மையின்(ஒன்ருதல் பெறப்படாமை யானும்),—அ‱ந்து கெட்டதென்னின்⊢ கூடியபின் ்கெட்டதெனின்,—பொன்றினதேல் முத்தியிணப் பெற்ற வர் ஆர் நீ புகல் – கெட்டவழி (முத்திபெறுவதொன் றின்மையானும்) அம்முத்தியிணப்பெற்றவர் யாவர் கூறுவாயாக —பொன்றுகையே முத்தியெனின் – கேடே முத்தியெனின்,—புருடன் நித்தன் அன்றும் – உயிர் நித்த மாதல் செல்லாமையானும்(அதுவும் வழுவாம்),—நீரொடு நீர் சேர்ந்தாற்போல் ஒன்றியிடும் என்னின் - இனி அயிக்க வாதிகள் நீரிலே நீர்சேர்ந்தாற்போல (உயிர் அர**னடியைச்** சேர்ந்து) ஒன்றுமென்படுரனின்,—ஒருபொருளாம் அதி பதியோடு உயிர் பொருள் ஒன்று அன்றே — (நீருநீரும் போல) ஒப்பற்ற பொருளாகிய முதல்வனும் உயிரும் (தம்முட்) சமப்பொருளாதல் செல்லாமையின் (அவர் மதமும் அடாது) என்க.

## சிவ — பொழிப்புரை 🦈 🗀

எ-து. அரன் கொடுத்துத் தோன்றுவானெனல் வேண்டா, பதிகராற் சென்ற‱யப்படும் மரநிழல்போல முதல்வன் விகாரமின்றி நிற்ப உயிர் தானே பருவஞ்சேர்ந்த வழி ஞானக்கண்ணேப் பெற்ற அர ஊேத் தலேக்கூடுமென வமையுமென ஈசுரவவிசாரவா திமதம்பற்றிக் கூறின், மாநிழ அ**க்**குச் சுதர்திரமின்றிச் சென்ற‱வாரு**க்**கு அச்சு தர் திரமாமா றுபோல, முதல்வனுக்குச் சுதர்திரமில்லே அவணத் த‰க்கூடுவதாகிய வுமிர்க்கே சுதர்திரமெனப்பட்டு வழுவாம்• இனிப் பரிணுமவாதிகள் உயிர் கெட்டுக் கூடி அரனடியி லொன்ருப்ப் போமென்பர். கெட்டாற் கூடுமாறின்மையா யானும், கெடாது நின்று கூடுமெனின் **அ**வ்வாறு நின்று கூடிய வழிக் கேடி.ன்மையின் ஒன்முதல் பெறப்படாமையானும், கூடியபின் கெட்டதெனிற் கெட்டவழி முத்தி பெறவ தொன்றின்மையானும், கேடே முத்தியெனின் உயிர் நித்தமா தல் செல்லாமையானும், அதுவும் வழுவாம். இனி ஐக்கவாதி கள் கீரிலே கீர் சேர்க்தாற்போல உயிரரனடியைச் சேர்க் தொன்று மென்பர். நீருநீரும்போல முதல்வனுமுயிருக் தம் முட் சமமாதல் செல்லாமையின் அவர்மதமும் அடாதென் பதாம்.

அரன்மலாடிக்கீ ழிருக்குமியல்பு வேறுவேருகக் கூறமவ் வம்மதங்களேப் பரிகரித்தவாறு. (9)

செம்பிரத குளிகையிறை களிம்பற்றுப் பொன்றுப்ச் செம்பொனுடன் சேருமலஞ் சிதைந்தாற் சீவ னம்பனுடன் கூடுமெனிற் பொன்போ லல்ல னற்குளிகை போலவர னணுகுமலம் போக்கி யம்பொனடிக் கீழ்வைப்ப னருங்களங்க மறக்கு மக்குளிகை தானும்பொன் ஞகா தாகு மும்பர்பிரா னுற்பத்தி யாதிகளுக் குரிய னுயிர்தானுஞ் சிவானுபவ மொன்றினுக்கு முரித்தே.

#### சுப் 🗀 பதவுரை

செம்பு இரதகுளிகையினுல் களிம்பு அற்றுப் பொன் ஞைய்ச் செ**ம்**பொனுடன் சேரும் — (களிம்புள்ளளவும்) செம்பு (பொன்னுடன் ஒத்தொன்ருமாறில்ஃயாயினும்) இரதகுளிகையினுற் களி ம் பு நீங்கியவழிப் பொன்னுய்ச் செம்பொன் இடன் ஒத்தொன்ருதல்செல்லும்(அது போல),—மலஞ்சிதைந்தால் சீவன் நம்பனுடன் கூடுமெ னின் – மலகீங்கியவழி உயிர் முதல்வனேடு ஒத்தொன்ரு மெனின் (அஃதும் அடாது).— நற்குளிகைபோல அரன் பொன்போல் அல்லன் – (உயிர்க்கு மலத்தை நீக்கும் ஆற்றலுடைய முதல்வீனச் செம்பிற்குக் களிம்பு நீக்கும் ஆற்றலுடைய) நன்மையாய இரதகுளிகைகளோடு ஒப்புறுத்தலன்றி (அவ்வாற்றலில்லாத) பொன் ே இடு ஓப்புறுத்துதல் ஈண்டைக்கேலாமையானும்,—நணுகும் மலம் போக்கி அம்பொன் அடிக்கீழ் வைப்பன்–(முதல் வன்) பொருந்திய மலத்தைநீக்கிப் பொன்போலுந் திரு வடிக்கீழ் (உயி ரை) வைப்பതுயின்,—அருங்களங்கம் அறுக்கும் அக்குளிகை பொன்றுனும் ஆகாது – மிக்க களிம்பை ஒளித்த அக்குளிகைகளாகப் பொன்குகாது (அதுபோல),—உயிர்தானும் சிவா நுபவம் ஒன்றினுக்குமே உரித்து – (மலுகீங்கியவழியும்) உயிர் சிவாநுபவம் ஒன் றற்கே சுதந்திரமாம்.—உற்பத்தி ஆதிகளுக்கு உம்பர் பிரான் உரிய ஞ கு ம் – ஐந்தொழிலெல்லாவற்றிற்கும்

முதல்வனே சுதந்திரணுவன் (ஆகளின் உயிர் முதல்வனேடு ஒத்தொன்ருதல் செல்லாமையானும்) என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து களிம்புள்ளளவுஞ் செம்பு பொன்னுடனெத்து ஒன்றுமாறில்ஃபாயினுள் களிம்பு நீங்கியவழி ஒத்தொன்று தல் செல்லுமென்பது மடாது. உயிர்க்கு மலத்தை நீக்கு மாற்றஃயுடைய முதல்வணச் செம்பிற்குக் களிம்பு நீக்கு மாற்றலுடைய இரதகுளிகைகளோ டொப்புறுத்துத லன்றி அவ்வாற்றலில்லாத பொன்னே டொப்புறுத்துதல் சுண்டைக்கேலாமையானும், மலநீங்கியவழியுஞ் சிவானுபவ மொன்றற்கே சுதந்திரமாயவுயிர் ஐந்தொழிலெல்லாவற்றிற் குஞ் சுதந்திரணைய முதல் வ ே டொத்தொன்றுதல் செல்லாமையானுமென்பதாம்.

ஒன் றி னுக்குமென் னுமும்மை முற்றும்மை.

'செ வா நூ ப வ மொன்றி தொக்கு மூரித்தே' பென்றவி ததைகொ, செவானுபவத்திற்கு மூரித்தன்றென்றுஞ் சுத் தசை வர் மத மு மறுக்கப்பட்டது. (10)

சிவன்சீவ னென்றிரண்டுஞ் சித்தொன்று மென்னிற் சிவனருட்சித் திவனருள்ச் சேருஞ்சித் தவன்றுன் பவங்கேடு புத்திமுத்தி பண்ணுஞ்சித் தவற்றிற் படியுஞ்சித் தறிவிக்கப் படுஞ்சித்து மிவன்று னவன்றுனே யறியுஞ்சித் தாதலிலு விரண்டு மண்க்தாலு மொன்றுகா தாக்கியமா யிருக்கு மிவன்றுனம் புத்தியுஞ்சித் திவனமோ புத்தி யி துவசித்தென் றிடி வைனுக் கிவனுமகித் தாமே.

#### சுப் — பதவுரை

சிவன் சீவன் என்ற இரண்டும் சித்து ஒன்ருமென் னின் – முதல்வன் உயிரென்கிற இருபொருளும் சித்தே யாகலான் ஒத்தொன்ரு (மென்றலே அமைவுடைத்தன்றி உயிர்தானுஞ் சிவரனுபவ மொன்றினுக்கு முரித்தேயென வேற்றுமைப்படுத்துக் கூறுதல் ஆண்டைக் கமையாதா) லெனின் (அற்றன்று),—சிவன் அருட்சித்து இவன் அரு ளேச்சேரும் சித்து – முதல்வன் அருளாகிய சித்தாம் உயிர் அவ்வருுளச் சேரும் சித்தாம்,—அவன்ருன் பவம் கேடு புத்தி முத்தி பண்ணும் சித்து (இவன்) அவற்றின்படியும் சித்து – முதல்வன் பவத்திணக்கெடுத்துப் புத்தி முத்தி யளிக்குஞ் சித்தாம் உயிர் அவைகளில் அழுந்துஞ்சித் தாம்.—அவன் தானே அறியும் சித்து இவன்ருன் அறிவிக் கப்படும் சித்தும் – முதல்வன் தானே யறியும் சித்தாம் உயிர் அறிவிக்க அறியுஞ் நித்தாம்.—இரண்டும் அணேந் தாலும் அநந்நியமாய் இருக்கும் ஒன்ருகாது ஆதலினுல் – . (ஒளியென்னும்பொதுமையால் ஒத்தொன்ரு மா யினு ம் வியஞ்சகத்தையின்றி அமையாதாய் அதுவதுவாய் முந்திக் காணுங் கண்ணெளிக்கும் அதுபோலத் தனக்கொரு வியஞ்சகம் வேண்டாது தானே வியஞ்சகமாய் எல்லா வற்றையும் ஒருங்கே விளக்கிரிற்கு ஞாயிற்றினெளிக்கும் கம்முள் வேற்றுமை பெரிதாயிறைப்போல இங்ஙனஞ் சித் திரண்டிற்கும் தம்முள் அந்தரங்க வேற்றுமை பெரிது முண்மையான்) அவ்விருபொருளுக் தம்முட் கூடியவழி யும் அத்துவிதமாய் நிற்றலேயன்றி ஒன்ருய்ப்போமா றில்லே யாகலான்,—இவன்ருனும் புத்தியும் சித்து புத்தி இவரைமோ – உயிரும் புத்தி தத்துவமுஞ் சித்தெனக் கூறப்படினும் புத்தி தத்து வம் உயிராதலில்‰,—இது

அசித்தென்றிடில் அவனுக்கு இவனும் அசித்தாமே — புத்திதத்துவஞ் சடமென்றிடின் (ஏணத்தத்து வங்க ோ நோக்க உயிர் சித்தேயாயினும்) முதல்வின நோக்க உயிர் அசித்தேயாம் என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. இருபொருளுஞ் கித்தேயாகலான் ஒத்தொன்று மென்றலே யமைவுடைத்தன்றி, உயிர்தானுஞ் கிவானுபவ மொன்றினுக்குமுரித்தேயெனவேற்றமைப்படுத்துக்கூறுகல் ஆண்டைக்கமையாதாலெனின்,— அற்றன்று; ஒளியென்னும் பொதுமையால் ஒத்தொன்றுமாயினும் வியஞ்சகத்தையின்றி யமையாதா யதுவதுவாய் முந்திக் காணுங் கண்ணெளிக்கும் அதுபோலத் தனக்கொரு வியஞ்சகம் வேண்டாது தானே வியஞ்சகமாய் எல்லாவற்றையு மொருங்கே விளக்கிற்கு ஞாயிற்றினெளிக்குர் தம்முள் வேற்றுமை பெரிதாயிறை போல, சித்தொண்டற்குர் தம்மு ளந்தரங்கவேற்றுமை பெரிதுமுண்மையான், அவ்விருபொருளுர் தம்முட் கூடிய வ ழி யும் அத்துவிதமாய் கிற்றலேயன்றி ஒன்றுய்ப்போ மாறில்ஃயென்பதாம்.

நீருநீரும்போல ஒத்தொன்ருய் நிற்குமென்னம் ஐக்கவாதிகளே மறுத்தற்கெழுந்த விவ்விரண்டுசெய்யுளும், ஒத்து வேருய் நிற்கு மென்னும் அருவ சிவசமவாதிகளே மறுத்தற்குமுரியவாறு காண்க. (11)

இரும்பைக்கார் தம்வலித்தாற் போலியைர்தங் குயிரை பெரியிரும்பைச் செய்வதுபோ லிவணத்தா ஒக்கி யரும்பித்திர் தனத்தையன லழிப்பதுபோன் மலத்தை யறுத்தமல் னப்பணேர்த வுப்பேபோ லணேர்து விரும்பிப்பொன் னிணக்குளிகை யொளிப்பதுபோ லடங்கி மேளித்துத் தானெல்லாம் வேதிப்பா தைக் கரும்பைத்தே ணப்பாலக் கனியமுதைக் கண்டைக் கட்டியையொத் திருப்பனர்த முத்தியினிற் கலர்தே.

#### சுப் — பதவுரை

காந்தம் இரும்பை வனித்தாற்போல் (அமலன்) அங்கு உயிரை இயைந்து – காந்தம் (விகாரமின்றி நின்றே) இரும்பை வலிப்பவுங்கண்டாம் அதுபோல இறைவனும் (விகாரமின்றியே) உயிரைத் தன்வழிப்படுத்து நிற்பனுக லாற் (சென்றணேயு நிழல்போலச் திவனில்லாமை பற்றிச் சிவனிருவிகாரியாதற் கிழுக்கில்‰).—எரி இரும்பைச்செய் வதுபோல் அனல் இத்து அரும்பு இந்தனத்தை அழிப்பது போல் (அமலன்) இவனத் தாணக்கி மலத்தை அறுத்து -எரி இரும்பை (க்கெடுத்தலின்றி) த் தன்வண்ணமாக்கி (த் தன்வண்ணமாக்குதற் குரித்தாகாது) அவ்விரும்பின்கண் உடன் ரூன்றி நிற்குங் கறைமாத்திரங்கெடச் செய்யும் அதுபோல இறைவனும் உயிரைத் தன்வண்ணமாகச் செய்து (தன் வண்ணமாக்குதற் குரித்தாகாது ரின்கண் உடன்ருேன்றிரிற்கு) மலமாத்திரங்கெடச் செய்யு மாகலாற் (பொன்றுகை முத்தியாகாமை பற்றி ஒன்ருதற் கிழுக்கில்ஸ்),—அப்பு அணேந்த உப்பே போல் விரும்பி அமலன் அணேந்து – நீரோடு சேர்ந்தவுப்புத் (தன்சுவை முழு தும் அந்நீர்க்காக்கித் தன்@ேடொப்பச் சமன்செய்து நிற்கும் அது) போலவிரும்பி (உயிரைச்சேர்ந்த) விறைவ னும் தனக்குரிய எண்குணங்களேயும் அவ்வுயிரின்கட் பதிப்பித்துத் தன்னேடொப்பச்செய்து நிற்பனுகலான் ( நீரொடுநீர் சேர்ந்தாற்போ லல்லாமைபற்றிச் சிவசம மாதற்கிழுக்கில்லே).—குளிகை (மேளித்துப்) பொன்னினே ஒளிப்பதுபோல் தான் எல்லாம் மேளித்து வேதிப்பாணுகி அடக்கி – இரதகுளிகை (செம்பையுருக்கித்) தன்னேடு கூட்டி (வேதித்துப் பொன்னுகச்செய்தும்) பொன்னியல் பைக் காட்டாது தன்னுளடக்கி நிற்குமாறுபோல இறை வன் (உயிரை) அவ்வாறேல்லாஞ் செய்தும் (அதனியல்பு சிறிதுர் தோன்ருது அறிவிறந்து நிற்குமாறு) தனது வியா பகத்து எடக்கிரிற்கு மாகலான் (அப்பணேந்தவுப்புப்போ லணேக் தொப்பச்செய்தமைபற்றி உம்பர் பிராஞெருவனே யுற்பத்தியாதிகளுக் குரியனதற் கிழுக்கில்ஃ).—கரும் பைத் தேஜோப் பாலேக் கனியமுதைக் கண்டைக் கட்டி யைக் கலந்தே ஒத்து (அமலன்) அந்தமுத்தியினில் இருப் பன் – கருப்பஞ்சாறு தேன் பால் கனியிரதம் கற்கண்டு சருக்கரை முதலிய சுவைப்பொருளெல்லாம் ஒன்ருகக் கலந்தவழி (யுளதாகிய சுவை இவ்வியல்பிற்றெனப் பிரித் தறியவாராமைபோல) இறைவனும் பரமுத்தியில் (உயிரின் கண் அங்ஙனங் கலந்தவழி இவ்வியல்பிற்றெனப் பிரித்தறிய வாராத ஆனந்தசொருபமாய்) நிற்பனுகலான் (அறிவிறந்து நிற்றல்பற்றி உயிர்தானுஞ் சிவானுபவ மொன்றினுக்கு முரித்தாதற் கிழுக்கில்ஃ) என்க.

# சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. காக்தம் விகாரமின்றி கின்றே இரும்பை வலிப் படிங்கண்டாம்; அதுபோல இறைவனும் விகாரமின்றியே உயிரைத்தன்வழிப்படுத்து நிற்பனைகளாற் சென்றணேயுகிழல் போலச் சிவனில்லாமைபற்றிச் சிவன் கிருவிகாரியாதற் கிழுக் கில்ஃ. எரி இரும்பைக் கெடுத்தலின்றித் தன்வண்ணமாக்கித் தன்வண்ணமாக்கு தற்குரி த்தாசா து இவ்விரும்பின் கணுடன் ரேன் றிநிற்குங் கறைமா த் திரங் கெடச் செய்யும்; அதுபோல இறைவனும் உயிரைத் தன்வண்ணமாகச் செய்து தன்வண்ண மாக்கு தற் குரித்தாகாது அவ்வுயிரின்கண்ணுடன்றேன்றி கிற்கு மலமா*த்* திர**ங் கெ**டச் செப்யுமாகலால், பொன்றுகை முத் தியாகாமைபற்றியொன்று தற் கிழுக்கில்லு. ஃரோடு சேர்க் தவுப்புக்கன் சுலைமுழுவதுமக் நீர்க்காக்கித் தன்னேடொப் பச்சமஞ் செய்து நிற்கும். அதுபோல உயிரைச் சேர்ந்தவிறை வனுர் தனக்குரிய எண்குணங்களேயும் அவ்வுயிரின்கட்பதிப் பித்துத்தன்னேடொப்பச் செய்துநிற்பனைலான், நீரொடுகீர் சேர்க்தாற்போ லல்லாமைபற்றிச்சிவசமமாதற் கிழுக்கில்‰. இரத குளிகை செம்பையுருக்கித் தன்னெடு கூட்டி வேதித் துப் பொன்னுகச்செய்தும் பொன்னியல்பைக் காட்டாது தன்னு எடக்கி நிற்குமாறபோல, இறைவன் உயிரையவ் வாறெல்லாஞ் செய்தும் அதனியல்பு சிறிதுர் தோன்*ரு* தறி விறக்து கிற்குமாற தனது வியாபகத்துளடக்கெ கிற்குமா கலான், அப்பணிந்தவுப்பே போலிணந்து ஒப்பச் செய்தமை பற்றி உம்பர் பிராஞெருவனே உற்பத்தியாதிகளுக் குரியஞ தற் **கிழுக்**கில்**ு. க**ருப்பஞ்சாற முதலிய சுவைப்பொருளெல் லாம் ஒன்ரு கச் கலந்தவழியுளதாகிய சுவை இவ்வியல்பிற் றெனப் பிரித்தறிய வாராமைபோல, இறைவனுமுயிரின்க ணங்ஙனங் கலந்தவழி இவ்வியல்பிற்றெனப் பிரி த் த றி ய வாரா அ. ஆனர் த சொரூபமாய் நிற்பன் ஆகலான் அறிவிறர் து நிற்றல்பற்றி உயிர்தானுஞ் சிவானுபவ மொன்றினுக்கு முரி*த்தா தற்*கு இழுக்கில்ஃபென்*ப தா*ம்.

சென்ற‱யு நிழல்போலச் சிவனிற்பனென்பது முதலாகக் கூறுமவ் வாதிகளே மேலேமறுத்தவழி அவர் கூறுமாசங்கைகளே முறையோபாரிகளித்தாச் சித்தார்தம் உலியுறுத்தற்பொருட்டு, இங்ங னம் வெவ்வேறுவமைகளின் வைத்தாக்காட்டி ஒருங்கு கூறியவா*று*.

மலாடிக்கீழ்வைப்ப கெனைவும், பாத கிழற்கீழ் கிற்கவெனவும் ஏகளு கிகின் றிட வெனவும், அரன் மலாடிக்கீழிருப்ப கெனைவுங் கூறிய இர் நான்கு சூத்திரங்கட்குர் தம்முட் பொருள்வேற்றுமை யில்ஃல போலுமென மயங்காமைப்பொருட்டு இறு திக்கண்ணவற்றைத் தொகுத்தெடித்துக்கொண்டு சிவரூபமுதலிய நான்காக வகுத்து வைத்துணர்த்தியவாறுமாம்.

நின்மல சாக்கிர முதலிய ஐர்தவத்தையுர் தெரித்துக்கூறிய வாறென்றலுமொன்று.

மதங்கத்தட் கூறப்படு மெழுவகை முத்திகளே வகுத்துக் கூறியதென் றரைப்பாருமுளர்.

இத் தரும்பிர் தனமெனவும் ஆகியடக்கியெனவும் கலர்தொத் தெனவு மியையும்.

இத்தென்புழி அன்சாரியையும் இல்லுருபும் விகாரத்தாற் ருெக்கன.

அனலா னழிக்கப்படு த லொப்புமைப**ற்றி** இரும்பின் கறையை இந்தனமாக வுருவகஞ்செய்தார்.

அணேர்தெனக்காரியத்தைக் காரணமாக வுபசரித்தார்.

மேளித்தல் கூட்டுதல்.

ஆகியுமெனச் சிறப்பும்மை விரித்துரைக்க.

கலர் தவழியென்பது கலர்தெனத் திரிர்து கின்றது.

அரும்பித்திர்தனத்தை அனலழிப்பதுபோலென்பதற்கு இவ் வாறுரைக்க வறியாத விறகின்மேல்வைத்த உரைப்பாருமுளர்; விறகையழித்தற்கட்படும் விசேடமின்மையானும், ஏணேயபோல உயிரோ டியைபுடைத்தாதற்குரிய வுவமையன்மையானும், அரும் பித்தென வொருசொல்லின்மையானும், அவ்வுரை போலியென் ரெழிக. அல்லதாஉம், தீ இரும்பைச்செய்யதுபோற் சீவன்றன் கோப் பர்த2னயை யறுத்துத்தாஞக்கியென அறுத்தல் ஆக்குத லிரண்டும் இரும்பின்மேல்வைத்தே மேற்கூறிய வாசிரியர்க்கு, ஈண்டுமதுவே கருத்தாதலுணர்க்துகொள்க.

மேளித்தத்தானெல்லாம் வேதிப்பானுகியென்ற தடூன அடக்கி யென்பதனேடியையாது வேறுவைத்துவைப்பின், ஏனேயவற்றிற் கெல்லாம் உவமைதனித்தனி யெடுத்துக்காட்டி இது மாத்திமைக் குவமை குளுமை குன்றக்கூறலாய் முடியுமென்றெழிக்.

இவையைக்கு செய்யுளானும் இரண்டாங்கூற்றிற்கு அவ்வம் மதம் பற்றிகிகழுமாசங்கைகளேப் பரிகரிக்குமுகத்தாற் சித்தாக்தங் கூறப்பட்டது. (12)

> பதிஞெராஞ்சூத்திரமுடிந்தது. ஆகத்*திருவிருத்த*ம் - 321.



இவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம்

பயனியல் பள்ளிரண்டாஞ்சூத்திரம்

### பன்னிரண்டாஞ்சூத்திரம்

. இவ்வாற பத்தாஞ்சூத்திரத்தானும் பதிகொொஞ்சூத்திரத் தானும் முறையே பாசிகீக்கமுஞ் சிவப்பேறமாகிய பயன்பெற்றுர்க் குச் சீவன் முத்திரிலேக்க ணிகழுமியல்பு வசுத்தாக் கூறுதற்கெழுந் தது பன்னிரண்டாஞ்சூத்திரம்.

செங்கமலத் தாளிணேகள் சேர லொட்டாத் திரிமலங்க ளறுத்தீச னேசுரொடுஞ் செறிக்திட் டங்கவர்தக் திருவேட மாலயங்க ளெல்லா மரனெனவே தொழு திறைஞ்சி யாடிப் பாடி யெங்குமியா மொருவர்க்கு மெளியோ மல்லோம் யாவர்க்கு மேலானே மென்றி றமாப் பெய்தித் திங்கண்முடி யாரடியா ரடியோ மென்று திரிக்திடுவர் சிவஞானச் செய்தியுடை யோரே.

#### சுப் — பதவுரை

செங்கமலத் தாள் இணேகள் சேரல் ஒட்டாத் திரிமலங் கள் அறுத்து – செந்தாமரை மலர்போலுக் திருவடிகளே அணேயவொட்டா (துஅயர்த்தலேச் செய்விக்கும் பற்றறக் கழிந்த) மும்மலங்கள் (விளக்கற்றம் பார்க்கும் இருள் போல அறிவற்றம்பார்த்து நிற்பனவாகலான் அவற்றை யஞ்சிப்) பரிகரித்து,—ஈசன் கே சரொடும் செறிந்திட்டு – (பரிகரித்தற்குத் துணேயாகிய) சிவபிரா னுடைய மெய்யன்பரோடு பயின்று,—அங்கு அவர்தம் திருவேடம் ஆலயங்கள் எல்லாம் அரனேனவே தொழுது இறைஞ்சி ஆடிப் பாடி – (அப்பயிற்சி நிலேபெறும்படி) அவரது திருவேடத்தையும் சிவாலயத்தையும் அரணெனக் கண்டு வழிபாடியற்றி (ஆனந்தமேலீட்டால்) ஆடல் பாடல்களேச் செய்து,—எங்கும் ஒருவர்க்கும் யாம் எளி யோம் அல்லோம் யாவர்க்கும் மேலானேமென்று இறு மாப்பு எய்தி – (இப்பேறு பெறமாட்டாரது சிறுமையை நோக்கி) எவ்விடத்துமுள்ள ஒருவர்க்கும் யாம் எளிய ராதலின்றி (த் திருவடியைத் தலேக்கூடப்பெற்றமை யான்) யாவர்க்கு மேலானேமெனக் களித்து, — திங்கள் முடியார் அடியார் அடியோமென்று திரிந்திடுவர் – பிறை யினே யணிந்த திருமுடியையுடைய சிவபோன் றிருவடி யைத் தலேக்கூடப்பெற்று (ரது பெருமையை கோக்கி அவ) ர்க்கடிமையேன வாழ்வர், — சிவஞானச் செய்தி யுடையோரே – (இச்செய்கையை இயல்பாகவுடையார்) சீவன்முத்தர் என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. பற்றறக் கழிந்த மும்மலங்கள், விளக்கற்றம் பார்க்கு மிருள்போல, அறிவற்றம் பார்த்து நிற்பனவாகலான், அவற்றை யஞ்சிப்பரிகரித்தலும், பரிகரித்தற்குத் தூணை யாகிய மெய்யன்பசொடு பயிறலும், பயிற்சி நிலேபெறும்படி அவரது திருவேடத்தையுஞ் சிவாலயத்தையும் அரனெனக் கண்டு வழிபடுதலுமுடையராய், இப்பேறு பெறமாட்டாரது சிறுமையும் பெற்றுரது பெருமையும் கோக்கிக் களித்து வாழ்தல், சீவன்முத்தர்க்குரிய வியல்பென்பதாம்.

ஒட்டாவென்னும் பெயரெச்சமறை எதப்பெயர்கொண்டு முடிந்தது.

இச்செய்யுள் முதனூல் பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரம்போல முக் கூற்றதாமாறு கண்டுகொள்க. (1)

### இரண்டாமதிகரணம்

நுசனுக்கன் பில்லா ரடியவர்க்கன் பில்லா ரெவ்வுயிர்க்கு மன்பில்லார் கமக்குமன் பில்லார் பேசுவதென் னழிவில்லாப் பிணங்களோ மிணங்கிற் பிறப்பினிலு மிறப்பினிலும் பிணங்கிடுவர் விடுநீ யாசையொடு மரனடியா ரடியாரை யடைந்திட் டவர்கரும் முன்கரும் மாகச் செய்து கூசிமொழிர் தருண்ஞானக் குறியி னின்று கும்பிட்டுத் தட்டமிட்டுக் கூத்தாடித் திரியே.

#### சுப் — பதவுரை

(காமுகளை இருவன் ஒரு வனிதையிடத்து அன்பு டையனென்பது அவனொக்கலேக் கண்டுழி நிகழும் அன் பினளவுபற்றியே தெளியப்படும் அதுபோல ஈசனுக்கன் புடைமை அவன டியவரைக் கண்டுழி நிகழும் அன்பினளவு பற்றியே தெளியப்படுமாகலான்) அடியவர்க்கு அன்பு இல்லார் ஈசனுக்கு அன்பு இல்லார் – அடியவர்மாட் டன் பில்லாதார் ஈசன்மாட்டும் அன்பில்லாதாரே (அங்ஙனம் ஈசனுக் கன்புடையார்போல் ஒழுகுதல் நாடகமாத்திரையே பிறிதில்லே).—எவ்வுயிர்க்கும் அன்பு இல்லார் – (எவ் வுயிர்க்கண்ணுமுள்கைய ஈசனிடத் தன்புடையார்க்கே அத்தொடர்பு பற்றி எவ்வுயிர்க்கு மன்புடையராதல் கூடும் அங்ஙனம் ஈசனிடத் தன்பில்வழிரைவ்வுயிர்க்கு மன்பில்லா தாரேயாவர்,—தமக்கும் அன்பு இல்லார் நாம் பேசுவது என் – (இவ்விடங்களின் அன்பில்லாதார்) தம்முயிர்க்கு உறுதிசெய்து கொள்ளு வாரல்லராகலின் (அதனே) நாஞ்

சொல்லுவதென்னே (கழிகாமத்தராயினர்க்கு அத்தொடர் புடையார திணக்கம் அக்காமப்பைங்கூழை வளர்க்கு நீரா தல்பற்றி அதன்கட் கழிபேருவகை யாமாறுபோல),—நீ அரன் அடியார் அடியாரை அடைந்திட்டு அவர்கருமம் உன்குடுமுமாக அருண்ஞானக் குறியில் நின்று ஆ சை யொடும் செய்து—(மாருத சி வா நு ப வ மருவிக்கொண்டு அரன்மலரடிக்கீழிருக்கப்பெற்ற) கீ (அதீன வளர்க்கு நீர்மையராகிய) அத்தொடர்புடையாரோ டிணங்கி அவர் பணியை உன்பணியாகவே தற்போத முஃனத்தலின்றி உவகை மிகுதியுடன் செய்து காமுகரல்லாதா ரிணக்கம் அக்காமப் பைங்கூழைப் பாறச்செய்யுங் கூள்யாதல்பற்றி அதன்கண் வெறுப்பு மிகுதியாமாறுபோல),—அறி வி ல் லாப்பிணங்களே இணங்கில் பிறப்பினிலும் இறப்பினிலும் பிணங்கிடுவர் வீடு - (அச்சிவாநுபவத்தைக் கேடுக்கு நீர்மையராகிய) அறிவில்லாப் பிணம் போன்றவரோடு இணங்கிற் பிறப்பிறப்பிற்படுத்துவராதலின் (அதன்கண் வெறுப்பு மிகுதியால் அதண்) விட்டுநீங்கி,–கூசிமொழிர்து - (அடியாரதுயாவும் உனதிழிவுகோக்கிக்)கூகி கயமொழி கூறி,–கும்பிட்டுத் தட்டமிட்டுக் கூத்தாடித் திரியே–(உவ கைமிகுதியாற்) கும்பிட்டுக் கைகொட்டிக் கூத்துமாடித் திரிவாயாக என்க,

### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து. கழிகாமத்தார் பிஞர்க்கு, அத்தொடர்புடை யாரதிணக்கம் அக்காமப்பைங்க ழை வளர்க்கு நீராதல்பற்றி அதன்கட் கழிபேருவகையும், அல்லாரதிணக்கம் அதனேப் பாறச்செய்யுங் களேயாதல்பற்றி அதன்கண் வெறப்புமிகு தி யும், உளவாமாறபோல, மாறுத சுவானுபவ மருவிக்கொண்டு அரண்மலாடிக்கி மிருக்கப்பெற்றுர்க்கு, அதணே வளர்க்கு நீர்மையராகிய வத்தொடர்புடையாரோ டிணங்கு தற்கண் உவகை மிகு தியும், அதணேக் கெடுக்கு நீர்மையராகிய மிற ரோடிணங்கு தற்கண் வெறப்புமிகு தியும், இயல்பா ஹனவர மென்பதாம்.

வி திமுகத்தாற் கூறிஞர், சுவைப்பொருட் இண்ணப்படும்பால் மருந்துமாமாறு போலச் சாதனமு மாமாறுணர்த்ததற்கு. முன் வருவனவற்றிற்கு மிஃதொக்கும்.

காமுகனுவானுருவன் ஒருவனிதையிடத் தன்புடையனென் பது, அவளோக்க‰க் கண்டுழி நிகழுமன்பினளவுபற்றியே தெளி யப்படும்; அதுபோல ஈசனுக்கன்புடைமை அவனடியவரைக் கண் டுழி நிகழுமன்பினளவு பற்றியே தெளியப்படுமொகலான், அடியவர்க் கன்பில்வழி ஈசனுக்கன்புடையார் போலொழுகு தல் காடகமாத்தி ரையே பிறிதில்ஃ யென்பார், அடியவர்க்கன்பில்லாரீசனுக் கன் பில்லாரென்றும், எவ்வயிர்க்கண்ணு முளைதியை வீசனிடத்த அன் புடையார்க்கே அத்தொடர்புபற்றி எவ்வுயிர்க்கு மன்புடையராதல் கூடுமென்பார், ஈசனுக்கன்பில்லா ரெவ்வுயிர்க்கு மன்பில்லாரென் இவ்விடங்களிலன்பில்லாதார் தம்முயிர்க்குறு இ செய்து கொள்ளுவா ரல்லபென்பார், தமக்குமன்பில்லாரென்றுங்கூறினுர். ் அன்பிலா செல்லாக் தமக்குரியர்'' (திருக்குறள், அன்புடைமை, Gச - 2.) என்புழித் தம்மென்றது உடம்பைகோக்கியாக**லி**ன், அஃ தீண்டைக்கு முரணமையறிக. இதனெதிர்மறைமுகத்தால் அடிய வர்க்கன் புடையார து பெருமையுங் கண்டுகொள்க. அவர்கரும முன் கருமமாகச் செய்தலுர் தற்போத மு‰ரத்த நின்று செய்யிற் குற் றமாமென்பார், அருண்ஞானக் குறியினென்ருர்.

கூசதல் அவருயாவுர் தன்னிழிபும் நோக்கிரிகழ்வது.

கும்**பி**டுத**லு**ச் தட்டமிடுதலுங் கூத்தாடுதலும் உவகைமிகுதி யினிகழுமெய்ப்பாடு.

இதனுனே இரண்டாங் கூறு தெரித்தணர்த்தப்பட்டது.

முதற்கூறு செங்கமலத்தாளிணேகள் சோலொட்டாத் திரி மலங்களேன ஆண்டே யுடம்பொடு புணர்த்தோதி வலியுறுத்தமை பின், வேறு கூறிற்றிலர். (2)

### மூன்ருமதிகரணம்

அறிவரியான் நண்யறிய யாக்கை யாக்கி யங்கங்கே யுயிர்க்குயிரா யறிவுகொடுத் தருளாற் செறிதலிறை றிருவேடஞ் சிவனுருவே யாகுஞ் சிவோகம்பா விக்குமத்தாற் சிவனு மாவர் குறியதனை விதயத்தே யாணக் கூடுங் கொள்கையினு லானவர் குறியொடுதா மழியு நெறியதனைற் சிவமேயாய் நின்றிடுவ ரென்று னேசத்தாற் தெருழு திடுமீ பாசத்தார் விடவே.

### சுப் — பதவுரை

அறிவுஅரியான் – அசிந்திதனுய் நின்ற பரம்பொருள்,— தீனஅறிய–(உலகத்துள்ளார்)தன்னே அறிதற்போருட்டு,— யாக்கை ஆக்கி – திருநீறு கண்டிகைமுதலிய திருவேட மாகிய தனது வடிவத்தைத் தன்னன்பர்க்கு அளித்து,— அங்கு அங்கே உயிர்க்கு உயிராய் அறிவு கொடுத்து – யாங்

கணும் உயிர்க்குயிராய் அறிவிண விளக்கி.—அரு எரேற் செறிதலினுல் – அருளாற்கலத்தலானும்,— திரு வேடம் சிவன் உருவே ஆகும் – அத்திருவேடமுடைய மெய்யன் பர் சிவமேயாதல் தெளியக்கிடத்தலின்,—சிவோகம் பாவிக் குமத்தால் – சுவோகம் பாவணயானும்,–சிவனும் ஆவர்– சிவமேயாதல் தெளியக்கிடத்தலின்,—இதயத்தே குறியத ஞல் அரீனக் கூடுங்கொள்கையிணுல் – இருதயத்தானத்தில் ஒரு குறியின்கண் வைத்து முதல்வினக்கூடுஞ் செயலா னும்,—அரன் ஆவர்-சிவமேயாதல் தெளியக்கிடத்தலின்,- -குறியொடு தாம் அழியும் நெறியதனுல் – கு றி யு ட ேன தாமென்பதொன்று இன்ருகிய தன்மையானும்,—சிவமே யாய் நின்றிடுவர் என்ருல் கேசத்தால் நீதொழுதிடு-சிவமே யாதல் தெளியக்கிடத்தலின் (அதுபற்றி அவரை அரனெ னவே தேறி)அன்பொடு நீ வழிபடுக,–பாசத்தார் விடவே– ஏணப் பாசப்பற்றுடையாரது பெற்று விட் டொழிதற் பொருட்டு என்க.

### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. வேடத்தானும் பாவணயானுஞ் செயலானுக் தன்மையானுக் திருவேடமுடைய மெய்யன்பர் கிவமேயாதல் தெளியக்கிடத்தலின், அதைபற்றி யவரை அரனெனவே தேறி வழி படுக, ஏணய பாசப்பற்றடையாரது பற்று வெட்டொழிதற்பொருட்டென்பதாம்.

சுவமாதல் தெளிர்துகோடற்குவேடமுதலியவற்றுளொன்றே யமையுமென்பார், சிவமாதஃ யவற்ருடு தனித்தனி கூட்டிக் கூறிஞர்.

அவ்வேடமுடையாரென் றெடித்துக்கொண்டுரைக்க.

திருக்கோயி அள்ளிருக்குக் திருமேனி தன்னேச் சிவனெனவே கண்டவர்க்குச் சிவனுறைவ னங்கே யுருக்கோலி மத்திரத்தா லெனநிணயு மவர்க்கு முளனெங்கு மிலனிங்கு முளனென் பார்க்கும் விருப்பாய வடிவாகி யிக்தனத்தி னெரிபோன் மக்திரத்தில் வக்துதித்து மிகுஞ்சுரபிக் கெங்கு முருக்காண வொண்ணுத பான்முஃப்பால் விம்மி பொழுகுவது போல்வெளிப்பட் டருளுவனன் பர்க்கே.

#### சுப் —பதவுரை

திருக்கோயிலுள் இருக்கும் திருமேனி தன்ணயே – (பகுத்துணர்தலின்றித்) திருவாலயத்துள் எழுந்தருளியிருக் கும் சிவலிங்க முதலிய திருமேனிகளேயே,—சிவனெனக் கண்டவருக்கு – சிவமெனக்கண்டு வழிபடுஞ்சரியையா ளர்க்கு,—சிவன் அங்கே உறைவன் – சிவபிரான் ஆண்டு வெளிப்படாது நின்று அருள்செய்வன்,—மந்திரத்தால் உருக்கோலியென நிணயுமவர்க்கும் – (அருவப்பொருளா கிய சிவபிரான்) ஈசானுதிமந்திரங்களாற் சிவலிங்கமுதலிய திருவுருக்கோலினு னெனக்கருதி(மந்திரகியாசத்தால்) வழி படுங் கிரியையாளர்க்கும்,—உளன் எங்கும் இலன் இங் கும் உளன் என்பார்க்கும் - (யோகிகள்) உள்ளமெங்க ணும் இல்லமாக வாழுஞ்சிவபிரான் இத்திருமேனியிலும் வீற்றிருந்து பூசைகொண்டருளுவ னெனக்கருதி (ச்சாத் தியமர்திரங்களால்) வழிபடும் யோகிகட்கும்,—இந்தனத் தின் எரிபோல் மந்திரத்தில் விருப்பாய வடிவாகி (அங்கே) வந்து உதித்தும் – (முறையே) விறகைக் கடைந்தவழித் தோன்றும் எரி (யும் கறந்தவழித்தோன்றும்பாலும்)போல் அவ்வம்மந்திரங்களால் அவரவர் விரும்பியவடிவாய் அத்

திருமேனிகளில் (அப்போதப்போது) தோன்றி நின்று அருள்செய்வன்,—அன்பாக்கே – (அவர்போல் ஏகதேச மாய்க்குறித்தலின்றி அன்பு மாத்திரையான் ஆண்டுவழி படு) ஞானிகட்கு,—மிகும் உரு எங்கும் காண ஒண்ணுத பால் சுரபிக்கு முஃப்பால் விம்மி ஒழு குவது போல் (அங்கே) வெளிப்பட்டு அருளுவன் - மேம்பட்ட வடிவ மெங்கணுங் காணப்படாதபால் (கன்றை நிண்ந்த) புனிற் ருவின்முஃயின் விம்மியொழுகுவதுபோல (க்கரு ணே மிகுதியால் அவ்வன்பேதானுய் எப்போதும்) ஆண்டு வெளிப்பட்டு நின்று அருள்செய்வன் (ஆகலான் அஃ திரீத்து வழிபடுக) என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ-து பகுத்துணர்தலின்றிச் சிவலிங்கமுதலிய திரு மேனியே சிவமெனக் கண்டு வழிபடுஞ் சரியையாளர்க்குச் சிவன் ஆண்டுவெளிப்படாது நின்று அருள்செய்வன். அருவப்பொருளாகிய சிவன் ஈசாதை மந்திரங்களாற் கிவ லிங்கமுதலிய திருவுருக் கோலிறைனைனக் கருதி மந்திர நியாசத்தால் வழிபடுங் கிரியைபாளர்க்கும், யோகிகளுள்ள மெங்கணு மில்லமாக வாழுஞ் சிவன் இத்திருமேனியிலு மிருந்து பூசைகொண்டருளுவனெனக் கருதிச் சாத்திய மந்திரங்களால் வழிபடும் யோகிகட்கும், கடைந்கவழித் தோன்றமெரியுங் கறர்தவழித் தோன்றும் பாலும்போல் அவ்வமந்திரங்களா வைரவர் விரும்பிய வடிவாய் அத்திரு மேனிகளில் அப்போதப்போது தோன்றிஙின்ற அருள்செய் வன். அவர்போலேகதேசமாய்க் குறித்தலின்றி அன்புமாத் திரையா ஞண்டு வழிபடு ஞானிகட்கு, கன்றை நிணேந்த புனிற்றுவின் முஃப்பால்போல, கருணமிகுதியால் அவ் வன்பே தானுப் எப்போது மாண்டு வெளிப்பட்டுகின்ற அருள்செய்வன்;ஆகலான்அஃதறிக்கு வழிபடுகவென்பதாம்

ஆகலானஃ தறிர்து வழிபடுக வென்பது குறிப்பெச்சம்.

அங்கேயென்பது யாண்டுஞ் சென்றியையும். மக்திரத்தால் உருக்கோஷியெனமாறுக. கோலியென்பது பெயர்.

உளென் உள்ளம்.

இலனென்பத இல்லெனு மிடப்பெயாடியாகப் பிறந்த குறிப்பு விணமுற்று.

இங்குமென்னுமும்மை இறர்தத தழீஇயிற்று.

அன்பர்க்கு விம்மி யொழுகுவது போலெனவே யோகிகட்குக் கறக்க வொழுகும் பால்போலென்பது பெறப்பட்டது.

அன்பபென் உதா ஈண்டு ஞானிகண்மேற்று, ''அன்பபொடு ம்டீஇ'' (சிவஞானபோ தம், பன்னி சண்டாஞ்சூத் தொம்) என்புழிப் போல.

திருவேடஞ் சிவனெனத் தெளியுமாற சொழப்படுவாரது கருத்துவகைபற்றிக்கூறிஞர், சிவாலயத்தைச் சிவனெனத் தெளியு மாறு தொழுவாரதாகருத்துவகைபற்றிக் கூறிஞரென வுணர்க.(4)

ஞானயோ கக்கிரியா சரியை நான்கு

நாதன்றன் பணிஞானி நாலி அக்கு முரிய ஹானமிலா யோகமுதன் மூன்றினுக்கு முரியன் போகிகிரி யாவான்று னெண்கிரிபை யாதி யானவிரண் டினுக்குரியன் சரியையினி னின்றே னச்சரியைக் கேயுரிய கைலிலை யார்க்கு

மீனமிலா ஞானகுரு வேகுருவு மிவனே யீ சனிவன் முனென்ற மிறைஞ்சி பேத்தே.

(மே‰ச் செய்யுளிற்கூறிய நால்வகைக்கருத்தும் அவ ரவர் மாத்திரைக்கே உரித்தாயிருக்கச் சரியையாளரைப் போல ஞானிவழிபடுதல் எற்றுக் கெனின்) ஞானபோகக் கிரியா சரியை நான்கும் நாதன்றன்பணி – ஞானயோகக் கிரியா சரியையென்னும் நான்கு பாதத்தினிகழுங் கிரியை யெல்லாங் கருத்தாவின து உண்மைப்பணியாகலான் (உல கின் மருவாத இன்பத்துள்வைத்த குருவினுபகாரத்தைக் கருதி நால்வகைத் தொழிலும் ஞானிசெய்தலே கடப்பா டென்பது உட்டொழில் செய்வார் புறத்தொழிற்கு முரிய ரென்னு முறைமைபற்றி),—ஞானி நாலினுக்கும் உரியன் -அந்தஞானி ஞானமுதல் நான்கினுக்கு முரியனென்றும் (ஏணயோர் தத்தக்தொழிற்கே யுரியரென்பது புறத்தொ ழில்செய்வார் உட்டொழிற்குரியரல்ல ரென்னு முறைமை பற்றி).—யோகி ஊனம் இலா போகமுதல் மூன்றினுக்கும் உரியன் – யோகி குற்றமில்லாத போகமுதல் மூன்றினுக்கு முரியனென்றம்,—கிரியாவான்ருன் ஒண்கிரியை ஆதி ஆன இரண்டி ஹக்கு உரியன் – கிரியாவான் ஒள்ளிய கிரி பை முதலிய இரண்டி ஹக்கு முரியனென்றும்,— சரியையினில் நின்நேன் அச்சரியைக்கே உரியன் — சரியா வான் அச்சரியையொன்றிற்கே யுரியனென்றும் (உணர்ந்து கொள்ளப்படுவன),—ஆகலினுல் யார்க்கும் ஈனம் இலா ஞானகுருவே குருவும் – ஆகலிஞல் (இனி அந்நால்வகைப் பாதத்தினிற்கு மாணுக்காக்கு ஆசிரியன்மார் உபதேசித் தற்கட்படும் உரிமையும் இவ்வாறே வைத்துணர்ந்து) எல்லார்க்கும் (உபதேசித்தற்குரிய) குறைவில்லாத ஞான குருவே த**ஃயா**யகுருவென்றும்,—ஈசனிவன்ருன் இவனே என்றும் இறைஞ்சி ஏத்தே-ஈ(ண்டுக்கூறிய)தாபர(சங்கம) ங்களும் இக்குருவடிவின் வேறல்லவென்றுர் (தேறி அவ் விரண்டி னும்) வழிபடுக என்க.

#### சிவ — பொழிப்புரை

எ–து. மேஃச் செ**ய்**யுளிற் கூறிய நால்வ**கைக்கரு**த்தும் அவரவர் மாத்திரைக்கே யுரித்தாயிருக்கச் சரியையாளரைப் போல ஞானி வழிபடுத லெற்றுக்கெனின்,— நாலுபாதத்தி னிகழுங் கிரியையெல்லாங் கத்தாவின துண்மைப்பணியாக லால், உலகின் மருவாதவின்பத்துள் வைத்த குருவினுப காரத்தைக் கருதி நால்வகைத் தொழிலும் ஞானி செய்தலே கடப்பாடென்பது உட்டொழில் செய்வார் புறத்தொழிற்கு முரியசென்னு முறைபற்றியும், ஏணேயோர் தத்தக்தொழிற்கே யுரியரென்பது புறக்தொழில் செய்வார் உட்டொழிற் குரிய ரல்லரென்னு முறைபற்றியு முணர்க்குகொள்ளப்படுவன. இனி பந்நால்வகைப் பாதத்தினிற்கு மாணுக்கர்க்கு ஆகிரி யன்மார் உபிதசித்தற்கட்படு முரிமையும் இவ்வாறே வைத் துணர்ந்து, எல்லார்க்குமுபதேசித்தற்குரிய ஞானகுருவே தஃவாய குருவென்றம், ஈண்டுக் கூறிய தாபரச**ங்கமங்க**ளும் இக்குருவடிவின் வேறல்லவென்றுர் தேறி, அவ்விரண்டி னும் வழிபடுகவென்ப தாம்.

மேற்கூறிய நால்வகைக் கருத்துக்கு முரியராவாரைக் கூற வார், அவற்றை யுள்ளடக்கி நிற்கும் ஞானமு**தலி**யவற்றை யுடையாரது இயல்பின்மேல்வைத்துக் கூறிஞர்.

சொற்பல்காது மாட்டேற்றின்மேல் வைத்துணர்ந்துகோடற் பொருட்டு, ஆகலிஞலிறைஞ்சுயேத்தே யென்பதீணயும் ஈண்டுடன் கூறிஞர்.

திருவேடமாலயங்களெல்லா மானெனவே தொழுதிறைஞ் சுதற்கட்படும் விசேடங்கூறியவாறு. ஈசனிவனென்புழி இவனென்பத பகுதிப்பொருள் விகுதி. ஈண்டு ஈசனென்றது திருக்கோயிலுள்ளிருக்குர் திருமேனியை.

என்று மென்னு மும்மையை எதிரது தழீ இயிற்ருக்கித் திரு வேடமுமிவனேயென் றிறைஞ்சி யேத்தெனவு முரைத்துக் கொள்க.

இவை மூன்று செய்யுளானும் மூன்று க்கூறு தெரித்தாணர்த் தி வலியுறுத்தப்பட்டது. (5)

மக்திரத்தான் மருக் துகளால் வாய்த்தவியோ கத்தான் மணியிரத குளிகையினை மற்று மற்றுக் தக்திரத்தே சொன்னமுறை செய்ய வேத சகலகலே ஞானங்க டிரிகால ஞான மக்தமிலா வணிமாதி ஞானங்க ளெல்லா மடைக்திடுமா சானருளா லடிசேர் ஞானம் வக்திடுமற் ரென்முலும் வாரா தாகு மற்றவையு மவனருளான மருவு மன்றே.

#### சுப் — பதவுரை

மந்திரத்தால் – மந்திரங்களாலும், —மருந்துகளால் – மருந்துகளாலும், —வாய்த்த யோகத்தால் – சிறந்தயோகத் தாலும், —மணி இரத குளிகையினுல் – மணியாகிய இரச குளிகையினுலும். —மற்றும் மற்றும் தந்திரத்தே சொன்ன முறைசெய்ய - வேறுவேறு சாத்திரங்களிலே கூறியபடி செய்தலாலும் (வருஞ்சித்திஞானங்களும்), — வே தம் சகலகிலஞானங்கள் –வேதாகமமுதலிய க ஃ ஞா னங் களும், —திரிகாலஞானம் – திரிகாலஞானங்களும், —அந் , தம் இலா அணிமாதிஞானங்கள் எல்லாம் – முடிவில்லாத அணிமாமுதலிய ஞானங்களுமாகிய அணத்தும்,—அடைந் திடும் – (ஆசிரியண்யின்றியும்) அமையும்,—அடிசேர் ஞானம் ஆசான் அருளால் வந்திடும் மற்ருன்ருலும் வாராதாகும் – பொருந்திய திருவடிஞானம் ஆசிரியன் அருளான் அமைதலேயன்றி ஒருவாற்ருனும் (அவண் யின்றி) அமையப்பெருது,—அவன் அருளால் மற்றவை யும் மருவும் அன்றே—அக்குருவருளால் முற்கூறியனவும் அமையப்பெறும்(ஆகலால் இவனே யீசனிவன்ரு என்று மிறைஞ்சி யேத்து) என்க.

#### சி**வ** — பொழிப்புரை

எ-து. ஏணஞானங்களெல்லாம் ஆசிரியணயின்றியும மையும், திருவடிஞானம் ஒருவாற்முனு மாசிரியணயின்றி யமையாது; ஆகலால்இவனேயீசனிவன்*ருனென்ற*மிறைஞ்சி யேத்தென்பதாம்.

ஆகலாலிவனேயீச் னிவன்று மென்று மிறைஞ்சியேத்தென் பது குறிப்பெச்சம்.

அவ்வாறேத்து தற்குரிய பெருமை கூறியவாறு.

மற்றவையுமவனருளான் மருவுமென்றத இயைபின்மை நீக்கு தற் பொருட்டு. (6)

பாம்பிரம மிவனென்றும் பாசிவன்று னென்றும் பாஞான மிவனென்றும் பராபரன்று னென்று மான்றருஞ்சீர் நிஃயெல்லா மிவனே யென்று மருட்குருவை வழிபடிவே யவனிவன்று னயே யிரங்கியவா ரணம்யாமை மீனண்டஞ் சிணமை யியல்பினெடும் பரிசித்து ஙிணந்தும் பார்த்தும் பரிந்திவைதா மாக்குமா போற்சிவமே யாக்கும் பரிசித்துஞ் சிந்தித்தும் பார்த்துந் தானே.

#### சுப் — பதவுரை

பரம்பிரமம் இவனென்றும் – சொருபசிவமுங் குரு மூர்த்தமே யெனவும்,—பரசிவன்ருன் (இவன்)என்றும் – தடத்த சிவமுங் குருமூர்த்தமேயெனவும்,—ப ர ஞானம் இவன் என்றும் – பரஞானத்தை யுடையாருங் குருமூர்த் தமேயெனவும்,—பராபரன்ருன் (இவன்) என்றும் – ஏனேத் தாபரமூர்த்தங்களும் குருமூர்த்தமே யெனவும்,—அரன் தருஞ்சீர் கிஃபெல்லாம் இவனே பென்றும் – அறுபத்து மும்மை நாயன்மார் முதலிய சி வ ப த் தர் பொருட்டாக ஆண்டாண்டு வெளிப்பட்டருளி மறையு மூர்த்தங்களெல் லாங் குரு மூர்த்தமே யெனவுக் (தேறி),—அருட் குருவை வழிபடவே– ஞாஞசாரியணே (வழிபடுக அங்ஙனம்) வழி படப்பெறின்,—அவன் இவன்ருணுயே-சிவபிரான் இக் குருவை யாவேசித்து நின்று,—இரங்கிய வாரணம் யாமை மீன் இவை – இரக்கமுற்ற கோழியாமை மீனுகிய இவை கள்,—அண்டஞ் சின்பை இயல்பிடுரும் பரி சித்தும் கிணந்தும் பார்த்தும் பரிந்து தா மாக்கு மா போல் 🗕 (முறையே) அண்டமாகிய முட்டையை இயல்பாகத் தீண்டியும் கருதியும் நோக்கியும் பரிவுற்றுத் தம்வண்ண மாகச்செய்யுமாறுபோல,—பரிசித்தும் சிந்தித்தும் பார் த் தும் சிவமே யாக்குந்தானே – (நாடோறுஞ்செய்யும்) பரி சமுதலிய மூன்ருனும் (அவ்வுயிரைத்) தன்வண்ணமாகச் செய்தருளுவன் என்க.

### சிவ \_ பொழிப்புரை

எ–து. சிவபேதமணத்துங் குருமூர்த்தமேயெனத் தேறி ஞாசைரியணே வழிபடுக; அங்ஙனம் வழிபடப்பெறின் சிவன் இக்குருவை யாவேசித்து நின்று நாடோறஞ்செய்யும் பரிச முதலிய மூன்முனும் அவ்வுயிரைத் தன்வண்ணமாகச் செய் தருளுவனென்பதாம்.

அவ்வாறேத்திஞர்க்கு வரும் பயன் கூறியவாறு.

பாம்பி ாமமென் றது சொருபசிவத்தையெனவும், பாசிவ னென் றது தடத்தசிவத்தையெனவும், பாஞானமென் றது ஆகு பெயாான் அதனேயுடையாரையெனவும், பாபாபினென் றது எனே த் தாபா மூர்த்தத்தை யெனவும், அரன் றருஞ்சீர்கிஃமெயன் றது அறு பத்து மும்மை காயன்மார்மு தலிய சிவபத்தர்பொருட்டாக ஆண் டாண்டு வெளிப்பட்டருளி மறையும் மூர்த்தங்கள் எல்லாவற்றி பேனயு மேனவும் கொள்க.

பாஞானமிவனென்றம் பராபரன்ருனென்றம் வழிபடு தலதி காரப்பட்டமையின் எணயவமுடன் கூறிஞர். (7)

> பன்னிரண்டாஞ்சூத்திரமுடிந்தது. <sub>ஆகத்</sub> இருவிருத்தம் - 328. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கமுற்றியது.

ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் திருவடிவாழ்க, ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள் திருவடிவாழ்க, திருச்சிற்றம்பலம். செய்யுள் முதற்குறிப்பகராதி



# சி வ ஞான சி த் தி யார் செய்யுள் முதற்குறிப்பகராதி

#### எண் — பக்கஎண்.

|               | 000 1      |                          | 00*         |
|---------------|------------|--------------------------|-------------|
| அகலியை        | 232        | அருள்த                   | 385         |
| அங்கி த் தம்  | 545        | அருளினுலா                | 16          |
| அசித்தரு      | 339        | <i>அருளி</i> னு <b>அ</b> | 218         |
| அசித்தெனி     | 332        | அவ்வவ                    | 234         |
| அஞ்செழுத்     | 516        | அவ்வுடனு                 | 318         |
| அண்ட சஞ்      | 292        | அழிர் தபி                | 72          |
| அத்துவா       | 145        | அழிப் <b>பி</b> ிள       | 115         |
| அநாதியுட      | 557        | அழிவிலா                  | 426         |
| அநா தியே      | 41         | <i>அ</i> ளவை             | 21          |
| அந்தரியா      | 522        | அறி தரு                  | 361         |
| அந்நியேமிலா   | 400        | அறிந்திடுமா              | 376         |
| அயனரி         | 320        | அறிர் திடும்             | 310         |
| அயன் றின      | 150        | அறிபொரு                  | 397         |
| அரசனுஞ்       | 216        | அறியாமை                  | 474         |
| அரனடிக்       | 212        | அறி வதைம்                | 308         |
| அரன் வி தி    | <b>241</b> | அறிவறியா                 | <b>5</b> 88 |
| அரிசனம்       | 299        | அறிவிக்க                 | 411         |
| அருர் தின்பத் | 31         | அறிவிச்சை                | 323         |
| அருமறையா      | 441        | அறிவில                   | <b>365</b>  |
| அருவமோ        | 117        | அறிவுடல்                 | 352         |
| அருவவிகா      | 331        | அறிவுறம்                 | 389         |
| அருவினி லு    | 98         | அறுவகைச்                 | 7           |
| அருவுருவீ     | 100        | அண் த் துஞ்              | 405         |
| அருவுருவெ     | 329        | அன்னியசா                 | 27          |

| ஆங்கார           | 253         | உணாரத                       |      | 393 |
|------------------|-------------|-----------------------------|------|-----|
| ஆணவர்தா          | 560         | உணர்வன                      |      | 315 |
| ஆணேயா            | 215         | உதிப்பத                     | 11.4 | 55  |
| ஆாணமாக           | 130         | உயிரவை                      |      | 107 |
| ஆவ தா            | 391         | உயிரிண                      |      | 333 |
| ஆன்மா            | 322         | உயிரினே                     |      | 29  |
| இங்கு <b>க</b> ா | 207         | உயிரென                      |      | 305 |
| இதம் சி த        | 190         | உருமேனி                     |      | 144 |
| இர் தனத் தி      | 526         | உருவருள்                    |      | 132 |
| இர் திரிய        | 537         | உருவினி                     |      | 335 |
| இர்நிலே தா       | 482         | உருவினே                     |      | 367 |
| இம்மையின்        | 181         | உருவுயி                     |      | 327 |
| இம்மையே          | 437         | உருவொடு                     |      | 176 |
| இயல்புகா         | 57          | உரைதரு                      |      | 417 |
| இரந்தரமாகி       | 261         | உடைத்த                      |      | 110 |
| இரும்பை          | 575         | உலகமே                       |      | 383 |
| இருவகை           | 359         | உலகினிற்                    |      | 125 |
| இருவி?னச்கா      | 182         | <b>உ</b> லகி‱               | v    | 134 |
| இருவினேகள்       | 369         | உலகுடல்                     |      | 201 |
| இருவி வே ய       | 228         | உலகெலா                      |      | 173 |
| இருவி 2ன யின் ப  | 178         | உள்ள துமில                  |      | 63  |
| இருவி ஊயெ        | 180         | உள்ளுண                      |      | 88  |
| இவனுலகி          | <b>5</b> 31 | எங்குர் தானி                |      | 567 |
| இற தியாங்        | 112         | எங்குர் தானெ                |      | 491 |
| இறைவனு           | 448         | எங்குர் தான்                |      | 336 |
| இறைவனிங்         | 191         | எல்லாமாய்                   |      | 279 |
| இறைவனே           | 375         | எவ்விடத்து                  |      | 565 |
| இறை <i>வன்</i>   | 381         | எழுமுடல்                    |      | 243 |
| ஈசுறுக்க         | 585         | என்னுடல்                    | 2    | 347 |
| ஈண்டுபக்         | 43          | என்னேயிப்                   |      | 10  |
| உடலியா           | 349         | வ தூமூன் ரு                 |      | 36  |
| உடலினி           | 334         | ஐர் தோசாக்                  |      | 362 |
| உடலின்வே         | 307         | <b>ஐ</b> ர் <i>துசுத் த</i> |      | 265 |
| உடல்விடா         | 223         | <i>ஒருகோட்</i>              |      | 1   |
| உடற்செய          | 186         | ஒருபுலனுக                   |      | 297 |
|                  |             | new artis 16 Michiel        |      |     |

| ஒருபொரு                    | 64   | குறிகள்வச்               | 263   |
|----------------------------|------|--------------------------|-------|
| ஒருவனே<br>ஒருவனே           | 164  | குறித்தடியி              | 510   |
| <b>ஒரு</b> வனே             | - 53 | குறித் ததொன்             | 129   |
| ஒழு க்கமன்                 | 202  | கேட்டவ                   | 460   |
| ஒ <b>ன்</b> றதாயகேக        | 281  | கேவலச்கல                 | 364   |
| ஒன் <i>ற தாயிச்சா</i>      | 156  | சகமார்க்கம்              | 454   |
| ஒன் றென                    | 175  | சங்கமேர்                 | 229   |
| ஒன் றெனு                   | 401  | ச <b>த்</b> தச <b>த்</b> | 408   |
| ஒன் ௌ                      | 137  | சத்தி தன்வடி             | 154   |
| ஒசை <b>ந</b> ற்            | 258  | சத்தி தானு த             | 275   |
| <b>ஒ</b> தியுணர் <b>ர்</b> | 424  | சத்தி தான்               | 153   |
| <i>ஒது</i> சமய             | 439  | சத்தியாய்                | 274   |
| ஓரிடமழிய                   | 69   | <b>சத்</b> தியுஞ்        | 167   |
| கண்டபொரு                   | 24   | சத்தியேவடி               | 123   |
| கண்டவிவை                   | 513  | சந்தி மன் வடிவு          | 330   |
| கண் டிடுங்                 | 508  | சர்நி திகுண              | 326   |
| கண்டுண <i>ர்</i>           | 354  | <i></i> சலமிலனுப்        | 540   |
| கண் ணு தல்                 | 140  | சேன்மோர் சகமார்          | 450   |
| <b>க</b> ரணங்க             | 503  | சன்மோ சீகல               | 456   |
| க <i>ரு தாகா 1</i> ண       | 78   | சாக்கொத்தே               | . 485 |
| <b>கருவி</b> கழிர்         | 487  | சாக்கிரமுப்              | 358   |
| <b>க</b> ருவியாமன          | 317  | சாந்தியா                 | 430   |
| கருவியாற்                  | 378  | சார்பினிற்               | 61    |
| கருவியும்                  | 380  | சாற்றிய                  | 260   |
| கருவி னுள                  | 296  | சித் தமா                 | 251   |
| கேற்ற நூற்                 | 106  | சித்தார் தத்             | 446   |
| <i>தாண்டெ</i> ல்வா         | . 26 | சி <b>வ</b> ஞான ச்       | 464   |
| காண்பவன்                   | 209  | சி <b>வ</b> ஞ்சத்தி தன்  | 277   |
| காயத் தினழி                | 67   | சிவஞ்ச த் திகா த         | 273   |
| <b>காய</b> மொழி            | 551  | சிவனருவரு                | 169   |
| கா ரணவ னு                  | 73   | ନି ଏଥିବେ ଧାର             | 506   |
| காரியகாரண                  | 82   | சிவன் சீவ                | 573   |
| காரியமென்ப                 | 74   | சீலமோ                    | 104   |
| <b>காலமேகடவு</b>           | 70   | சீவனுமிச்சா              | 158   |
| குணங்கள                    | 324  | சு <b>த்</b> ததத்தவ      | 264   |

| சத்தமாமா                     | 338         | தெரிர் <i>து</i>       | 384              |
|------------------------------|-------------|------------------------|------------------|
| சுத்தமாம்                    | 147         | தெரிவரிய               | 559              |
| சுத் தமெய்ஞ்                 | 409         | தேச்பிட                | 481              |
| சூக்குமங                     | <b>236</b>  | ே தரின்கு              | 135              |
| <b>சூ</b> க்கும <i>ே</i> தகி | 342         | தோற்பாவைக்             | 346              |
| சூக்குமவா                    | 80          | தோற்றமு                | 75               |
| சூக்குமவுரு                  | 328         | சோற்றுவித்             | 109              |
| சூரியகாக் த                  | 469         | <b>க</b> ண்ணிடு        | 118              |
| செங்கமல                      | <b>5</b> 83 | கோர்களாய்              | 230              |
| செப்பினுப்                   | 233         | <b>க</b> ார்பயிறேய     | 293              |
| செம்பிர த                    | 571         | <b>ந</b> ற்சைவி        | 255              |
| செயல்களே                     | 194         | <b>காடுக</b> ளிற்      | 543              |
| செய்த் இருர்                 | 194         | <b>காட்டு</b> மி த     | 520              |
| செய் தவர்                    | 198         | <b>கா</b> யகன்         | 139              |
| சென்றவேயு                    | 569         | <b>கிகழ்</b> ச் திடு   | 93               |
| சொன்னவித்                    | 113         | <b>கிக்</b> கி சகங்    | 192              |
| ஞாலம தின்                    | 479         | <b>கித்</b> தமாயரு     | 244              |
| ஞான த் தா                    | <b>46</b> 6 | <sub>கிய தி</sub> பின் | 247              |
| ஞான நூறின                    | 458         | நிலம்புன               | 59               |
| ஞானமேயான                     | 160         | செல் <b>லி</b> னுக்    | 562              |
| ஞானயோ                        | 592         | பக்கமுன் றின்          | 33               |
| <b>தத்து வ</b> ஞ்            | 395         | படைகொடு                | 357              |
| தத்து வமெண்                  | 268         | படைப்பா தி             | 141              |
| த <b>த் த</b> ுவரூப          | 267         | பண்டைமற்               | $\frac{12}{12}$  |
| தர்தை தாய்                   | 193         | பர் தமும்              | $1\overline{27}$ |
| தனுக 🛚 ண                     | 278         | பாஞான                  | 554              |
| தன்மமோ                       | <b>226</b>  | பரம்பிரம               | 596              |
| தன்னியல்                     | 180         | பரி தியை               | 283              |
| தா தமார்க்க                  | <b>452</b>  | பலவி தமா               | 419              |
| தாபாசங்க                     | 211         | பன்னக                  | 225              |
| தானஞ்செ                      | 199         | பன்னி றங்              | 489              |
| <b>தான</b> மியா              | 463         | பாசஞான                 | 499              |
| தொவியமுவ                     | 196         | பாசிபடு                | 494              |
| திருக்கோயி                   | 590         | பாலசொடு                | 422              |
| து லமாமு                     | 239         | பாவிப்ப                | 399              |
|                              |             |                        |                  |

|                              | 7                  | v                          |             |
|------------------------------|--------------------|----------------------------|-------------|
| .0:00                        | 000                |                            | 0.0         |
| பினை த் திலோ                 | 300                | மாசுறுகோ                   | 22          |
| புகையா                       | 38                 | மாயை <b>தான்</b>           | 121         |
| புண்ணியமே                    | 476                | மாயையி <b>ற்</b>           | 246         |
| பு <b>த்</b> திமற்           | 80                 | மாயையினுள்                 | 7 <b>7</b>  |
| <b>புத்</b> திரமார்க்        | 453                | மாயையின்கா                 | 289         |
| புர் தியை                    | 351                | மாயையின் வயி               | 341         |
| புருடனே                      | 355                | மாயையே                     | 283         |
| புருடன் றன்                  | 286                | மா நியிவ்                  | <b>235</b>  |
| புறச்சமை                     | 435                | மானுடப்பி ற                | 295         |
| ு புறம்பேயு                  | 524                | மிக்கதொரு                  | 471         |
| பூ <b>த</b> ைச்ரீ எம்        | $\boldsymbol{222}$ | <i>மூ</i> ம்மல <b>ிகல்</b> | 287         |
| பேறி ழவின்                   | 184                | முற்செயல்                  | 187         |
| ் <i>பொறி</i> புலன்          | 373                | மூவகை                      | 96          |
| பொன்மை                       | 165                | மூன்று திறத்               | <b>432</b>  |
| பொன்னணி                      | 348                | மூன் அபக்                  | 34          |
| போகியா                       | 136                | மேலேக்கு                   | 189         |
| போதகாரி                      | 285                | <i>மொய் சு ரு</i>          | 271         |
| . போ <i>து</i> கா            | 39                 | யா தொரு                    | 206         |
| <b>மண்</b> டனில்             | $\bf 392$          | யான்செய்தே                 | <b>5</b> 35 |
| <b>மண்</b> ணினி <b>ந்</b>    | 102                | வண்டுக                     | 231         |
| மண் னு ளே                    | 220                | வருங்குண                   | 249         |
| மண்புன                       | 262                | வாக்கொடு                   | 256         |
| மக் திரங்க                   | 428                | வாயா தி                    | 257         |
| மர் திரத் தா                 | 595                | வாழ்வெனு                   | 293         |
| <b>மர்</b> திரம தனி          | 148                | வி ச்சையி                  | 248         |
| <b>மர்</b> திரம <b>த் து</b> | 146                | வி திப்படி                 | 238         |
| மருத்துவ                     | 219                | வித்தக                     | 119         |
| மருவானர்                     | 343                | வித்தைகள்                  | 95          |
| மலமாயை                       | 291                | வித்தையின்                 | 429         |
| மலமென                        | 282                | வித்தையோ                   | 162         |
| மறைகளீச                      | 213                | விர்துவின்                 | 83          |
| மறையின                       | 13                 | வேதசாத்                    | 501         |
| மனம் துதைச்                  | <b>254</b>         | வே த நூல்                  | 444         |
| மனம் தாவின்                  | 204                | வேற்றுமைப்                 | 89          |
| மன்ன வன்                     | 415                | வைகரி                      | 86          |
|                              | 4                  | 1                          |             |

# 1. அரும்பதமுதலியவற்றின் அகராதி

[எண் – பக்கஎண்]

| அகாமும் அன் சாரி மையும்                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| வி <i>காரத் தாற் மெரு</i> க்க <i>து</i> 469                                                                                                                                                                |
| அகறல் – நீங்குதல் 123                                                                                                                                                                                      |
| அகற்றி பெயர்; கான்கனுருபு                                                                                                                                                                                  |
| விகாரத்தால் தொகல் 205                                                                                                                                                                                      |
| அங்கம் த‰க்குறை 443                                                                                                                                                                                        |
| அங்கித்தம்புண ஒளடதமர்திர                                                                                                                                                                                   |
| முடையார் 545                                                                                                                                                                                               |
| அச்த்துச்சீவன் முன் முண் த்து                                                                                                                                                                              |
| நிற்றல் 409                                                                                                                                                                                                |
| அசிர்தி தன் உரையளவை 136                                                                                                                                                                                    |
| அசிந்தன் வடசொல் 136                                                                                                                                                                                        |
| அடக்கு தல் சொப்பனுவத்தை                                                                                                                                                                                    |
| யிற் செலுத்தாதல் 316                                                                                                                                                                                       |
| அடைவு — இலக்கணம் 87                                                                                                                                                                                        |
| அ ஜு க்களுக்கும் அவயவ                                                                                                                                                                                      |
| முண்டு 75                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                            |
| அண்டத்தின் வைத் தறி தல்                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                            |
| அண்டத்தின் வைத் தறி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் தறி தல்<br>484                                                                                                                                                 |
| அண்டத்தின் வைத்தறி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத்தறி தல்                                                                                                                                                          |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதி சூக்கும வைர் தொழிற்குப்<br>பயன் 385                                                                                                    |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதிசூக்கும வைக் தொழிற்குப்<br>பயன் 385<br>அதிசூக்குமவைக் தொழில் 381                                                                        |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதிசூக்கும வைக் தொழிற்குப்<br>பயன் 385<br>அதிசூக்குமவைக் தொழில் 381<br>அதிட்டித் தல் 148                                                   |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதிசூக்கும வைச் ொழிற்குப்<br>பயன் 385<br>அதிசூக்குமவைச் தொழில் 381<br>அதிட்டித் தல் 148<br>அத் துவசுத் தி ச்சி றப்பு 435                   |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதிசூக்கும வைக் தொழிற்குப்<br>பயன் 385<br>அதிசூக்குமவைக் தொழில் 381<br>அதிட்டித்தல் 148<br>அத்துவசுத்திச்சிறப்பு 435<br>அத்துவ கியாசம் 150 |
| அண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>பிண்டத்தின் வைத் த றி தல்<br>484<br>அதிசூக்கும வைச் ொழிற்குப்<br>பயன் 385<br>அதிசூக்குமவைச் தொழில் 381<br>அதிட்டித் தல் 148<br>அத் துவசுத் தி ச்சி றப்பு 435                   |

381, அகவ த்தையின் ருமாறு 540 அநிருவசனியம் 395, 397 அநபலத்தியேது 564 அந்தக்கோணங்கள் கருத்தா മുഖ്ഖ 318 அந்தரியாகம் அபிழ்தவுண்டி கடவுளருண்டி 484 அம்முக்கெட்டுருபேற்றல் 156, 165 அராகாதிகுணம் 367 அரிது-இன்மைகுறித்தல் 340 அருத்தவாதம் — பூண்த்துவை 24 அருத்தாபத்தி 516 அருவம் – அதிசூக்குமமாதல் அருள் இறைவனுக்கணிகல மாதல் 386 அவசித்தாக்தம் 98 அவாய்கில 220, 226, 407 அவுத்திரி ஹு தம்-ஓமம் 421 அளவு - அனுமானப்பிரமாணம் 15 அறிவது வியங்கோள் 494 அறிவு-தக்கனவும் தகாதனவும் பகுத்தறி தல் 204

| The state of the s | A STATE OF THE PROPERTY OF THE |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| அறுவகைக்குணம் 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ஆய் தம் விகாரத்தாற் இருக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| அறுவகை வினேமெச்சம் ঀ 📗                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | கது 310                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| அறை-உத்தாம் 443                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ஆர் இழித்தற்குறிப்பு 324                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| அனுமான அளவை ் குற்றம் 🛂                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ஆறனுருபு காரகப் பொரு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| அன்பெருத அகரவீற்றப் பல<br>வறிசொல் 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ண்மை 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| அன்மொழித்தொகை 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ஆ ரு வ த செயப்படுபொருண்<br>மைக்கண்ணும் வினேமுதற்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| அனுமான விசேடம் 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | பொருண்மைக்கண் ணும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| அனுவா தம் 64, 87, 103, 120,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | வர்த காரகம் 484                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 123, 148, 196, 360, 509,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| அன்றி யென்னும் வாய்பாட்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ஆற்று தல்—வல்லு தல் 261                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| விணேயெச்சக்குறிப்பு 298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ஆனர் தமயகோசம் 345                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| அன்று தல் 125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ஆ ஹ ரு பு விகாரத்தாற் <i>ெருக்</i><br>— — 230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ஆகம் 152                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | க <i>த</i> 320                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ஆகி-பெயர் 54,554                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ஆன் — உடனிகழ்ச்சிப்பொருட்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ஆகுபெயர் 4, 31, 54, 226,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | கண் வெந்தது 471                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 289, 298, 306, 310, 340,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ஆன்மசுத்தி 523                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 342, 368, 376, 379, 382,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ஆன்மா கருத்தா வென்னுர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 384, 428, 484, 494, 512,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | து‱யாய் நிற்றல் 518                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 589                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ஆன்மா வியாபியெனும் வழக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ஆக்கச்சொல் 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | குடையனதல் 347                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ஆக்கச்சொல் உவமப்பொருள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ஆன்மாவுக்கிலக்கணம் 316                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| குறித்து நிற்றல் 474                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ஆன் றமுறை — பக்குவமான                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ஆக்கச்சொல் வருவித் துரைத்<br>தல் 337                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | முறை 434                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | இ <b>கர்தபடா</b> மைக்காத்தல் 56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ஆக்கு தல்-சாக்கிராவத்தையிற்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | இசையெச்சம் 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| செ <i>றுத்து த</i> ல் 316                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | இடப்பெயரடியாகப் பிறர் க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ஆணவமலத்தா குகிய பொல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | குறிப்பு விணமுற்றை 592                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| லாமை $292$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | இடைப்பிறவால் 458                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ஆணவமலம் முதலியன ஞான                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | இதயகமலம் 521                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| சத்தி முதவியவற்றுல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | இதழி 2, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ஒழியற்பாலன 434                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | இதழித்துணர் 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ஆதல்-உண்டாதல் 469                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | இர் தனத் தினெரி மு தலி மன                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ஆதிசத்தி 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 527                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| இந்தொசாலமுதலியன உவமை          | உடம்பாடு, எதிர்மறை முகத்     |
|-------------------------------|------------------------------|
| யாதல் 393                     | தாற் கூறல் 536               |
| இாட்டுற மொழி தல் 89, 126,     | உட்வினுயிருண்டென்பது 311     |
| 438                           | உடையர் – செல்வர் 183         |
| இராகு கேதுக்கள் சர்திரா       | உணர்தல் - தாயிலெழுதல் 355    |
| தித்தர் மாட்டுக் காணப்படுதெல் | உணர்வோர் 2                   |
| 519                           | உண்மைஞானம் 462               |
| இராகுவினது தூல 348            | உண்மை தீலக்குறை 379          |
| இருபெயரொட்டுப் பண் புத்       | உந்துதல் - செலுத்துதல் 363   |
| தொகை 133, 240                 | உந்ததல் - பொருந்தைதல் 364    |
| இருமை எண்ணின் மேல் நின்       | உபசரித்தல் 97, 320, 521,     |
| 765                           | 401, 510                     |
| றது 105<br>இருவகை யதமானம் 34  | உபசாரம்9. 15. 31, 97, 126,   |
| இருவினேயின் பசாருபம் 229      | 133, 165, 185, 217           |
| இருவினேயுண்மை காரியவேத        | உபசாரவழக்கு 11               |
| வின் வைத்துச் சாநித்தல்       | உபலக்கணம் 15, 105, 200,      |
| 183                           | 353, 367                     |
| இவேசு 62, 105                 | உம்மை இழிவுசிறப்பு 220,      |
| இழித்தற்கண் வர்த கு றிப்பு    | 392                          |
| மொழி 124, 199, 299            | உம்மை இறர் த சது மீ இயது 54, |
| இழித்தற் குறிப்புத் தோன்ற     | 105, 193, 220 252, 417,      |
| முன்னிலக்கண்வர் தது 49-1      | 505, 515, 525, 592           |
| இழிவு – சாக்காடு 185          | உம்மை எதிரது தழீஇயது         |
| இழிவு சிறப்பும்மை 220         | 115, 224, 525, 540           |
| இறுந்தது தழீ இய எச்சிவும்மை   | உம்மை எதிர்மறைக்கண் வர்      |
| விகாரத்தால் தொகல் 298         | # <b>5</b> 286, 393          |
| இறைவன் – வல்லவன் 450          | உம்மை இறப்பு 165,176,310,    |
| இறைவன் ஐர்தொழில் சங்கற்ப      | 474, 482, 519, 523, 534      |
| மாத்திரையாற்செய்தல் 384       | உம்மை விகாரத்தாற்டுறுக்கது   |
| இறைவனுக்கு விகாரமில்லே        | 77, 443                      |
| 384                           | உயர்திணேக்கண் சிறுபான்மை     |
| இன்சாரியை பெற்ற வகா வீற்      | ளகாம்திரிதல் 105             |
| றுப் பலவறி சொல் 348           | உயிரவை 109                   |
| இன்னேதற்காக இதுபயஞக           | உயிர் பருவமடை தல் 434        |
| என்னும்இரண்டுகாரகம்202        | உருகோட்டன்பு 2               |
|                               |                              |

| உருத்திரன் - மாசங்காரக்கடவு                     | 165, 166, 193, 216, 274,                    |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ளாகிய பாமசிவன் 161                              | 544                                         |
| உருபுமயக்கம் 57, 109, 198                       | எகாரம் <b>பி</b> ரிரிலை <b>54</b> , 73, 76, |
| உருபேற்ற கட்டுப்பெயர் வரு                       | 100, 152, 281, 469, 474,                    |
| வித்தாடைத்தல் 398                               | 556                                         |
| உருவகம் 342, 579                                | ் ஏகாண்மவாதம் 503                           |
| உரைபோலியாதல் 69, 580                            | ஏது—எற்றுக்கு 109                           |
| உரையளவைமூன் றனியல்பு $43$                       | எதுப்பெயர் 89                               |
| உரையனுமானம் 40                                  | எதப்பெயரோடு முடிந்த                         |
| உலகம் — உயிர்கள் 174                            | விணத்தொகை 217                               |
| உவகைமிகுதியின் நிகழும்                          | எதுப்பொருட்கண்வர்த ஐர்தா                    |
| மெய்ப்பாடு 588                                  | முருபு 489                                  |
| உவமவுருபு 11                                    | ஏதுமூன்ற 37                                 |
| உவமவுருபு விகாரத்தாற் ருெக்                     | ஏதுப்பொருட்கண்வரும் இன்                     |
| கது 159                                         | இருபு 270                                   |
| உவமைத்தொகை 3, 152, 194                          | ஏ தப்போலி யெனப்படாமை 50                     |
| உளன் – உள்ளம் 592                               | ஏற்புழிக்கோடல் 87, 165,                     |
| உன்னல் — விரும்புதல் 368                        | 270, 471, 536                               |
| ஊனம்–வாதனுமலம் 500                              | <b>ஜ−</b> அழகு; ஆகுபெயர் 152                |
| எடுத்துக்காட்டுவமை-186,239                      | ஐ-சாரியை 177                                |
| 488, 509                                        | ஐங்கோசங்களே ஐந்து பறவை                      |
| எண்ணலங்காரம் 4                                  | யாக வேதத்துள் உருவகஞ்                       |
| எண்ணும்மை 17, 115, 143,                         | செய்தல் 345                                 |
| 247, 519                                        | ஐம்பொறிச்சுழுவிற்படுதல் 417                 |
| எதிர்கிரனிறை 61, 107, 128,                      | ஒடுக்கம் – சுழுத்தி 355                     |
| 315, 320,                                       | ஒட்டென்னுமலங்காரம் 216                      |
| CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR                    | ஒத்தொவ்வாமை 168                             |
| என்னே என்னும் விஞ இன்<br>மை குறித்துரிற்றல் 181 | ஒப்புமைபற்றியுடன் கூறல் 320                 |
|                                                 | ஒருபொருட்கிளவி 81, 113,                     |
| என்னென்பத வேண்டாமை                              | 160, 161                                    |
| குறித்தல் 356                                   | ஒருமைப்பன்மைமயக்கம் 158.                    |
| ஏகதேசவறிவு வியாபகவறிவு                          | 276, 396, 540                               |
| 385                                             | ஒழுக்கம்—உலகத்தோடொட்ட                       |
| ஏகதேசவுருவகம் 219, 243                          | வொழுகு தல் 204                              |
| ஏகாரம் தேற்றம் 81, 100,                         | ஒளி—சத்தி 174                               |
|                                                 | ·                                           |

| ஒன்றும் 81                  | காரியானுமானத்தின் வைத்      |
|-----------------------------|-----------------------------|
| ஓகாரம் சிறப்பு 105, 123,    | துணர் தல் 356               |
| ஒகாரம் எதிர்மறை 4           | கிடத்தல் 78                 |
| ஓர்க்கும் 7                 | கிரியை—வியாபாரம் 155        |
| ஓர <b>த்</b> தல் ஆராய்தல் 9 | குணம் 133                   |
| ஓவாதே 2                     | குணம் குணியாக உபசரித்தல்    |
| கட்டுமைக்கண் வர்த அசை நிலே  | 512                         |
| 489                         | குணவினே குணிமேலேற்றப்       |
| கண்டநூல் 12, 13             | பட்டது 342                  |
| கண்ணெளி ஞாயிற்றினெளி        | கு ருடர் குழீ இக்கொண்டு     |
| 412                         | வேழத்தைத் தைவருதல்          |
| கதி—ஞானம்; வடமொழிமதம்       | 440                         |
| $24\overline{2}$            | குறிப்புருவகம் – 11, 539    |
| கதித்தல் 132                | குறிப்புவிணத்தொகை 87        |
| கருடன் 516                  | குறிப்பெச்சம்202, 276, 352, |
| கருடோகம்பாவனே சுவோகம்       | 592, 596                    |
| பாவனே 515                   | குறிப்பேதை 55, 307, 316,    |
| கருத்து 107                 | குறிப்பேதுவாய் நின்ற பெயர்  |
| கருமம்—வியாபாரபே தம் 163    | 540                         |
| கருவி பொருள் காட்டு காலம்   | குன்றக்கூறல் 580            |
| கருமேம் உரு அளவை நூல்       | கூசுதல் – அவருயர்வும் தன்   |
| முதலியன 379                 | இழிபும் கோக்கி நிகழ்வது     |
| கவேயித்திரி 163             | 587                         |
| க‰யில் வியாத்தி 432         | கூறியதுகூறல் 61, 103, 109,  |
| கன்மம்–முயற்செ 186          | 450                         |
| கன் னி கைகாமா தங்காணுள்     | கூறியது கூறலாகாமை 545       |
| 487                         | கேட்டலறிவு முறகு சலின்றி    |
| காண்டல் 103                 | அஃ கிரிகழுதல் 473           |
| காசணகாரியப் பொருட்டு 291,   | கே வலத்திற் சூக்குமவைர்     |
| 474                         | தொழில் 380                  |
| காரணத்தைக் கோரியமாக உப      | கோலி பெயர் 592              |
| சரித்தல் 186, 316, 356,     | சகமார்க்கம் – தோழகெறி 454   |
| 376, 398, 523               | சகலத்திற்கேவலம் சகலத்திற்   |
| காரியத்தைக் காரணமாக அப      | சகலம் சகலத்திற் சுத்தம்     |
| சரித்தல் 294, 579           | 361                         |
|                             |                             |

|                              | AND THE PERSON OF THE PERSON O |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| சத்திரிபோதத்திற்கு மூலம்     | சிவாகமம்—வேதம் 457                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| மலபாரிபாகம், இ ரு வி ீன      | சிவாகமநூற்றுணிபு 471                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| யொப்புக்கு மூலம் சிவபுண்     | சிவானர் தமேலீடு 528                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ணியம் 370                    | சிவானுபவம் சுவாநு பூ தி கம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| சத்து—சிவம் 390              | 483                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| சபீசதீக்கை 426               | சீலம் 3. 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| சமுத்திரகலச்நயம் 411 442     | சகை துக்க மோகங்கூளப்பித்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| சற்காரியவாதம் 185            | தௌல் 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| சேனானஞ்சார்தல்—எறுதல் 361    | சுட்டுவருவித்தாடைத்தல் 458                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| சன்மார்க்கம்—ான்னெறி 456     | சத்துவம்பாதத்தவம் 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| சன்மாரக்கர்-ஞானிகள் 13       | சதர்திரவடிவம் 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| சாக்கிராதீதம் புரிந்தவர் 485 | சுத்தமாயையிற்றோன்றங்காரி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| # F 3 29                     | யம் 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| சாதாரதீக்கை நிராதாரதீக்கை    | குவைப்பொருட்ட உண் ணப்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 419,                         | 'படும்பால் மருந்துமாம் 587                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| சா தாடு தீக்கை பின் வகை      | சூ்குமவுடம்பு <i>(முத</i> ற்கா <i>ரணமா</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| –இயல்பு 426                  | மாறு 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| சாதியொருமை 306, 347          | சூசி கடாக <b>க</b> யம் 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| சாமுகித்தர் 12 13            | சூரியகார் தக்கல் 469                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| சாம்பவதீக்கை 421             | ைசுவத்திறம் — சித்தார்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| சாரியையும் உருபும் விகாரத்   | சைவம் 436                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| தாற்றொகல் 342                | செவ்வெண்டொகை விகாரத்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| சார்க்து 165                 | தால் தொக்கது 274                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| சாலுதல்—அமைதல் 241           | செயுவெனெச்சத்திரிபு 220,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| செறப்பும்மை 54, 62, 217,     | 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 227, 278, 579                | செய்யுமென்வாய்பாட்டுப் பெய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| சித்தம்—அறிவு 10             | செச்சம் 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| சித்தசித்தா — தமிழ் நாலி ன்  | சென்னி - சிரத்தானம் 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| முடிபு 265                   | சொல்லிரண்டு 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| சுத்தத்தயர்வு 109            | சொல்லெச்சம் 103,167,226,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| செந்துண—விபரீதவுணர்வு 165    | 255, 321, 390, 457, 505,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| செக்கை—அறிவு 2, 16           | 547                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| சிவம்–சுத்தம் 241            | சோமசம்புபத்ததி வருணபத்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| சிவம் அதிசூக்குமசித்த உயிர்  | # <b>S</b> 428                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| தாலசித்து 410                | ஞானகாண்டமூவகை 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                              | THE RESERVE THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE |

| 910 - 95 910                                                       |                                             |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ஞான திரோ தகம் 353                                                  | தாப்பிசைப்பொருள் கோள்                       |
| ஞானம் - சத்திக்குப் பரியாயப்                                       | 361                                         |
| பெயர் 161                                                          | தார்க்கிகர் மதம் அடாது 29                   |
| ஞானம்-ஞானசாத்திரம் 458                                             | தாமலாயைப் பங்கயம் என்றது                    |
| ஞானகிட்டை 479                                                      | 135                                         |
| ஞானபூசை 477                                                        | தாழ்தல் – இழிதல் 361                        |
| ஞானவதி கிரியாவதி 426                                               | தானக்தோறும் 363                             |
| ஞானிகள் அரனடியை அகலா                                               | திணேமயங்கிற்று 515                          |
| மை 481                                                             | திணேவழுவின்மை 390                           |
| தடத்தலக்கணம் – பொது                                                | திருகு – மலக்கோண் 2                         |
| வியல்பு 316                                                        | திருவைர்தெழுத்தை உச்சரித்                   |
| தடையிலாஞானம் 156                                                   | தல் 500                                     |
| தண்டத்துரை செய்தல் 217                                             | திரோதானகரி வடசொல் 290                       |
| தத்துவ தாத்துவிகங்களி னிய                                          | திரோதானசத்தியி னியல்பை                      |
| வ்பு 261                                                           | உபசாரத்தால் சிவன்மேலே                       |
| தத்துவங்களுக்குத் தொகை                                             | ற்றிக்கு_றாதல் 374                          |
| அவற்ற தியல்பு 265                                                  | துயில் - கனவு 306                           |
|                                                                    | துரியா தீதத் தி லுயிருண்டென்                |
| P. 12                                                              | பது 307                                     |
|                                                                    | து நவு – ஆண்டகைமை 204                       |
| தாணி - மருத்துவன் 179<br>தருகோட்டம் பிறை 2,3                       | தூலவருந்த திகயம் 417                        |
| தருதல்-விளக்குதல் 390                                              | தூலாருர்த்தி நியாயம் 458                    |
| தருத்கஙகூறி வலியு <b>ற</b> த்தல் 78                                | தெள்ளுதல் 89                                |
| தருக்கமெடுத்தோதல் 356                                              | தே – சிவமாக் தன்மைப் பெரு                   |
| தலக்குறை 24, 78                                                    | வாழ்வு 2<br>தேயம் 139                       |
| தற்பாம் 279                                                        |                                             |
| தற்போம்<br>தன்வே தூனக்காட்சி, யோகக்                                | தேளுக்கஞ்சிப் பார்தள் வாயின்<br>விழுதல் 152 |
| காட்சி 32                                                          | G.                                          |
|                                                                    | தொண்டாவது 515<br>தோல்வித்தானம் 49           |
|                                                                    | 1                                           |
| தன்'னே உள்ளபடி காண்டல்92<br>காகமார்க்க முதலியன 450                 | நயப்பு 139<br>நயன தீக்கை முதலிய ஆறு421      |
| தா தமார்க்க முதலியன 450<br>தா தமார்க்கம் - சிர்மை 452              | <b>க</b> லம் - மேம்பாடு 61                  |
| தா தமாயக்கம் - சாயை     4.02<br>தா தான் பியம் – நீங்கா து நி ற்றல் | சன்மை - உபாயம் 158                          |
| தாதான மும்மடங்கள் தூங் நற்ல<br>276                                 | <b>நா</b> டுதல் - சிந்தித்தல் 458           |
|                                                                    | माण्या प्रवाद के विद्यान - प्रवाद कि गांच   |

| <b>நா</b> யக <b>நா</b> யகிபாவம் | 276          | பாவிப்பார்த்தல்— புடை பட   |
|---------------------------------|--------------|----------------------------|
| ாால்வகை வாக்கும் ஐ வ            | கைப்         | வொற்றியாராய்தல் 198        |
| பெடுதெல் $95$                   |              | பராவுதல்-சஞ்சரித்தல் 486   |
| க்ரனிறை 288                     | , 316        | பரிக்கொகவிபூதி 243         |
| நிர்ப்பீச் தீக்கை               | 423          | பரிணுமம் இருவகை 95         |
| கின்றல் விகாரம்                 | 138          | பரிணுமம் விருத்தி 94       |
| நீங்காமை - <i>தா தான்</i> வியம் | 174          | பற்றிபெயர் 133             |
|                                 | 432          | பன்னகம் முதலிய நான்கும்    |
| <b>நீ</b> ர்மை – இயல்பு         | 194          | உவமையாதல் 226              |
| து தலியபோருண்மு தலிய            | பன 13        | பாசஞானம் பசுஞானம் சிவசம    |
| கேரியன் பரியன்                  | 471          | வாதஞானம் 501               |
| பகு திப்பொருள் விகு தி          | 86           | பாய்தல் 139                |
| பக்கமுன் ற                      | 3 <b>5</b>   | பாரிசேடப் பிரமாணம் 398     |
| பசுத்துவ வாதீன                  | 505          | பாசிசேடம் 22,81, 379,405,  |
| பசுபுண்ணியம் சிவபுண்            | வையம்        | 407                        |
| செய்வார் கருத்துவகை             |              | பாலர். உண்மத்தர், பிசாசர்  |
| பஞ்ச்சத்திகள்                   | 156          | சூணம் 480                  |
| பண்பு – தன்மை                   | 1 <b>5</b> 9 | பால்வழுவின்மை 207          |
| பண்புத்தொகை                     | 1.48         | பாவப்பயன் புண்ணியப்பயன்    |
| பதம்"                           | 128          | 224                        |
| ப தி கர்                        | 569          | பாவம் பாவகம் காடகம் 400    |
| பதிஞானத் தியல்பு                | 503          | பாவி வடசொல் 159            |
| பதிஞானம் வீளங்கு தற்கு          | த ஏ.த        | பானீற்ற விணேயெச்சம் 143    |
| 503 .                           |              | பிணி – தன்பம் 185          |
| பதிபசுபாசர்தெரித்தல்            | 458          | பித்தார்கம் — பித்தமுடிபு; |
| பதிப்பொருள் ஆன் மா              |              | பெரும்பித்து 448           |
| ்மாட்டு விளங்கித்தே             |              | பித்து 252                 |
| தல் 519                         |              | பிரணவமாகவின் உள்ளவாறே      |
| பயத்தல்                         | 152          | வெளிப்படக் குறுமை 320      |
| பாகாயப்பிரவேசம்                 | 347          | பிரமாணம் அறுவகை 22         |
| பாச்ரீரம் மூவகைப்படும்          | 342          | போமேயம் 28                 |
| பாசிவினக்காட்டல்                | 458          | பிராகபாவம் 366             |
| பாமபர்தம்                       | 97           | போகிருதர் 12, 13           |
|                                 | 5 15h        | பிராமாணியம் 28             |
| பாமானர் தமேலீடு                 | 480          | பிரித்துக்கூட்டல் 143      |

| பிரிகிஃயேகாரம் 152, 161             | போலியுளை 252, 463                                                                 |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| பிரோர்த்தல் 148                     |                                                                                   |
| பிறி தினியைபுகீக்கல் 152            | மகுடாகமம் 446                                                                     |
| பின்னு தல்-அத்து வி தமாயியை         |                                                                                   |
| தல் 458                             |                                                                                   |
| புத்திரமார்க்கம்—கிரியை 453         | மயக்கம்-விபரீ தவுணர்வு 161,                                                       |
| புரிதல்—விரும்புதல் 473             | 246                                                                               |
| புருடதத்துவம் 249                   | மயங்கு தல்-பரிணமி த் தல் 165                                                      |
| புருடதத்துவத்தைச் செலுத்            | 252                                                                               |
| துதல் 320                           | ن رق الله ملم الله على المان الله على المان الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ப <i>ருடென் அஃறிணச் சொ</i> ள்<br>92 | சூர்கும முயற்சியுளவாதவ்<br>188                                                    |
| புரைத்தல் 111                       | மருவுவித்தல் 55                                                                   |
| நைசத்தானம், ஒமத்தானம்               | மலமுதிர்தல் 434                                                                   |
| தியானத்தானம் 518                    |                                                                                   |
| பூருவபக்கநால் 442                   | 519                                                                               |
| பெயாடியிற்பிறர் த பெயரெச்ச          | மறை-மொழி 216                                                                      |
| ක්රීක 143                           | மற்று வினமாற்று 207                                                               |
| பெயுகொச்சம் ஏ தப் - பெயர்           | மன்மைகள் – இறப்பில் கவம்                                                          |
| கொண்டது 241                         | 417                                                                               |
| பெயரெச்சத்தகாம் தொகல்               | மாத்திரை – துலக்குறை 250                                                          |
| 111, 308, 503                       | 1 10 THE 20T P 205 207                                                            |
| பெயரெச்சவீற விகாரத்தால்             | LOTULTOT - QUE OT LET ON                                                          |
| தொக்கது 138_338                     | Quaridia 5: 5 55 5: 160                                                           |
| பெயரெச்சமறை ஏதுப்பெயா               | 258                                                                               |
| கொண்டுமுடிதல் 584                   |                                                                                   |
| பேணி 165                            | 91                                                                                |
| பேதவாத ஞானம் 505                    | ·   ·                                                                             |
| பேரீசன்–மகேசன் 161                  |                                                                                   |
| போகத்துன்முகமாகிய உயிமே             |                                                                                   |
| புருடதத்துவம் 165                   | 920                                                                               |
| போகபோக்கியம் 368                    | )                                                                                 |
| போக்கிய காண்டக் கருவிகள்            | - முதல்வன் சிவம் சத் தி பதி<br>எனப்பெயர்பெறல் 174                                 |
| 367                                 |                                                                                   |
| போத்திருத்துவம் 282                 | ் முதற்காரணமூன்று 80                                                              |

| மரி இயிற்று 448 முப்பத் தாறு தத் துவமும் மூவினமாதல் 267 மூயற்சிக்குப்பயனிது 190 முரணு தற்குற்றம் 534 மூரோ தவி டு மி உவமையாதல் 289 மூறைசெயல் 376 மூற்றம்மை 573 மூற்றெச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 மூனத் திடாமை 407 முன் பின்னுகத் தொக்க இரு செயல் எராட்டுப் பண்புத் சொக்க இரு செயர்படு உயர்ச்சி 185 முன் நிவத்தை 8 மெய்த் திரும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுசரீரம் 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------|
| 107, 367, 374 முத்தியர்தம் முத்தார்தம் என மரி இயிற்று 448 முப்புத் தாறு தத்து வமும் மூலினமாதல் 267 முயற்சிக்குப்பயனிது புற கோதவி டு மி உவமையாதல் 289 முறைசெயல் மூற்றம்மை 573 முற்றத்சம் 211, 220, 337, 351, 356 முணத்திடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் செதாகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி மூன்றவத்தை கைமயர்த்திரும் பலம் 196 மேனித்தல் 579 மையல் – செருக்கு யாதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் மோதனிகையல் கடுகியர்கள் 579 மையல் – செருக்கு யாதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 229 யாதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யோதனுசிரம் 228 யாதனுசிரம் 229 யாதனுசிரம் 228 யாதனுசிரம் 229 யாதனுசிரம் 237 வதர்திறைப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வங்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | முதனி ஃத் தொழிற்பெயர்           | வாம்பின் றியோடல் 187         |
| மரி இயிற்று மப்பத் தாறு தத் துவ மும் மூவினமாதல் 267 முயற்சிக்குப்பயனி து 289 முறை செயல் 289 முறை செயல் 376 முற்று ம்மை 573 முற்று ம்மை 573 முற்று ம்மை 573 முற்று ம்றைக் திடாமை 60 பாய ரொட்டுப் பண்புக் தொகை 149 முன் வின்னுகத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புக் மேன் நிலியேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 முற்று ம்னைகள் மயற்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் கை போறு மெனமயக்கு தல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், மரி இயிற்று வகரவிற்றப்பலவறி சொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான் முடிபு 83 வக்தித்தல் உணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 107, 367, 374                   | வனித்தல் 111                 |
| முப்பு த் தா று த த் து வ மும் மூவினமாதல் 267 முயற்கிக்குப்பயனிது 190 முர ணு தற்குற்றம் 534 மூளாத் தவிடுமி உவமையாதல் 289 முறைசெயல் 376 முற்றம்மை 573 முற்றம்மை 573 முற்றம்மை 573 முற்றம்கு தி தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 முன் றவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுசிரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போறுமெனமைய்க்கு தல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், ம ரீ இயிற்று 237 வகரவீற்றுப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர் ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | முத்தியர்தம் முத்தார்தம் என     | வறியார்க்கு கிதிவாய்த்துழிப் |
| முகினமாதல் 267 முயற்கிக்குப்பயனி த 190 முரணு தற்குற்றம் 534 முள் தவி டு மி உவமையாதல் 289 முறைசெயல் 376 முற்றிச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 முண் த்கிடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெய சொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 முன் றவத்தை 8 மெய்த்திரும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுசிரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போது மெனமயக்கு தல் 361 யோக்கியம் — ஒக்கியம், மரி இயிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வர்த்த்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ம்ரீஇயிற்ற 448                  | போல 512                      |
| முவினமாதல் 267 முயற்சிக்குப்பயனிது 190 முரணுதற்குற்றம் 534 முள் தவி டு மி உவமையாதல் 289 முறைசெயல் 376 முற்றம்மை 573 முற்றச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 முணத்திடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெயரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 முன்றவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுசிரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போதுவுமையைக்குக் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரி இயற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வர்க்காயம் இதாகைச் சொல் விடைகும் நென்மு தல் 399 வர்தித்தல் வணக்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 599                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | முப்பத் தாறு தத்து வமும்        | வன்னம்–படிகரிறம் 166         |
| முரு து தற்கு ந்றம் 534 வாயிற்காட்கிமு தலியன 27,31 மூன் தவிடு மி உவமையாதல் 289 மற்றும்மை 573 வாழ்க்கை 168 வாழ்க்கை 168 மற்றும்மை 573 வாருவின்று 512 வாழ்க்கை 168 வாழ்க்கை 168 மற்றும்மை 573 வாருவின்று 512 வின்று 513 வின்று 51 |                                 | வாக்காயம் தொகைச் சொல்        |
| முளே தவிடுமி உவமையாதல் 289 முறைசெயல் 376 முற்றம்மை 573 முற்றெற்றம்மை 573 முற்றெற்றம் 573 முற்றெற்றம் 573 முற்றிற்றம் 573 மையல் 7 விட்டி 220, 337, 351, 356 முன்றின் தைக் தொக்க இரு பெய 7 ாட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 முற்றிற்றும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுசிரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போதுமெனமயக்கு தல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், மரி இயிற்று 237 வகாவிற்றுப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வட்டு கிரும் ஒன் முத் விடியுருபேற்றபெயர் 382 விலிறை 59, 125 133, 438, 458 விடியாகு முற்றை 59, 125 133, 438, 458                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | முயற்சிக்குப்பயனிது 190         | வட நூன்முடிபு 296            |
| 289 முறைசெயல் 376 முற்றும்மை 573 முற்றுச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 முணத்திடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெய சொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 மேனித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், மரீ இயிர்ற்ற ப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வாழ்க்கை 168 வாழ்வுகுலவுபதம் 512 வாராபெயாரம்கின்றது 168 விகாரத்தால் தொகல் 266 வின்ஞானமய கோசம் முதலி விகாரத்தால் தொகல் 261 வின்னிலேயேவல் 484 விடுகிடாதவாகுபெயர் 516 விதி – சாபவருள்கண் மேற்று 234 விறுக்கு விகாரத்தாற் வின்குகி விகாரத் தாற் செருக்கு 294 விருத்தி விகாரத்தாற் இன்றுக்கு விகாரத் தாற் செருக்கு 220 வின்விகுதி விகாரத் தாற் செருக்கு 220 வின்விகுதி விகாரத் தாற் செருக்கு 220 வின்விகுதி விகாரத் தாற் செருக்கு 220 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வின்விகு கினிகாரத் தாற் செருக்கு 220 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினை தே தாகை 31, 35, 89, 92, 125 133, 438, 458 வினரமு தனும் ஒன்று தல் விக்கம் தன்று தல் விக்கிக்கி 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | முரணு தற்குற்றம் 534            | வாயிற்காட்சிமுதவியன $27,31$  |
| முறைசெயல் 376 வாழ்வாவன 294 முற்றும்மை 573 வாழ்வுகுலவுபதம் 512 முற்றும்மை 573 வாழ்வுகுலவுபதம் 512 மூற்றும்மை 407 முன்பின்றைகத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 முன்றுவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மோசித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 மோகாவத்தையை ஞானைத் தை போறுமெனமைங்குதல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், மரி இயிற்று 237 வகாவீற்றுப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச் மாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | முளே தவி டு மி உவமையாதல்        | வாரணம்–வாரணமுகத்தான் $2$     |
| முற்றும்மை 573 முற்றுச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 முண்த்திடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 மேனித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரி இயற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வாழ்வுகுலவுபதம் 512 வாளாபெயாரய்கின்றது 168 விகாரத்தால் தொகல் 266 வின்ஞானமய கோசம் முதலி விகாரத் 351 வியம்—காரியம் 261 விட்டுவிடாதவாகுபெயர் 516 விதி—சாபவருள்கண் மேற்று 234 வியங்கோள் 528 வியங்கோள் 528 வியங்கோள் 528 வின்விகுதி விகாரத் தாற் செருக்கு 294 விருத்தி 95 விவ்விகுதி விகாரத் தாற் செருக்கு 220 வீனியுருபேற்றபெயர் 382 வீனியுருபேற்றபெயர் 382 வீனைத்தொகை 31, 35, 89, 92, 125 133, 438, 458 வினோமுக லியன்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 289                             | வாழ்க்கை 168                 |
| முற்றெச்சம் 211, 220, 337, 351, 356 விகாரத்தால் தொகல் 266 மூன்த்திடாமை 407 முன்பின்தைக் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புக் தொகம் முதலி மின்னிலேயேவல் 484 மூப்பு – உயர்ச்சி 185 முன்றவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் – செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 மோகாவத்தையை ஞானைத் தை போலுமெனமையக்குதல் 361 யோக்கியம் – ஒக்கியம், மரி இயிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வட்டுகின் மைய் தன் இத்தல் வணக்கல் அர்ச் மான்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | முறைசெயல் 376                   | வாழ்வாவன 294                 |
| 351, 356 மூன் த்திடாமை 407 முன் பின்னதத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 மேனி த்தில் பலம் 196 மோக்திரும் பலம் 196 மோக்கியம் — ஒக்கியம், மரீ இ யிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான் முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | முற்றும்மை 573                  |                              |
| மூனத்திடாமை 407 முன்பின்னுகத் தொக்க இரு பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 மேனித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இயிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வட்டுகிரையை கோசம் முதலி யன உயிரின் வேருதல் 351 விடியம்—காரியம் 261 விடியம்—காரியம் 261 விடியம்—காரியம் 261 விடியம்—காரியம் 261 விடியாக்கியம்—கள்கி 185 விடிக்கர் 528 வியாகம் 90 வியங்கோள் 528 விருத்தி விகாரத்தாற் வின்தி விகாரத்தாற் வினிகுதி விகாரத்தாற் வினிக்கது 220 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினிக்கதா 220 வினியுகுபேற்றபெயர் 382 வினிக்தொகை 31, 35, 89, 92, 125 133, 438, 458 விடிருகமுத்தி விகாரத்தாற் வினிக்கம் 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | முற்டுறெச்சம் 211, 220, 337,    |                              |
| முன்பின்னுகத் தொக்க இரு<br>பெய ரொட்டுப் பண்புத்<br>தொகை 149<br>முன்னி இயேவல் 484<br>மூப்பு — உயர்ச்சி 185<br>மேன் த்திரும் பலம் 196<br>மேளித்தல் 579<br>மையல் — செருக்கு 294<br>யாதனுச்ரீரம் 223<br>யோகாவத்தைகளை ஞானுவத்<br>தை போலுமெனமயக்குதல்<br>361<br>யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ<br>யிற்று 237<br>வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235<br>வடதொன்முடிபு 81<br>வடதான்முடிபு 83<br>வட்டுவிடாதவாகுபெயர் 516<br>விட்டுவிடாதவாகுபெயர் 516<br>வியக்கோள் 528<br>வியஞ்ச்கம்—தண் 411, 574<br>விருத்தி விகாரத்தாற்<br>மருக்கது 220<br>விளியுகுபேற்றபெயர் 382<br>விளதல் 87<br>விணத்தொகை 31, 35, 89,<br>92, 125 133, 438, 458<br>விணத்தொகை 31, 35, 89,<br>92, 125 133, 438, 458<br>விணத்தெக்கை 31, 35, 89,<br>92, 125 133, 438, 458<br>விடாருளும் ஒன்று தல்<br>யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 351, 356                        |                              |
| பெய ரொட்டுப் பண்புத் தொகை 149 முன்னிலேயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 முன் றவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போதுமெனமையக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ யிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வட்டுகிடாதவாகுபெயர் 516 விட்டுகிடாதவாகுபெயர் 516 விதி—சாபவருள்கண் மேற்று வியாகம் 90 வியாகம் 90 வியாகம் 90 வியாக்காள் 528 வியாகம்—திணை 411, 574 விருத்தி விகா ரத்தாற் மருக்கது 220 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினாதல் 87 விணத்தொகை 31, 35, 89, 92, 125 133, 438, 458 விமாகு நின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0 7                             |                              |
| தொகை 149 முன்னி%வேலை 484 முப்பு — உயர்ச்சி 185 முன்றவத்தை 8 மெய்த்திடிம் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போதுவுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இயற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வட்டுகிடாதவாகுபெயர் 516 விட்டுவிடாதவாகுபெயர் 516 விட்டில் நெரும் தன் இதாகண் 6 மற்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | முன் <b>பீ</b> ன்கைத் தொக்க இரு |                              |
| முன்னி ஃயேவல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 மூன் றவத்தை 8 மெய்த்திடும் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனு சீரீம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போது மெனமயக்கு தல் 361 யோக்கியம் — ஒக்கியம், மரீ இயிற்று 237 வகாவீற்றுப்பலவறி சொல் 235 வட சொன்முடிபு 81 வடதான் முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                 | விடயம்—காரியம் 261           |
| முன்னி%யெலல் 484 மூப்பு — உயர்ச்சி 185 முன்றவத்தை 8 மெய்த்திடிம் பலம் 196 மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதஞசரீரம் 223 யோகாவத்தைகளை ஞாணவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம் — ஒக்கியம், மரீ இயிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வக்தித்தல் உணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 | விட்டுவிடாதவாகுபெயர் 516     |
| முன்றவத்தை 8 விபாகம் 90 வியந்தேரும் பலம் 196 வியந்கோள் 528 வியந்தேர் வியந்தேர் 361 மோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ விறற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வர்த்தல் வணக்கல் அர்ச் வியான்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 | வி தி—சாபவருள்கண் மே ற் று   |
| பெய்த்திடிம் பலம் 196 போளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இயிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 | 234                          |
| மேளித்தல் 579 மையல் — செருக்கு 294 யாதஞசரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானுவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ யிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வினமுக அம் அன் முதி இன் முதி இரை இரை இரை இரை இருக்கது 220 விவ்விகு இவிகாரத்தாற் செருக்கது 220 விவ்விகு இவிகாரத்தாற் செருக்கது 220 வினியுருபேற்றபெயர் 382 வினரத்தொகை 31, 35, 89, 92, 125 133, 438, 458 வினரமுடிபு 81 விணரும் தலும் செயப்படு வடதான்முடிபு 83 வினரமுக லும் செயப்படு வடதான்முடிபு 83 வர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 | விபாகம் 90                   |
| மையல் — செருக்கு 294 யாதனுச்ரீரம் 223 யோகாவத்தையை ஞானவத் தை போலுமெனமயக்குதல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ யிற்று 237 வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235 வடசொன்முடிபு 81 வடதான்முடிபு 83 வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 | வியங்கோள் 528                |
| யாதஞசரீரம் 223<br>யோகாவத்தையை ஞாஞவத்<br>தை போலுமெனமயங்குதல்<br>361<br>யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ<br>யிற்ற 237<br>வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235<br>வடசொன்முடிபு 81 வினே முத லும் செயப்படு<br>வடதான்முடிபு 83<br>வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 | வியஞ்சகம்-த‱ 411, 574        |
| யோகாவத்தையை ஞானுவத் தேல் 361 யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ விருறு மிறும்பலவறி சொல் 235 வட சொன்முடிபு 81 விருறை மற்ற ம் ஒன்று தல் வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 | விருத்தி 95                  |
| போகாவத்தைகையை ஞாஞவத்<br>தை போது மெனமயக்குதல்<br>361<br>யோக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ<br>யிற்று 237<br>வகாவீற்றுப்பலவறிசொல் 235<br>வடசொன்முடிபு 81<br>வடதான்முடிபு 83<br>வட்தான்முடிபு 83<br>வக்தித்தல் வணக்கல் அர்ச்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 | விவ்விகுகி வி காரக்காற்      |
| கை போது மெனமையாக குகல 361 வீளியுரு பேற்ற பெயர் 382 வீளியுரு பேற்ற பெயர் 382 வீளாக்கியம்— ஒக்கியம், மரீ இ வீனாக்ல 87 வீனாக் தல் இரு தலும் 67 வீனாக் முடிபு 81 வீனாமு தலும் செயப்படு வடதான் முடிபு 83 பொரு ஞர் ஒன்று தல் வன்கித்தல் வணக்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 |                              |
| போக்கியம்—ஒக்கியம், மரீ இ<br>யிற்று 237<br>வகாவீற்றுப்பலவறிசொல் 235<br>வடசொன்முடிபு 81 வினமு தலும் செயப்படு<br>வடநான்முடிபு 83 வெர்த்தல் உணக்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                 |                              |
| யிர்து 237<br>வகாவீற்றப்பலவறிசொல் 235<br>வடசொன்முடிபு 81 வினா த்தொகை 31, 35, 89,<br>92, 125 133, 438, 458<br>வடசொன்முடிபு 81 வினா மு தலும் செயப்படு<br>வடநான்முடிபு 83 பொருளும் ஒன்று தல்<br>வந்தித்தல் வணங்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 | 10 -                         |
| வகாவீற்றுப்பலவறிசொல் 235 92, 125 133, 438, 458<br>வடசொன்முடிபு 81 வி ஊ மு த அ ம் செயப்படு<br>வடநான்முடிபு 83 பொருளும் ஒன்று தல்<br>உர்தித்தல் உணங்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |                              |
| வட சொன்முடிபு 81 வி ஃன மு தலு ம் செயப்படு<br>வட நூன்முடிபு 83 பொருளு ம் ஒன்று தல்<br>உர்தித்தல் உணங்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |                              |
| வடநூன்முடிபு 83 பொருளும் ஒன்று தல்<br>வர்தித்தல் வணங்கல் அர்ச் யாண்டு பின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |                              |
| வர்தித்தல் வணங்கல் அர்ச் யாண்டு மின்மை 59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                 |                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |                              |
| தைதல் 204 வின்முதறகாரகம் 166,204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | சுத்தல் 204                     | வணமுதறகாரகம் 166, 254        |

வினேயெச்சத்தகாம் தொகல் 109 வினையெச்சத்திகாம் உகாமா தல் 94 வினையெச்சம் எச்சப்பொருள் தாாது செவ்வெண்மாத் திரையாதல் 547 வினேயெச்சமுடிபு காரண காரியப் பொருட்டாய் கிற் றல் 342 வீடுபேறெய்து தற்கு ச் சன் மாரக்கம்இன்றியமையாதது வெர் தபடம், காயமிருர் தபாண் டம்,குலாலன்வினே தவிர்ந்த சக்காம் முதலியன வேடருட்பட்ட மன்னவர் குமாரன் 415, 416 வேண்டாதகூறி வேண்டியது முடித்தல் 528 வே தமும் ஆகமமெனல் 42 வேதம் – கருமகாண்டம் 457 வே தார் தமகாவாக்கியமும் சித் தாந்த மகா வாக்கிய மும் பொருளானென்று தல் 516 வேள் விஐர் த 460



## ஸ்ரீமாதவச்சிவஞான யோகிகள் பொழிப்புரை முதலியவைகளில் காணக்கிடக்கும்

## 2. அரும்பதக் குறிப்பகராதி முதலியன

அகம் — உயிர், மனம். அச்சு — மெய்ப்பொருளாகிய சிவம். அத அச்சுப்போல ஆன்மாவை மலவாசூனபற் றிப் பிறழுவிடாமையின் அங் கானம் உருவகம் செய்யப்பட்

டது: உடம்பு. அங்கி — அங்கமுடையது.

அங்கம் — அவயவம்.

அங்குமம் — மூீனு.

அக்கினி.

அஞ்சேனம் — இருளாயிருப்பத. அடங்குதல் — உள்ளமைதல்.

அடாத - கூடாது.

அடிப்பாடு - அமைவு.

அடுக்க — சமீபமாக

அடப்படு தல்-சமைக்கப்படு தல்

அடைவு – முறைமை.

அணு — சூக்குமவுடம்பு.

அணே -- வரம்பு.

அண்டன் - முதல்வன்.

அதிகம் – மிகுதி.

அதிகாணம் — நிஜேக்களம்.

அதிகாரம் — தூலப்பாடு.

அதி காரி — கேட்டற்கேற்ற பக்குவமுடையோன். சம்ப ச்த முடையோன்.

அதீதம் - துரியாதீ தாவத்தை.

அத்தன் — இறைவென்.

அத்தோவா — வழி, அவை மர்தி ராத்தாவா முதலியன.

அகர்த்தம் – கேடு.

அநாதி — தொடக்கமில்லா தது .

அதாகூலம் — இணக்கம்.

அநுக்கிரகம் — அருள்.

அதாபவம் — அறிந்தபொருளில் அழுந்த தல், அநாபூதி. புகிப்பு.

அநபூ தி-பிறபொருளின் த<sup>2</sup>ண யின் றி இயற்கையால்எல்லா வற்றையும் அளர்தறியும் அறிவு.

அந்தகாரம் — இருள்.

அந்தரம் – ஆகாயம்.

அந்த தரம் — தீவிரதாத்தில் . தீவிரதாமான சத் தி கிபர தம், சித்தம்.

அந்தம் — **நான்காஞ்**சத்திரிபா தம்

அர்ரியம் — வேற்றமை.

அந்நியமின்மை-ஆன்மாவுக்கும் முதல்வனுக்குமுள்ள பிரிக்க முடியாதாநிற்கும் சம்பந்தம். அது அத்துவித சம்பர் த மென்பர்.

அபகரித்தல் — கவர்தல்.

அபாவம் — இன்மை, அபேதம் — பேதமின்மை. அப்பிரமேயம் — அளவையான் அளக்கப்படா தது அமைச்சு — அமைச்சன். அமைச்சர் — மந்திரிகள். . அமை தல் — இருத்தல் அமையும் – போதம். அமையாமை—பூரணமாகாமை. அயாரமை — மறவாமை. அரக்கு – மெழுகு. அரசு — அரசன். அரு — சூக்குமம். அருளு தல்-கரு?ணமீக்கூர் தல். அருள் - இரக்கம், திரோதான சத்தி. அல்லன் - வேறு. அவசித்தார்தம் — தோல்வித் தானங்களுள் ஒன்ற, அது தன் சித் தார் தத் திற்கு இணங்கா தவைகளேச் சொல் விச் சித்தார்தம் தாபித்தல். அவதாம் — அவகாசம். அவதரித்தல் — பிறத்தல். அவத்தி தன் — அவத்தையுற்று வன். அவயவம் — தனித்தனிபிரிக் கப்பு ம் தகுதியுடையன. அவயவி — அவயவமுடையது. அவிச்சை—அஞ்ஞானம், ஆண அவித்தை—அஞ்ஞானம் செய் அழுந்து தல்—அமிழ் ந்து தல், **க**ன் ருய்ப்ப தி தல்.

அளவை — பிரமாணம், அளத் தற்கருவி. அறிவு — ஆன்மஞானம்,ஞாதா. அற்பு தம் — சூனியம். அற்ற — அவ்வியல்பிற்று. அன்பு — இச்சை மிகுதி. அன்மை — உடைமைக்கு மற சலே. அன்றல் — மாறுபு தெல். அன்ற — அநாதி. அன்னர் — அத்தன்மையினர். ஆக்குதல் — படைத்தல். ஆக்கியோன் – செய்தோன். ஆசங்கை – விரை. ஆசங்கித்தல்-ஆட்சேபித்தல். ஆசரித்தல் — அநாட்டித்தல். ஆசாரம் – ஒழுக்கம். ஆணவம்-வியாபகவுயிர் அணுத் தன்மைப்படச்செய்வது ஆண - கட்டுன. ஆச்சிரவம் — பொறிவழிச் சேறல், கன்மத்தொடர்ச்சி. ஆதி — தொடக்கமுடையது, முதற்கடவுள். ஆார்தம் – இன்பம். ஆமா — காட்டுப்பசு. ஆரவாரம் — வெற்கொலி. ஆராய்ச்சி — விசாரித்தல். ஆயுள் — வயசு. ஆய்தல்—ஆராய்ந்தறி தல், நிச்ச யித்தல், நுணுகுதல். ஆவிரு தி — ஆன்மாவின் அறிவு இச்சை செயல்களே மறைப் ஆவேசித் தல் — வெளிப்ப**டி தல்.**  ஆளுதல் — ஆட்சி செய்தல்.

ஆள் — அடிமை.

ஆற்றல் - சொற்குப்பொரு ளோடுஉளதாகியசம்பந்தம் ஆனந்தரீயம் — இவையாய்ந்த பின் இது கேட்கற்பாற்ற எண்ணும் யாப்பு.

ஆறுமை — நீங்காமை.

ஆன் மா – வியாபகம். சித் தசித் து ஆன் ரேர் – பெரியோர்.

இகலல் — பகைத்தல்.

இகல் – முரண்.

இடர்ப்படுத்தல் — ஆற்ற 2ல க் குறைத்தல்.

இடு தல்-வைத் தல்,கொடுத் தல்.

இதழ் — தளம்.

இந்திரியம் — பொறி.

၍ပံပါ — *ခါ*ပံပါ.

இயங்கல் — தொழிற்படுதல் இயல்பு — இயற்கை, இயல்பா யுள்ளது, தன்மை.

இரு தயம் – கெஞ்சு

இலக்கு — அவகாசம்.

இலாடம் — செற்றி.

இழுக்கு — குற்றம்.

இறு தொ — சங்கோரம்.

இதுவாய் — இது தி.

இறை – விடை.

இறைவன் — தூலவன்.

இன்மை-உண்மைக்கும*று தி*ல. ஈ*ரு தல் — சங்காரப்படதெல்.* 

உச்சரித்தல் – உச்சா 1 ணம் செய்தல்

உடங்கு — ஒருங்கு.

உடைமை-உனடுயார்தன்மை

உடையான் — பொருளேத்தன தாகக்கொண்டிருப்பவன் வடநூலார் உடையா னே சுவாமி என்பர்.

உணர்தல் — பாவித்தல்.

உணர்த்தல் — அறிவுறுத்தல்.

உணர்வது — அநுபவிப்பது.

உண் தூ தல் — விடெயத்தில் அழுந்துதல்.

உண்மை — உள*தா*ந்**தன்**மை, இறப்பு

உதவி — உபகாரம்.

உதாரணம் — எடுத்துக்காட்டு.

உத்தியுத்தர் — விர்தோவின் காரி யங்களில் முயன்றேவர்.

உத்தேசம் — பெயர்மாத்திரை யான் எடுத்தோதல்.

உப சாரித்தல் — உதவுதல்

உபதேசம் – போதித்தல்

உபதேசி — அறிவிக்க அறியும் தன்மை**த்**து.

உபாயம் — கிட்டியவழி.

உயிர்த்தல் — சுவாசித்தல்.

உரிமை — சம்பர்தம்

உவமேயம் — உவமானத்தால் வருணிக்கப்படுவது.

உவர்ப்பு — வெறப்பு.

உழப்பு — முயற்கி.

உளம் — உயிர், ஆன்மோ, ஆன்ம போதம்.

ഉമ⊲ – ടെட്പേ

உற்பத்தி — தோற்றம்.

உன் மத் தர் – சித் தமயக்கமுடை யோர்.

ஊறு — பரிசம்.

ஊட்டல் — நாகர்வித்தல். எதிரது — வருவது எய்தல் — அடைதெல் எழுப்பு தல் — பிரகாசிப்பி த் தல். எகா**ா**ம் − 'மு த‰யே' என்புழி மேற்றைய முதேல்வெரிலே இயையாது பிரித்தலும், சங் காரகாரணஞ்கிய முதலிலே இயையாமையைப் பிரித் த <u>அ</u>ம் அ**றிக**. இயைபின்மை நீக்குதல் — இயைவித்தல். பிறி தினியைபு – மற்னென் றிற்போய்ப் பொருந்து தல். எது — காரணம். ஏலாமை – இயையாமை, ஐயப்பாடு – ச்ர்தேகம், தாணிவு பி றவாமை ஒடுங்குதல் — மறைதல். ஒருங்கு — ஒருசேர ஒருது – நிச்சயம் ஒருவுதல் — நீங்குதல். ஒற்றுமை -- இயைபு. ஒத்து - ஒதப்பட்டவி தி. ஒமித்தல் – ஒமஞ்செய்தல். கஞ்சுகம் — சட்டை. கடல் – நீர்க்கு இடம்கொடுத் த நிற்கும் ஆகாயம். கடா - விரை. கடைப்பிடித்தல் - உறுதியா கக் கொள்ளு தல். கட்டு – தொடக்கு. கணித்தல் — மான தமாகச் செபித்தல். கண் – அறிவு. கண்கூடு — பிரத்தியட்சம்.

கண்ணல் — கருதல். கதி — பிறப்பு. கதிர் – ஒளி. கோந்தித்தல் — மாறுதல். காணம் — மனமுதலியகருவி. கரு — கருப்பம். கருத்தா – செய்பவன், கருத்து — தாற்பரியம், கருதப் பட்டது. கலக்குதல் — கலங்கச்செய்தல், குழப்புதல். கூல — ஒருதேத்தோவம். களிம்பு — செம்புமுதலியவற் றில் இருக்கும் காளி சம். குளுகண் – ஆதாரம், பற்றுக் கோடு. கனல் - அக்கினி. கனவு — சொப்பனம். காட்சி — பார்வை. காட்டம் — விறகு. காட்டிற்றை – காட்டின்தை, காட்டு – காண்பிப்பது, காட் டாயகருவிகள், வியஞ்சகம். காணர் – உணர்த%ச் செய் யார். காண்டல் – ஐயுறவின்றித் தெளில். காமிகம் – சைவாகமம் இருபத் தெட்டனுள் ஒன்று. காமுகர் — காமமுடையவர். கான்மியம் – கன்மமலம். குணம் – பண்பு. குணி – குணமுடையது. குண்டலி – குண்டலித்தானமா கிய காபி.

குரம்பை — கூடு.

குறி – இலிங்கம்.

குறை — இன்றியமையாப் பொருள்

கட்டாவு - கட்டம்.

கூவல் – கிணறு.

கேச்ரம் – தாமரைப்பொகுட் டின் புறத்தே தொங்கு மவை.

கேட்டல் — உண்மைஞானம் நான்கனுள் ஒன் அ, அது குரு முகமாக ஆகமப்பொருளேச் செவிமடுத்தல்.

கேவலம் – ஆன்மா அறிவ செயல் சூறி குணம் ஒன்று மின்றித் தனியே ஆண வ மலத்தான் மறைந்து நிற் கும் நி?ல.

கோடல் – கொள்ளு தல்.

கோடும் – கொள்ளு தம், கொள்பகுதி, தம்விகுதி.

கோட்டம் – ஒரு பாற்சாய்தல், அநீதி.

ச்கம் — நிலேவுலகம்.

சகலம் — ஆன்மாச் சரீரம் மூத வியவற்றைப் பெற்றுகிற்கும் கி‰்.

சங்கற்பித்தல் — எண்ணுதல். சங்கமம் — இயங்கியற் பொருள் சங்கொமித்தல் — கலத்தல்.

சங்கேதம்—சொற்கும் பொருட் கும் உள தாகிய கியம ஆற்றல்.

சங்கை — சந்தேகம். சடிதி — சிக்கிரம். சட்ட - செப்பம்.

சதாப்பாடு — சாமர்த்தியம்.

சத்தன் — விர்தாவின் காரியங் கூளே ஒடுக்கியிருப்பவன்

சத்து — உள்ளது; சத்தாகிய சிவம்; நிஃவையதலுடையது.

சர்நிதை — முன்னி'ல.

சமயம் — மார்க்கம்.

சமவாயம் — அவயவம் மூதலிய வற்றிற்கு அவயவிமுதலிய வற்றுடு நீக்கமின்றி உள தாகிய இயைபு நீக்கமில் லாமை, ஒற்றுமை.

சமுதாயம் – கூட்டம்.

ச மு வ ா ம் — பொறிவழிச் செல்லாத தடுத்து முத்திக் குக் காரணமாவது.

சம்புவம் - உண்மை.

சலம் – வஞ்சீன, கோட்டம்.

சாக்கிரம் – சாக்கிராவத்தை

சாங்கியர் — கபிலமுனிவரால் செய்யப்பட்ட சாங்கிய நூஃல அநசரிப்போர்.

சாதகம் - கருவி

சா தனம் – தொழிஃப்பயப்பிக் கும் முக்கியகாரணம், முடிப் பத

சாதி — ஒரு பிகோனவாகிய பல பொருளுக்குள்ள பொதுவா ந்தன்மை, குலம்.

சாதித்தல் — சாதனத்தால் பிறுத்துதல்

சார்தல் – அடைதல்.

சார்பு — ஆதாரம்.

சாறுதல் — அமைதல்.

சான்று — சாட்சி.

சித்தம் — அந்தக்காணங்களுள் ஒன்று.

சித்த — அறிவுடைப்பொருள்.

சிர்தித்தல் — உண்மை ஞானம் நான்கனுள் ஒன்று. அத குரு முகமாகக் கேட்ட பொருளே மன்னம் செய்த தோவுதம் நீங்குமாறு ஆராய் தல்.

சிறுமைப்படுதல் — கீழ்மைப்படு தல்.

சிறை - தடை.

சே — புண்ணூர்.

சுதர்திரம்-தன்வயமுடைமை.

சத்தம்—இருவிணேயொப்பு மல பரிபாகம் பெற்றச் சிவிண யடைச்தா கிற்கும் கிலே.

சுருதி – வே ெருன் நணி அவாவாத தான் கருதிய பொருளேத் தானே தெரி விப்பது.

சு ழுத்தி — அர்தக்காணங் களுள்ளே சித்த மாத்திரத் தோடு கூடிய நித்திரா வத்தை.

சூக்குமம் — நாண்மை.

சூழ்–சூழ்ச்சி, உபதேசமொழி. சூனியம் – பாழ்.

செயற்கை — இடையிலே தோன்றியத

செய் - விளேகிலம்.

செய்தி – தொழில்.

செய்பவர் — உழவர்.

செய்வோர் — வினோகிகழ்த்தா வோர்.

செல்லாது — சித்தியாது.

செவ்வி து — வருத் தமின் றி.

சேடம் – குறை. யாதொன்ற யாதொன்றன் பொருட் டாய்த் தனக்கெனச் சுதர் தொமின்றி நிற்கும் அஃதா அதற்குச் சேடம் எனப் படும்.

சேடன் – அடிமை.

சேட்டித்தல் — செயற்படுதல்.

சேய்மை – தாரம்.

சேர்வை — சேர்ச்சி.

சேறல் – செல்லு தல்.

சை தன்னியம்—ஆன்மா,அறிவு.

சோகம் – கூம்புதல்.

சோதகம் – எவுவது.

சோதிட்டோமம் – ஒர்யாகம்.

தண்டம் — ஒறுத்தல், தத்துவம் — உள்ளது.

தத் அமை — உள்ளது. தமி — தனிமுதற்பொருள்.

தருக்கம் — புத்தியிஞல் சாதிக் கப்படும் ஆராய்ச்சி.

தருமி - தருமமுடையது.

தருமம் - பண்பு.

தர்ப்பணம் — கண்ணுடி.

து — இடம்.

தூலப்படுதல் - கடுதல்.

தூலமைப்பாடு – மேம்பாடு, முதன்மை.

தூலவர் — உத்தமர்.

தனி – வேற

தன்மை — சொருபம்.

தாக்காது — விகாரமின்றி.

தாக்குதல் — உறுத்தல் தாரகம் - தாங்குவது. . தாரை **- கெ**கிழ்ச்சிப் பொரு ளின்கண் உள்ள இடையுறு வொழுக்கு. தார்க்கொகர் – தர்க்கநூற் கொள்கையுடையோர், தர்க்க சம்பர்த முடையோர். தாவரம் — நிலேயியற்பொருள். தாற்பரியம்-சொல்ல விரும்பிய கருத்து. திதி - உள்பொருள். தொவியம் - பொருள். திரிவு — வேறுபாடு. திருவருள் — ஈண்டுத் திரோ தானசத்தி. திவ்வியம் — தெய்வத்தன்மை. திறம் — வகை, கூறு. தி றல் — வெற்றிப்பாடு. தீக்கை — ஒருதற்கிரியை. அது பாசத்தைக் கெடுத்து மோட்சத்தை கொடுப்பது. தீ – கொடுத்தல். கூரா – கெடுத் தல். துணி தல்-அறி தற்பொருட்டு. தു‱ − அளவு. துமிதல் – கெடுதல். தாத்தல் – ஓட்டுதல், உர்தித் தள்ளு தல். தாரியம் — இருவை கைக்கருவி பி எவிருத் தியின் றி களின் யிருக்கும் அறிவுகில்.

தூல — தராசு.

டாமை.

துவ்வாமை — அநுபவிக்கமாட்

துழுனி — ஆரவாரம். து றக்கம் — சுவர்க்கம். தூன — அதிவேகம். தான்னல் – செறி தெல். தாலம் — பெரியது. தெரிதல் — நிச்சுயித்தல். தெரித்தல் — அறிவித்தல். தெருளுதல் – தெளிதல். தெளிதல் – உண்மை ஞானம் நான்கனுள் ஒன்று. கேட்ட**பி**ன் ஆராய்ர்*து* இத வே கொளற்பாலது என்று நிச்சுமித்தல். தைவம் – தேவனதுடைமை. தொகுதல் – அடங்குதல். தொடுதல் — தோண்டுதல். தொழும்பு - அடிமை தொன்மையே — அன்றே. தோற்றம் – தோன்று தல். தோற்றப்பட்ட – உண்டாக்கப் **ந**சித்தல் – கெடுதல், **நா**சீமடை ∉ல். கட்டோர் - கண்பர். கண்ணல் – புகுதல். **ந**ண்ணுதல் — தூலப்படுதல். நத்தம் — நிறைத**ல் சய**ம் — பயன், கியாயம். தலி தல் – வருந்தல். தல்கூர்தல் — வறுமையடைதல். கல்லார் — கேட்டுச்சிர்தித்*து*த் தெளிர்த முதியோர். கள் - கடு. கனேஷ — சாக்கிர**ம்**. விழிப்பு. **க**ன்னெறி – ஞானம்.

ாடி – ஆராய்ர் தறிக. நாத்திகர் – கடவுளும், சுவர்க்க காகக்களும், மறு பிறப்பும் இல்லே என்பவர். ாதம் — சிவதத்து வம் மாபி - உர்தி, கொப்பூழ். நாளம் — தண்டு. நிகழ்ச்சி – உண்டாதல். நிகழ்தல் — உண்டாதல், கடைத் தல், ஐயர்திரிபின்றி விளங் குதல். நிட்டை — உண் மை ஞானம் நான்கனுள் ஒன்று. கேட்டுச் சிர்தித்தத் தணி ந்தபொருளுடன் பிரிவின்றி உறு தியாக நிற்றல். கித்தம் — கித்தியம். நிமித்தம் — காரணம். கியமம் - நிச்சயம். நியாயம் — முறை. கிரயம் — நரகம். நிரைபித்தல் — ஆராய்தல். நிலை — ஆச்சிரமம், நிற்றல். கீக்கம் - பிரிவு. நீதி - நடத்துவது. நாகர்தல் – அநுபவித்தல். நட்பம் — நாண்மை. நுணுகுதல் – சிறுத்தல். நாதலல் — கருதேல். நழைதல் — பிரவேசித்தல். கேர் - ஒப்பு. கொடித்தல் — அழித்தல். கோக்குதல் – காத்தல். கோன் றல் - பொறுத்தல்.

பக்கம் – துணிபொருளிருக்கு மிடம். பக்குவம் — பருவம், முதிர்ச்சி. பசாசம் – இரும்பு. பசுத்துவம் - பசுவின் தன்மை. பசு — பாசக்கட்டுடையது. பச் - கட்டு. பஞ்ச 🗕 ஐந்து. படர்தல் – பாத்தல். படலம் - காச்படலம். படிகம் - பளிங்கு. பணி – தொண்டு. பண் - பண்ணப்படும்கதிகள். பண்டு - அகாதி. பண்ணுதல் — கதிப்பித்தல். பண்பு - உவமைகள். பதி - முதல்வன், ஊர், இடம். பந்தம் – கட்டு. பயப்பித்தல் — பெறுவித்தல். பயன் - பேற. பயிலல் — கற்றல். பையிற்சி — பழந்கம், வாசீனா, அழுத்தம். பாம் — பாம்பொருள். பாவல் — எல்லார்க்கும் புலனு மாறு மிக்குஙிகழ்தல். பரிகரித்தல் – கிளேதல். பரிசம் – தீண்டுதல். பரிச்னம் - பரிவாரம் பரிணுமம் - இயற்கையினின் றந் திரி தல். பரி தல் — இரங்கு தல் பரிபேவம் — அவமானம். பரிபாகம் – உத்தமமானபக்கு வம்.

பரியாயம் — ஒத் தபொருளுடை ய து.

பவம் — உண்மை, பிறவி.

பல்கு தல் — பெரு குதல், விரிதல்.

பாகதம் – பிராகிருதச்சொல். பாகம் – பக்குவம்.

பாகுபாடு — பிரிவ.

பாசத்தார் — பாசக்கட் இடை யார்

பாடம்-படிக்கப்பட்ட சுலோகம் பாடியம் — உரை,

பாவகம்—எண்ணம், மனம் முத விய வற்ருடூகூடி நி ன் ற போவிப்பது. பாவிண என்ப தாம் அது.

பாவம் — உண்மை.

பாழ் – சூனியம்.

பிணங்கல் – மாறுபடுதல்

பிணிப்புண் ணு தல்-கட்டுண் ணு தல் ஒருடுசொல்நீர்மைத்து. பித்தி — சுவார்.

பிரகாசம்—இத்து, விளங்குதல். பிரபஞ்சம் — உலகம். விஸ்தார முடையது என்னும் பொரு எத. உயிரும்பாசமுமே பிர பஞ்சம் எனப்படும்.

பிரமா தா—அளக் துகொள்பவன் பிரமாணம் — அளத்தல்.

பிரமி தி - அளவையால் உணர் ச் த மெய்யுணர்வு.

பி r மே ய ம் — அளவையால் அளந்த கெ.ள்ளப்படுவத: இவை நான்கும் பிரமாண கெறிக்குஇன்றியமையாதன என்பர் அளவை நாலோர்.

பிரயோகம் — வழங்கும் முறை. பிரயோசனம் — பயன்.

பிரவிருத்தண்—விர்துவின் காரி யங்குளுத் தொடங்கினவன்.

பிராமாணியம் – பிரமாணமுள தாம் தன்மை.

பிறழ்தல் — மாறுபைடுதெல்.

பீசம் – வித்தா.

புணர்தல் – தூலப்படல்.

புத்தி — ஒருதேத்தேவைம், அஃதா இது இன்னுக்குன நிச்சமித் தேறிவது.

புரி தல் — எப்பொழு தாம் மேற் கோடல்

புலப்படுத்தல் — அறிவித்தல்.

புவனம் – உடம்புக்கு ஆ*தார* மாகியவுலகம்.

புறம் – புறம்பு.

புறம்பு — இவளி.

புறன் — புறம்பு, புறச்சமயம் பற்றி இகழ் ந் தாரைக்கும் மொழி, புறங்கூற்று மொழி. பூணே தல் — அடங்கி சிற்றல் பூணே த்திகோடல் - குடிதேல் ஒரு

சொல் நீர்மைத்து.

பூரித்தல் – ஙிறைத்தல் பெயர்த்து – மாறி.

பெறு தல் – அடை தல்.

பெற்றி — தன்மை.

பெற்றிமை – சாதி.

பேதம் — வேறுபாடு.

பேதை — மடவோன். போரமல் — பிறழாமல்.

பொகுட்டு – காய். பொய்-பொதுவியல்பு, செயற் கைச் சுட்டுணர்வு. பொய்கை – குளம் பொருள் — உவமேயம். பொறி - இந்திரியம். பொற்பு – பொலிவ. போகம் – அநபவம். போக்கு – இறத்தல். போதல் – வருதல் போ தரும் – புலப்படும். போதித்தல் — அறிவித்தல். போது - புட்பம். போர்தது — வர்தது. போழ்தல் — பிளத்தல். பௌதிகம் – பிருதிவிமுதலிய பூதசம்பர்தமுடையது. மகவு — பிள்ளு. மடக்கி – திருப்பி. மடங்குதல் – முனேத்தெழா மை. மடவோன் – அறியாமையுடை யோன். மணத்தல் - சேர்தல். மதம் - கொள்கை, உடன்பட் L 5. ഗ*ു*ട്ടെ −െ വ**െ**ി. மர்தொம் – நிணப்பவணேக் காப் பது. மர் - நிஜோத்தல். திர-காத்தல். மயக்கம் - தெளிவுபிறவாமை. மயா்வு - மயக்கவாசீனா. மலம் - அழுக்கு. மூலுயற்க — மயங்கற்க. மறு தூல — எதிர்.

மறைப்புண்ணுதல் - மறைக்கப் படுதல். மனம் – ஒருதேத்துவம் அஃது ஒன்றை இஃத இன்னத ஆகற்பாற்று என்று சுங்கற்ப விகற்பம் செய்வதறிவது. பசுஞானம். மாசு — அழுக்கு. காச்படலம். மாட்டாமை - இயலாமை. மாணுமை – வி பாபகவுணர் விற்கு விடயமாகாமை. மார்திரிகன் — மர்திரவாதி. மாயேயம் – மாயாகாரியமாகிய தநு முதலாயின. தநு — உடம்பு. மாற – முகண். மாறுதல் - இறத்தல். மான் – பெரியோன். மிகுதிப்பாடு - அதிகம். மிகை - வேண்டுமளவின்மிக திப்பாடு. மிக்கு — அதிகம். மிச்சிரம் — கலந்ததை. மிருதி – முனிவரால்கினே த்தச் செய்யப்பட்ட தருமசாத்தி மிருத்தியு – மாணத்தைச்செய் வது. மீட்சி — மீளுதல் மீமாஞ்சகா் — மீமாஞ்சை என் னும் நூற்கொள்கையைஅந சரிப்போர். மீன் — நாண்மீன். முகத்தல் — அள்ளுதல். முத்தர் — மலம் நீங்கினவர்.

முருது தெல் — மாறுபடுதெல். முழுங்குதல் — ஆரவாரித்தல். முறுகுதல் — கன்கு முதிர்தல். ழுவு த்தல் — முற்படுதெல். முன் — அறிவாயாக. மூர்ச்சை — மயக்கத்தைச் செய்வது, அறிவை மயக் குவது. மெய் – உயிர், சிறப்பியல்பு, இயற்கையுணர்வு. மோகினி - அசுத்தமாயாதத் துவம். யாத்தல் — கட்டதெல். யாப்பு – இந்நூல் கேட்டபின் இர் தூல் கேட்கற்பாற்று என்னும் இயைபு. யாப்புறுத்தல் — வலியாக்கல் வகை — கூறுபாடு. வசீகாரித்தல் — வசப்படுத்தல். வாம்பு — எல்ஃல வருக்கம் – ஓரினமானகூட்டம். வருணம் - சாதி. வல்லி – மாயை. வல்லு தல் – வலிமையுடைத்தா தல். வல்லாகர் — இயலாகர். வழக்கு — பிரசித்தி. வழங்குதல் — கடைபெறதல். வழி — நூல்வந்தவழி. வளி - காற்று. வெறிதை — சும்மா. வென்னம் — நிறம். வாக்கியம் — அவாய்ரி‰, தகுதி அண்மை எல்றைம் முன்று முடைய சொற்களின் சமு

கம். சுருதியும் இ வி ங் க மு மின் றிச் சொற்னொடர்பு பற்றிப் பொருளுணர வரு ചെது. வாக்கு — சால்வகை வாக்குக் கள். அவை சூக்குமை, வைப சேந்தி, மத்திமை, வைகரி என்பன. வாக்காகிய காக முடிவான பாச்ஞானம். வாணிகம் – வியாபாரம். வாதிகள் – தங்கொள்கையை கிறுத்திப் பேசுவோர். வாதித்தல் — வருத்துதல். வாய்தல் – கிடைத்தல் வார்த்திகம் – காண்டிகையுரை. வார்த்தை - சொல். விகாரம் – வேறுபாடு. விசித்திமம் ~ ஆச்சியம். விசேடம் – சிறப்பு, ஒரு பொருட்கே உரியதன்மை. விசேடித்தது — அடைகொடுக் துக் கூறியது. விடெயம் — பற்றப்படுவது, பொருள். விடயித்தல் — பற்றதெல். விடை — உத்தாம். விண் – துறக்கம். வித்தகம் – விசித்திரம். வித்த - விசை. விர்து — சுத்தமாடை. விபவம் — செல்வம். விபரீதம் — திரிவு. விம்முதல் — சாத்தல். வியவகாரம் — வழக்கம். வியாக்கியானம் — உரை.

வியாபகம் — கிறைவது. வியாபரித்தல் — தொழி ற்ப டி படுதல். வியாப்பியம் — வியாபிக்கப்படி வது. வியூகம் — வகுப்பு. விரவுதல் — கலத்தல். வி ரு த் தி — தொழிற்பாடி, விரிவு. விளிக்கு — காட்டு. விளித்தல் — அழைத்தல். விளாயாது — உண்தோ தலின்றி. விளவிக்கப்படுதல் — உண் டாக்கப்படுதல் — உண் விணே மை — வினேயாடைமை. வீயா த — கேடில்லா த. வெகுளேல் — கோபித்தல். வெளிர் — முதுகு. வெளி — ஒளி. வேகம் — கதி. வேட்கை — அவா. வேட்டுவென் – வேட்டைவொளி, இதுண ஒருவகைவண்டு என் நாம் புழு என்றும் குடிறுவர். வேள்வி — யாகம். வேறு — மாறு, அர்பியேம்.



## 3. அரு ந்தொடர் அகரா தி.

அகண்டாகா**ர**ம் - கண்டிக்கப் படா*த* வடிவம்.

அகத்தொண்டர் - உட்பணி செய்வோர்.

அகவிருள் - அஞ்ஞானம்.

அங்கித் தேம்புனே - அக்கினியின் சூட்டைத் தடுத்தல்.

அசி 5 தன் - சிர்திக்கப்படா*த* வேன்.

அசிபதம் - ஆனும் என்னும் பொருளுடைய பதம்.

அணுபரிமாணம் - அணுவளவு; பாஞ்சாரத்திரிகள் ஆன்மா உடம்பிலே அணுவளவாய் கிற்குமென்பர்.

அ‱ர்தோர் தன்மை - சீவன் முத்தரியல்பு.

அதிகாரதத்துவம் - சுத்த வித் தை, ஈசுரம் என்பன.

அதிகாராவத்தை - பிரபஞ்சத் தைப் படைக்கும்கிலே.

அதிசூக்குமம் - மிக்கநாண்மை.

அதிட்டிக்கப்படுதல் - நி %லக் களமாகக்கொண்டு செலுத் சப்படுதல்.

அதி தீவிரம் - மிக்கதீவிரம்.

அதிதெய்**வம் -** மேலான தெய் வம்.

அதிபரிபக்குவம் - மிகுந்தபரி பக்குவம். அதீதாவத்தை - தாரியாதீத பிஜை.

அதுவதுவாய் நின் ற றி தல்-சா i ந்த தன் வண்ணமாய் நின்றறிதல்.

அதோமாயை **-** கீழேயுள்**ள**மா மாயை.

அத்தாணிமண்டபம்- அரசிருக் கை மண்டபம்.

அத்தியாச வாதம் - இட்பிலைய வெள்ளி யென்பது போல ஒன் றை மற்குருன்றுகக் கூறும் விபரீ தவா தம். அத்துவசுத்தி ஆறத்துவாக் களினும்கட்டுப்பட்டிருக்கும் போகங்கள் எல்லாவற்றை யும் ஏககாலத்திலே புஇப் பித்தத் தொஃலத்த முத்தி கொழுத்தல்.

அத்தாவி த நி'லை - ஏகமாயநி'லை. அந்நெலிய பாவ'னோ - அத்தோவி த பாவ'னே.

அநர்நியம் - வேருகாமை

அ**நா**திசித்தன் - அநாதியே யுள்ளவன்

அநாதிநித்தம் -அநாதியாயிருக் கும் நித்தியம்

அமா திபுந்தம் - அமா தியாயுள்ள பாசக்கட்டு

- அ**ர**ைதி மத்தத் தன்மை அ**ர** தியே மல**த்**தினீங்கிய தன் மை.
- அநித்தியானர்தம் அழிவுள்ள ஆனர்தம்: அது சிற்றின்பம்.
- அ**ரிர்**வசனம் சொல்லொணு கது.
- அநமானவளவை அநமானப் பிரமாணம்
- அநாமித்தறி தெல் கரு தியை றி ் தல்.
- அகோேர்தவாதி அகேகமுடி பைச் சொல்லுபவன்.
- அநேகேச்சுரவாதி பலகடவு எர் உண்டு என்போன்.
- அந்தக்காணம் உட் கரு வி அவை மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்பன.
- அந்தப்புரம் அரசன்தேவியர் உறைவிடம்.
- அந்தாயாகம் உட்பூசை.
- அந்தரியாமி உள்ளே நின்ற நடத்துவோன்.
- அந்நியசாதி வேற்றுச்சாதி.
- அபாசாதி குறைவுடையவை களிலே தோன்றுவது.
- அபாமுத்தி பாமுத்தியல்லா தது அதுபதமுத்தி.
- அபிமுக மாத்திரை சந்நி தி மாத்திரை.
- அபுத்திபூருவம் அநியப்படா ததை.
- அயிக்கியவாதம் நீரும் நீரு**ம்** சேர்ந்தாற்போல ஆன் மா

- வும் சிவமும் முத்தியில் ஐக் கமாகும் வாதம்.
- அருஞ்சுமம் செல்லு தற்கரிய பாஃவிலம்.
- அருண்மயம் கருணேவடிவம் அருவப்பிரபஞ்சம் - சேதனப் பிரபஞ்சம்.
- அ வை ய வ ப் பகுப்பு உறப்பு உறுப்பாய்ப் பிரிக்கப்பு தெல்.
- அவார்தா காரணம் இடைப் பட்டகாரணம்.
- அவாய்பிலே ஒரு சொல் தனக்கு எச்சொல்லின்றி வாக்கியப் பொருளுணர்ச்சி கூடாதோ அச்சொல்ல அவாவி மிற்றல்.
- அவிச்சைக்காலம்-அஞ்ஞானத் தையுடைய கோலம்.
- அவிப்பாகம் தேவருணவின் பங்கு.
- அவிகாபாவம் ஃக்கமின் றியிருப் பதா (அ - இன்மை, விகா -ஃக்கம் பாவம் - இருத்தல்) பிரிவிலதாய் உட னி கழ் வதாம்.
- அவையடக்கம் ச பை பை ய அடக்குதல்.
- அவ்வளவில் அவன் மகிழ்தல் ஒ ரு கி யா ய ம், பெற்றத கொண்டு பெரிதம்மகிழ்தல்
- அழி தன் மாஃய அழியுக் தன் மையை யுடையன.
- அளவிலாற்றல் அளவிடைப் படாத வலிமை.

அளவை நூல்- தருக்கசா த்திரம் அறிவேற்றம் - அறிவின்சோர்வு அறிவுத்திரிவு - உணர்வு வேறு படுதெல்.

அறிவுறுத்தல்- கண்குணர்த்தல் அனைந்ததேவர் - அட் ட வி த் தியேசாருள்ளே தஃவைர்; அசத்தமாயா காரியங்குளேச் செய்ப வர். அழிவில்லாத தேவர் என்பது பதப்பொரு ளாம் என்பர்.

ஆகமவளவை – ஆகமப்பிரமா ணம்.

ஆகாமியவினே - பிராரத்தம் புசிக்கும்போது வர்து கூடும் விண.

ஆக்கச்சொல் – செயற்கையை யுணர்த்தம் சொல். ஆத®ல யுணர்த்தம் சொல்.

ஆசான்மூர்த்தி - குருமூர்த்தி.

ஆடுஉவ**றி**சொல் - ஆண்பாஃ யுண**ர்த்**தும்சொல்.

ஆணவமலபரிபாகம் - ஆணவ மலம் தந்காண மு தலி ய மாயாமலத்தோடு சேர்ந்தா ந்றுன் பக்குவப்படும். கிரு ட்டி செய்வது அதன்பொ ருட்டே.

ஆதிதைவிகம் - ஒரு வாயிலா னன்றித் தெய்வர் தானே காரணமாக வருவது.

ஆதிடுபௌதிகம் - சடம் வாயி லாக வருவது.

ஆத்தியான்மிகம் - சடத்தோ 🏾

கூடிய சேதனம் வாயிலாக வருவது.

ஆயுள்வே தம் - எல்லாம் அநாட் டித்தற்குச் சா த ன மா ன யாக்கைகைய சோயின்றி நிலை பெறச்செய்வது.

ஆலயவிஞ்ஞானம் - இலயபரி யர்தம் கிற்கும் ஒர் விசேட வுணர்ச்சி.

ஆவேச்வாதி - காபாலசமாயி; சிவன் ஆ வேசி த் தலால் சிவன் குணங்கள் முத்தான் மாவிடத்தில் தோன்றாம் என்ற சொல் லு பவ ன். ஆவேசித்தல் வெளிப்படுதல்.

ஆற் கோடி மாயாசத்திகள் -ஆற பேதமான மாயாசத்தி கள். அவை காமம், குரோ தம், உலோபம், மோகம், மதம், மாற்சரியம் என்பன. ஆன்மசுத்தி - ஆன்மாத்தன்னி யல்பு கெட்டு ஞானமயமாய்

ஆன்மதரிசனம் - பசுகாணம் ஒன்றும் தோன்*ருது* சுட் டேறிவும் ஃங்கி த் தேன்'னே உள்ளவாறு காண்டல்.

நிற்றல்.

ஆன்மபோ தம் - உயிருணர்வு ஆன்மப்பி ாகாசம் - ஆன்மாவின் விளக்கம்.

ஆன்மலாபம் -ஆன்மாவாலடை யப்படுதெல்

இடத்திரிவு - தானம் வேறு படுதல்.

இடையீடு - இடைவிடல்.

- இடையூறா விக்கினம்.
- இதஞ்செய்தல் பற்றுச்செய் தல்.
- இந்திரசாலம் இல்ல தை உள்ளதுபோலக் காட்டும் ஒருவித்தை.
- இயற்றமு தியோன் செய்யும் முதியோன்.
- இயைபின்மை நீக்குதல் சம் புத்தமின்மையை நீக்குதல்.
- இரட்டுறக்காண்டல் ஐயக் காட்சி.
- இரட்டு றமொழி தல் ஒரு வாக் கியத்தை இரண்டு பொருள் படச்சொல்லுவது.
- இரணியகருப்பமத**் பி**ரமா வையே போம் என்**ற** கூறாம் மதம்.
- இரு திறன் இரண்டு கூறபாடு
- இருவகை அஞ்சவத்தை-மேல் கீழ் என்னும் இருவகையான அஞ்சவத்தை.
- இருவகையியல்பு இருவகை இலக்கணம்.
- இலயதத்துவம்- சிவதத்துவம் சத்திதத்துவம் என்பன.
- இலயாவத்தை பிரபஞ்சத்தை ஒடுக்கும்கில,
- இவ்பொருள் ஒரு காலத்தா மில்லாத பொருள்.
- இல்லாவரு புலப்படாத அரு
- இன் **நியமையா**மை இல்லா மல் முடியாமை.

- உச்சுரித்தன் மாத்திரை உச் சரித்தவனவு.
- உடம் பொடுபுணர் த் தல் ஒர் உத் தி. அஃ த ஒரு பொரு ளேச் சொல்லத்தொடங்கிய தொடரிலே பின்னும் ஒரு பொருள் தோன் றச்சொல் வு தல்
- உடலூழ் உடம்பினுகர்ச்சி.
- உடல்வூணே பிராரத்தம்.
- உடற்றிரிவு சரீரம் வேறுபடு தல்.
- உடனிகழ்ச்சி கூடஙிகழ்தல்.
- உடைத்தாதல் செல்லாது -உடைத்தாகாத. செல்லல் ஒருதூணவின். செல்லாது நிகழாத எனினுமாம்.
- உட்பேதம் அகவேறுபாடு.
- உடைக்காணல் விளங்க அறி தேல்.
- உண்மையாற் சுட்டப்படுதல் -உள்பொருளாகச்சுட்டப்படு தல்.
- உபதேசுமொழி உப தேச வாக்கியம்.
- உயர்திணே உயர்வாகியசாதி. அஃறிணே - உயர்வல்லாத சாதி.
- உயிரூழ் உயிர்நாகர்ச்சி.
- உய்த்துணர்தல் ஒருபொருளே ஆராய்ச் தறி தல். போதர் துணர்தல்: போதர்து -கொண்டுபோய்.
- உருவப்பிரபஞ்சம் அசே தனப் பிரபஞ்சம்.

உரைச்செய்யுள் - உரையாகிய செய்யன்.

உடையை അவ - ஆகமப்பிரமா ணம்.

உலகானர்தம் - சிற்றின்பம்.

உளதாகச்சுட்டப்படுதல்-திரிவு ஐயங்களானன் றிமெய்யாகச் குட்டப்படு தல்.

உள்பொருள் - உள்ளபொருள் உறைத்தாமிற்றல் - அழுந்தி நிற்றல்.

உற்பத்திவாதி - மாவிரதசமையி; சிவஹுடையை குணேங்கள் முத்தான் மாவீடத்தில் தோன் அமென் ந சொல்லு பவன்

உற்றுழி-ஆபத்துவர்தவிடத்து ஊர்த்துவமாயை - மேல்கோக் கிய மாயை.

ഉണ്ണെട്കതോ - പകചതിലെ.

எஞ்சாப்பொருண்மை - மிஞ் சாமையாகிய பொருள். ஈண்டுமைவிகுதி தன்மைப் பொருளுணர் த் தா த றது.

எண்ணியறி தல் - ஆராய்ந்தறி தல்.

எதிர்மறைமுகம் - எதிர்மறத் தலாகிய வாயில். முகம் -வாயில்

எரிசேர்ந்தவித்து - வ றா த் த வித்து.

எகதேசப்பொ**ருள் -** ஒரு பகுதி யாகிய பொருள்.

ஏகதேச்ஷணர்வு - சிற்றறிவு.

எக்குசு - ஒ**ற்ற**மைப்பட்டு.

எகான்மவா தம் - சீவான்மா என்றும் பரமா என்றும் இரண் டில்லே ஆன்மா ஒன்றே என்னும் வாதம்.

எவுமு தியோன் - தொழிற்படுத்

தம் முதியோன்.

ஏற்புழிக்கோடல் - ஓர் உத்தி. அது இயையும் இடம**றி**ந்து பொருள் கொள்ளல்

ஆர்துகர் தம்-உருவம், வே தீன குறிப்பு, பாவீன. விஞ்ஞா னம் என்னும் ஐந்தன் சமூ கம். கர்தம்-சமூகம் என்னும் பொருட்டு

இவகைச்சத்தி - தான சுத்தி, பூதசத்தி, திரவியசுத்தி, மர் திரசத்தி, இலிங்கசத்தி என்பன.

ஒருசாான - ஒருபகு தியன.

ஒருபுடையுவமை - கருத்தாவா தலாகிய பொதுத்தன்மை பற்றி உவமையாதலன்றிச் செய்யும் வகைபற்றி உவ மையாகாமையின் ஒருபுடை யுவமையாயிற்று. செய்யும் வகையாவன முதல்வன் சேங் கற்பத்தாற் செய்தலும், குய வன்தண்டு செக்கா முதலிய கருவிகளாற் செய்தலுமாம். ஒரோவொன்று – ஒவ்வொன்று ஒவ்வொருகாலவி சேடம் - ஒவ் வொருபருவம்.

കുட்புலன் - கண்ணாறிவை. கண்டுணர் தல்-ஆராய்ந் தறி தல் கணபங்கம் - கணர்தோறம் தோன்றியழிதல்.

கணபங்கவாதி - பி ர பஞ்சம் கணக்தோறம்தோன்றியழி யும் என்ற சொல்லுபவன். கண்கூடு - பிரத்தியட்சம்.

கண்ணழித்துரைத்தல் – பதச் சேதம் செய்து உணர கூற தல். கண் - கணு. அழித்தல் - சேதம் செய்தல். கணு – சொற்களின் சந்தி.

கருடதியானம் - கருடுஞகத் தன்வே நிவோத்தல்.

கரு‱மைறம் - கிக்கிரகமாகிய கரு‱ு.

குமுகாண்டம் - கிரிபைகூளுக் குறும் பாகம்.

சருமபேதவியல் - கிரியை களின் வேறு பாட்டைக் கூறமியல்.

கரும்மலம் பரிபாகமாதல்-கன் மம் தூலமாய் ஆகாமியம் எனப்பெயர் பெற்றுச் சங் கார காலத் தில் மாயை யிலே புத்தி தத்துவம் பற் றக்கோடாகக் கிடந்து பின் பிராரத்தமாகப் பக்கு வப் படும். சங்காரத்தாலேதான் பக்குவம் வரும்.

கலாதிகள் - கூல, காலம், வித் தை, இராகம், நியதி, புரு டன் என்பன.

கல்லால் — ஆலமாவிசேடம் இங்கு ஞூனமயமான விருட் சேம் என்கை. கழிபேருவகை - மிகப்பெரிய மகிழ்ச்சி.

கழிப்பித்தகாரணம் - டீங் கிய ஏது,கழிப்பித்தல்தன்விண; காட்டியவுள்ளம் என் முற் போல

கறங்கோஃ - காற்றுடி.

கறைமிடறு – காளுகண்டம்.

காட்சிப்பொருள் - காணப் படும் பொருள்.

காட்சியளவை - பிரத்தியட்சப் பிரமாணம்.

காட்சிவாதி – உலோகாயதன்; பிரத்தியட்சமே பிரமாண மென்ற சொல்லுபவன்.

காமக்கிழத்தியர் - இன் பத் திற்கு உரிமையுடையோர்.

காமநூல் - இன்பநூல்.

காமியப்பயன் – விரும்பியபேறு. காரணக்குறி – காரணப்பெயர்.

காரணமாதற்பொதுமை - பிற வற்முல் வேறு படினும் காரணமாதன் மாத்திரை யாகிய பொதுமை.

காரணவவத்தை - காரியத் தேற்கு முற்பட்டஙி?ல.

காரணவாக்கியம் - விண்டு முதலியோரை கிமித்தகார ணர் என்ற சொல்லும் வச்னம்.

காரியரூபப்பிரபஞ்சம் - காரி யப்பிரபஞ்சம்.

காரியாவத்தை - உண்டாக்கப் பட்டஙில்.

காலவிசேடம் - விசேடகாலம்

கிரியாசத்தி - தொழில் வடி வாகிய சத்தி.

கிரீடாப்பிரமவாதம் - கிரீடை யையுடைய பிரமம் நான் என்ற சொல்லுவது.

கிளைந்தெடுத்தாணைத்தல் - வித ந்து கூடுமுதல்.

கீழ்**காட**ல் - வியாப்பியமாகக் க*ரு த*ல்.

குடாகாயம் - குடத்துள்வெளி குண தத்துவம் - முக்குணங் களும் வெளிப்பட்டிருக்கும் தத்துவம்.

குணிப்பொருள் - குணியாகிய பொருள். குணி-குணமுடை யது.

குணிருத்திரன் - குண தத்து வத்தில் வைகும் உருத்தி ரன்.

குண்டவித்தானம் - மூலாதா ாம்.

குறிப்பேதை - வெளிப்படலின் றிக் குறிப்பாக ஏதுப்பொ ருள்பட நிற்பது.

கேவலஞானம் – ஞானமாத் திரை.

கைமுதிக்கியாயம் - 'பூஞைக்கு இத்துண் அஞ்சுவாஞுயின். புலிக்கு அஞ்சுதல் எத்துண் என்பதா சொல்ல வேண்டிய தில்ஃ' என்பத போன்ற ஒரு செறி. ''துன்னியார் குற்றமுக் தாற்றும்மாபிஞர்-என் வேசொல் ஏ தி லார் மாட்டு'' என்னும் திருக் குறஞம் இதற்கு உதாரண மாகும். இது 'கிமுத்' (எவ் வளவு) என்பதினின்ற தைத் திதம் பெற்றுக் கைமுதிகம் என்றுயிற்ற என்பர். மேற் குறீத்த குறளில் உள்ள என்'னேகொல்' என்பத 'கிமுத்' என்பதற்குச் சமம் ஆகும்

கோச்ரமாதல் - விடயமாதல். சகமார்க்கம் - தோழுவுரிமைக் குரிய கெறி.

ச்கலநி**லை – கூல முதலியவற்** சூரு கடிய நிலே.

ச்கள நிட்களம் - அருவுருவம்.

சங்கமவழவ **-** சிவபத்தர்வழ வம்

சங்கமவேடம் - அடியார்தி*ரு* வேடம்.

சங்கிராந்தவாதி -பாச்ப தசமயி ச்ச்சிதானந்தம் - உண்மைய**றி** வானந்தம்.

சத்ததாது - உடற்கணுள்ள எழு தாதுக்கள், அவை -இரசேம், இரத்தம். சுக்கிலம், மூஃு, தசை, எலும்பு தோல் என்பன.

சத்தப்பிரமவாதம் - சத்தமே பிரமமென்ற சொல்லுவது சத்திசங்கற்பம் - சத்தியாய் இஃது இங்ஙனமாகுகனன்ற

இ∘்து இங்ங்கொமாகுக்கனு கெண்ணுதல். சீத்திமடங்கல் – வலிகுன்றல்

சத்தமடங்கல் - வலிகுன்றல் சத்தியப்பொருள் — உள் பொருள். சத்திவடிவு — வெளிப்படாத வரு.

சமயதீக்கை- சமயப்பிரவேசத் தைப்பயக்கும் தீக்கை.

சமயவா திகள் - தத்தஞ்சமயங் களே மெய்ச்சமயம் என்று சொல்லுவோர்.

சமவியாபகம் — ஒத்தவியாப கம்.

சமுதாயவாதி — புறச்சமுதா யமும் அகச்சமுதாயமுமே சகம் என்று சொல்லுபவன் புறச்சமுதாயம் பி ரு தி வி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாயம் என் ப ன. அகச்சமுதாயம் உருவம், வே சூனா, குறிப்பு, பாவீன, விஞ்ஞானம் என் பன. சமுதாயம் - கூட்டம்.

சம்பர் தப்படுத் தல் — தொடர் புண்டாக்கல்.

சம்பர் தவிசேடம் — ஒருவகைச் சம்பர் தம்.

சுரியைமுதலியை மூன்று போதப் பொ ருள் — சிரியாபாதப் பொருள், கி ரியாபா தப் பொ ருள், யோகபாதப் பொருள் என்பன பாதம் — கான்கிலொன்று.

சிரே சிரி பாவம் — சிரேமும் சிரேமுடையனுமாக்தன்மை.

சருவே வியாபி — எங்கும் கிறைந்தவன்.

சர்வேதர்ம – எல்லாக்குணங் கூளயுமுடையது, அலிதா வது சார்ந்ததன் தன்மை யாய் கிற்றல்,

சலியாது நி?லைப்பறதல்—அசை யாதாநிற்றல்

சவிகற்பம் — விகற்பத்தோடு கூடியதை பெயர் சாதி முதலியவற்றூடு கூடி ப தோம்.

சாதாரம்⊶ஆதாரத்தோடு கூடி யது.

சாதியொருமை -- ஒருபெசால் ஒருமையீறு தோன்றியா வத தோன்ருமலாவத நின்ற பன்மைப் பொருளே உணர்த்துவது.

சாமுகித்தாரவார் — சாமான்ய மான இஷ்டாபூர்த் தா தி தருமங்களுக்குப் பரமான வீ சிஷ் ட சிவதருமமாகிய சரியை கிரியாயோகமியற்றி அதனுல் நின்மல அந்தக்கர ணராய் அந்தத் தேகம் விட் டும் அந்தஞானம் கெடாமல் மீளவும்ஜனிக்கும்பொழுதும் அந்த ஞர ன த் த ட னே ஜனி த் த கிவபாவீனபண் ணமவர்.

சாக் தரூ பம் – பொறுமையா யிருக்கும் தன்மை.

சார்ந்ததன் வண்ணம்—சேர்ந்த பொருளின் தன்மை.

சாலம்பயோகம் – ஆதா ரத் தோடு கூடிய யோகம்.

சிங்ககோக்கு – முன்னும் பின்

னும் பார்க்கின்ற சிங்கத் தின் பார்வை.

சித்தபுருடர் — சித்தியுடைய ராகிய புருடர்.

சித்தார்தசைவர் — சித்தார்த மாகிய சைவத்தை அனு சரிப்போர்.

சித்தார்தமகா வாக்கியம்— சிவத்துவமசி.

தித்தார்த முடிபு — ஆகமத் தின் முடிர்த பொருள்

கித்தின்பம் — ஞாணைர்கம். கித்தார்த**ெ**றி — கித்தார் த சைவ*ொ*றி.

சித்தார்தம் — முடிர்தமுடிவை சிர்நித்தல் — உண்மை ஞானம் நான்கனுள் ஒன்ற அது குருமுகமாகக் கேட்ட பொருளே மன்னஞ் செய்த தோவூம் நீங்குமோறு.

கிவைசங்கிராந்த வாதி — சிவன் தன் குணங்களே முத்தான் மாக்களிடத்துப் பற்றச் செய்வன் என்று சொல்லு பவன்.

சிவசத்த — சித்தாகிய உன பொருள்

சிவசமவாதி — முத்தியிலே சிவமும் ஆன்மாவும் சமம் என்று வாதிப்போன்.

கிவதரிசனம் — பரமசுகமாகிய பேரின்பத்திற் சேர்க் த சிவத்திணேயே காண்டல்.

கிவபோகம் — பேரின்பமாய் வாழ்ந்தி*ரு*ந்தல். **செவப்பேறு — சிவமார்தன்மை** யைப் பெறுதல்.

சிவமயம் - சிவமாக்தன்மை.

சிவரூபம் — முத்தொழில்களே யுஞ் செய்த பந்குவம் வரு வித்துந் குருவாய் கின் ற அருள்பவஞ்சிய சிவ ஹ டைய தன்மையைத் தன் அறிவிலே காண்டல்.

சிவஞானம் – பாஞானம்.

சிவன் தாள் – சிவனருள்.

சுவா**க**்த போகம் — சிவானக் தானுபவம்.

சிவா நாபவம் – சிவானர் தத்தை அதுபவி த் தல்.

சிவார்ப்பணம் – சி வனிடத் தொப்பித்தல்.

சுவோகம் பாவீன — சிவனே நான் என்று பாவித்தல்.

திறப்படையாளம் – வி சேட சின்னம்.

திறப்பியல்பு — சிறப்பிலக் கணம்

சிறப்புத்திரு**கா**மம் – சிறப்புப் பெயர்.

திறப்புப்பாயிரம் — இருவகைப் பாயிரத்தன் ஒன்ற அத ஒன்றற்கே உரிய தாய் ஆக்கியோன்பெயர் முதலிய எட்டுணயும் கூறு வது. காலம், களன், காரணம் என்றும் மூன்றையும் சேர்த்துப் பதிடுஞன்றுன யும் கூறுவது என்பாரும் உளர். சிறப்புவகையான றிவு கிகழ் தல்-சவிகற்பமாய றிவுண்டா தல்.

சிறுபான்மை — ஏகதேசம்.

சிறுமையுறுத்தல் — தாழ்மைப் படத்தல்.

செற்சத்தி — ஞானசத்தி.

சீகண்டருத்திரன் — பிரளமா கலருள்ளே பக்குவமுடை யோனுய்ப் பாசநீங்கிச் சிவ னுக்குரியகாமா திகீளப்பெற் றச் சைவாகமங்கீள அறிவு றுக்கும் குரவன். சீ – கஞ்சு. கண்டம் – கழுத்து.

சீவன்முத்தன் – சீ விக்கும் பொழுதே பாசத்தினின் அம் விடப்பட்டவன்.

சீவான்மா – தேகத்தையபிமா னிக்கும் உயிர்.

சேற்றமிக்கெரிதல் — சுவாலித் தெரிதல்.

சகப்பிரபை — சகத்தின் விளக் கம்.

சுகரூபம் — மகிழ்ச்சியாயிருக் கும் தன்மை.

சுட்டியறி தல் – ஏகதேசமா யறி தல்

சுட்டிய றியப்படுவ த — இத பொன் இதமண் என்று ற் போல ஆன் மபோ தத் தால் ஒவ்வொன்று கக் குறித் தறி யப்படுவது.

குட்டிறோ த நின் நறியப்படுதெல்-அத்துவி தமாய் நின் றறியப் படுதெல். சுதர்திரவடிவம் — சுவாதீன சரீரம்.

சுத்தசத்தை — விசேடி க்கப் படாதசத்தை. சத்தை — உண்மைத் தன்மையாகிய சாதி.

சத்த தத்தாவ புவனம் — சத்த தத்து வங்களில் இருக்கும் புவனங்கள் சத்ததத்துவங் கள் சிவதத்து வம் சத்தி தத் தோவம் சதாசிவதத்துவம் ஈசா தத்துவம் சத் தவி த் தியா தத்துவம் என்பன்.

சத்தமாயை -- சத்தப்பிரபஞ் சத்திற்குக்காரண மான மாயை.

சுத்தமாய் நிற்றல் – விசேடிக் கப்படாது நிற்றல்.

சுத்தாத்துவா – சுத்தமாயை யிற்ருேன்றிய மக்திர முத லிய ஆறத்துவாக்கள்

சத்தாவத்தை — பாசீம் நீங்கியி நிலூ.

சுபக்கம் -- தன்பக்கம்.

சுயம்பு மூர்த்தி—தானேதோன் றிய மூர்த்தத்தை யுடை யோன். மூர்த்தம் – திரு மேனி.

சுருக்குச் சுருவம் – **கெ**ய்த் துடுப்புக்கள்.

சூக்குமதேகம் – காரண தன் மாத்திரைகள் ஐந்தும் சித்த மொழிந்த அந்தக்காணம் மூன்றமாகிய எட்டினுலும் ஆக்கப்பட்ட வுடம்பு.

- சூக்கும பஞ்சாக்காம் பிரண வம்.
- சூக்குமபூ தம் தன்மாத் திரை. சூத்திரப்பாவை — கயி ற் றி ற் கட்ட ஆட்டப்படும்பாவை
- சூரியகார்தம் சூரியன் ஒளி யில் தீபைக்கர்கும் கல்.
- சூனியவாதி எல்லாம் சூனி யம் என்ற சொல்லுபவன்.
- சூழ்ச்சித்துணேவர் ஆலோ சூணக்குத் துணேயாய் உள் எவர்.
- செம்பொருள்— வெளிப்படைப் பொருள்.
- செவியறிவுறுத்தல் உபதே இத்தல்.
- செறிர் தறி தல் அழுர் தியறி தல்.
- சேதனப்பிரபஞ்சம் சித்தப் பிரபஞ்சம். அஃத உயிர் வர்க்கம்.
- சையுத்த சமவாயம்—சையோக சம்பர்தம் உடையதில் ஒற் நுமை யுடையது. சையோக சம்பர்தமுடையது குடம், அதில் ஒற்றுமையுடையது குடவுருவம்.
- சையுத்த சமவே த சமவாயம்—
  சையோக சம்பர் தமுடைய
  தோடு கூடிய தன்கண் ஒற்
  நுமை யுடைய த. சையோக
  சம்பர் தமுடைய த குடம்
  அதனேடு கூடிய த குடவுரு
  வம் அதன்கண் ஒற்றுமை
  யுடைய த அதன் தன்மை.

- சொப்பனத்தானம் கண்டம். சொரூபலக்கேணம் — சிறப்பி லக்கணம். அஃ தா வத இயற்கையாய் உள்ள இலக் கணம். ஸ்வரூபம் சொரூ பம்என்ருயிற்று. இஃ தாஉண் மை எனவும் பெயர் பெறம்.
- சொல்லினண்மை சொற்கள் அடுத்து நிற்றல்.
- சோபான முறை படிமுறை. ஞானகாண்டம் – ஞான த்தைக் கூறும் பாகம்.
- ஞானக்கண் அருட்**கண்,** திருவடி ஞானம்.
- ஞானசத்தி அறிவுவடிவாகிய சத்தி.
- ஞானதிரோதகம் அறிவை மறைப்பது.
- ஞானபாவம் ஞானத் தினின் மை.
- தடத்தலக்கணம் இலக்கண வகையுள் ஒன்று; அத பிறிதொரு பொருளின் சார்புபற்றி இலக்கியப் பொருளில் இருப்பது. தடத் தமாகிய இலக்கணம் என விரியும். தடத்தம் — அய லிடத்திருப்பது. இலக்க ணம்-இயல்பு. இது பொது வியல்பு எனவும் பெயர் பெறும்.
- தத்துவஞானம் மெய்யுணர்வு. தருமிவாசகம் — பண்பியாகிய சொல்.

**தற்பதம் — அத** என்னும் பொருளே உணர்த்தம்பதம்.

தற்பாம் — ஆன்மாவுக்கு அதி த மாகிய சிவம்.

தற்பொருட்டுப்பொருள்-தனக் காக என்னும் பொருள்.

தற்போதம் — ஆன்மபோதம். தற்றருமம் — அதன்குணம்.

தன்மையின் வைத்தோதல் — பொருளாற் கூருத அதன் தன்மையிலேற்றிக் கூறுதல் அது மூவினே என்றதை மூவினமை என்றது.

தன்வயம் — பிறதுணே வேண் டாத தாஞக எல்லாஞ்செய் யும் தலேமை.

தனவே தூனக்காட்சி — இன் பத்துன்பங்களே அராகம் முதலிய ஐர்து தத்துவங்க ளாலும் உயிரினேடு உணர்வு தெரிதல்.

தன்னியல்பு-சிறப்பிலக்கணம். தாதமார்க்கம் – அடிமையுரி மைக்குரிய கெறி.

தா தான்பிய சத்தி — எக்கா லத்தும் விட்டுகீங்கா தசத்தி. தாவரவுரு — சிவலிங்கத்திரு மேனி.

தான்பணியை நீத்தல் — தனக் கொரு செயலுண்டு என் பதை நீக்குதல். அ ஃ த எல்லாம் சிவன்செயல் எனக் கொள்ளுதல்.

திதியின் பக்கத்தை — திதியி னிடத்தா. திரியக்காண்டல் — விபரீதக் காட்சி.

திரிவுபுலன் — திரிவுகாட்சி.

திரோதான சத்தி — மறைக் குஞ்சத்தி.

தினேத்துணே — திணயளவு. இது மிகச் சிறமைக்குக் காட்டப்படும் பிரமாணம்.

தாணிந்ததாகவைத்த - துணி ந்து.

து‱ாக்காரணம் — முதற்கார ணத்தாக்குத்து‱யாய்அத காரியப்படுமௌவும் உடனிகழ் வதா.

தாரியாகிலே — அருணிலே.

தாவம்பதம் - ீ என்னும் பொருளேயுணர்த்தாம்பதம்.

துவாதசார்தம் – பிரமரர்திரத் திலிருர்து பன்னிரண்டங் குலத்தின் முடிவிடம்.

துவி தபாவினே — இரண்டாகப் பாவித்தல்.

தாறவறம் — உலகப்பற்றைத் தொறுக்குவருக்கு உரியஅறம்.

தாலபூ தம் — பிருதிவி முத**லி**ய ஐம்பூ தம்.

தாலவுடம்பு—பஞ்சபூ த பரிணும மாகிய உடம்பு.

தெளியக்காண்டல் – நிச்சயக் காட்சி.

தெளிவுபுலன் – நிச்சயக்காட்டு.

தொகுத்துணர்த்தல் – சுருக்கி விளக்குதல். தொகை கிஃச்சொல் – உருபு முதலியன தொக்குகிற்குஞ் சொல்.

தொகைப்பொருள் – பிண்டப் பொருள்.

தொழிற்படுஞ்சொல் - எவும் வாக்கியம்.

தொன்று தொட்டுவரு தல்-முன் தொடங்கிவரு தல்.

தோற்றப்பட்ட – உண்டாக் கப்பட்ட.

கண்பகல் — மத்தியானம்.

நேற்சார்பு — நல்லினம், உயர் குலம்.

நாண்மீன் – அசுவினி முதலிய இருபத்தேழு நட்சத்தொம்.

போல்வகை வாக்கு — போன்குவி த மான வாக்கு. அவைை சூக் குமை, பைச்ந்தி, மத்திமை, வைகரி என்பன.

நாற்பாதத்தாள் வைத்தா — சரி பை முதலிய நான்கு பாதத் தாள்.

கிட்களம் — கூலயற்றது, அரு அம்.

நித்தப்பொருள் — என்றுமுள்ள பொருள்.

நித்தியானர் தம் — அழியா த இன்பம்.

நிமித்தகாரணம் – வினமுதற் காரணம்.

கிரதிசயகுணம்- மிகமேலாகிய குணம்.

நிரயத்துன்பம் – நகாவே தூன.

கிரனிறையிடம் — முறைமை யாக கிறுத்தப்பட்ட இடம். கிராதாரம்— ஆதாரமில்லாதது. கிராலம்பம்-ஆதாரமில்லாதது. கிருவாணதீக்கை— முத்தியைப் பயக்கும் தீ்கை . கிருவா ணம் — முத்தி.

கிருவிகற்பம் — விகற்பமில்லா தது; பெயர் சாதிமுதலியன அறியப்படாதது.

நிருவிகாரி — விகாரமில்லா த வன்.

நிர்க்குணன்— பூக்குணங்களுள் ஒன்றுக அறியப்படா தவன். மாயா குணங்களில்லா தவன் என்க.

கிஸேக்களம் — கிற்றற் குரிய இடம்.

நீக்கமின் றி நிற்றல் — சமவே த மாய் நிற்றல்,

நான்முகம் — நாலின் ஆரம்பம், நாலின் முன்னிடம்.

பகுதிப்பொருள் விகுதி – பகு திக்குரிய பொருளன்றி வேறு பொருளில்லா த விகுதி.

பக்கிசைத்தல் — பிரிந்திசைத் தல்.

பக்குவேவிசேடம் — சிற**்த பக்** குவம்.

பங்கயம் – சேற்றிற்பிறர் தது. பசுபதி – ஆன்மாக்களுக்குத் தீலவன்.

பசுஞானம் — நான்பிரமம் என் ஜும் ஞானம். பசுநீகாரம்-பசுவை மறைப்பது. பசுவர்க்கம் - விஞ்ஞானுகலர் பிரளயாகலர் சகலர் என் னும் உயிர்வருக்கம்.

படல விசேடம் – ஒருவகைப் படலம்: காசப்டலம்.

பட்டாசாரியன் மகம் – சை மினி முனிவனுடைய சீட *இ*பைபட்டாசாரியன் மீமாஞ்சையை அநசரித் துச் செய்த ஒருமதம்.

பதமுத்தி - சாலோகம், சாமீ பம், சாரூபம் என்பன.

பதார்த்தம் – பதத்தாற் பெய ரிட்டு வழங்கற்பாடுடையது. பயனிலே - பொருண்முடிவு.

பரகாயம் - வேற்றுடம்பு.

பாசாதி — அதிகமானவை களிலே தோன்றுவது.

பாதந்திரம் – பிறன்வசமுற்று அவின த் திலமையாகக் கொண்டு திற்றல்.

பாபக்கம் – பிறர்பக்கம்.

பரமசுகம் - மேலான இன்பம். பாமாணு - மிகநண்மையான அணு.

பரம்படை – ஒன்றன்பின் ஒன் றுக வருதல்.

பரமான்மா – பரம்பொருள்.

பரவுடம்பு – காரணசரீரம்.

பரிக்கிரகசத்தி - தொழிற்குக் காரணமாய் கிற்கும் கிரியா சத்தி. அத வேண்டுமி ்உபகாரமாவது. மாகைய — வைப்புச்சத்தி என்பர்.

பரிதியங்கடேவுள் — சூரி ய ன். பரிதியாகிய கடவுள் என விரியும்.

பரியாயப்பெயர் – ஒத்தபொரு ளுடைய பெயர்.

பலசாங்கியம் – பல எண்ணு டையது.

பழமொழி - முதுமொழி.

பறவாக்குளவி — மூலப்பச்சை. மூல மல்லிகை.

பற்றுக்கோடு – கொழுகொம்பு. பன்னிருபடலம் – தொல்காப் பியர் முதலிய பன்னிருவ ரால் பன்னிரு படலமாகச் செய்யப்பட்ட ஒரு புறப் பொருளிலக்கண நூல்.

பாகடை – பாக்கும் வெற்றில 440

பாச்ஞானம் – பாசீஅறிவு. அது வே தசாத்தொழுதலியன பெற்றி கிகுழும் எக ே தேசக் காட்டு. பாசம் வாயிலாக ஆன்மாவின்கண் நிக ழும் கோனம்.

பாச்செய்யுள் – பாவாகிய செய்

பாஞ்சாரத்திரி - விஷ்ணுவே முத்தொழிலுக்கும் கர்த்தா எனக்கூறம் பாஞ்சராத்திர நூலே அனுசரிப்போன். அந் நூல் ஐந்து இரவில் செய்யப் பட்டமையால் பாஞ்சராத் திரம் எனப் பெயராயிற்று என்பர். பாஞ்சராத்திரம் இது தத் திதார்தபதம். ''அஞ்சலினவர்புகழ்'' எனக் கந்தபுராணத்த வருவது காண்க

பாடிகாவல் – கீளகணுவான் ஒருவணேக்கொண்டு வேர் தன் செய்விப்பதொரு தண் டத்தொழில் விசேடம்.

பாயாவேங்கை - பொன், வேங்கைமாம்

பாவனைத்தம் — பாவீனமைக் கடந்ததா.

பிடகதால் — பௌத்தமதசாத் தொம்.

பிண்டப்பொழிப்பு – பதச்சேத மின்றிப் பொரு?னத் திரட் மக்கூறுவதை,

பிரகாசரூபம் – மறைவின்றி யிருக்குக் தன்மை.

பிரகாசிக்கவேண்டுவது — அறி யப்படவேண்டுவது.

பிரகிருதி புவனூக்கம் — பி ர கிருதி தத்துவத்திலுள்ள புவனம் வரை.

பிரமகாண்டம் – ஞானகாண் டம்.

பிரமக்கொலே – பிராமணணேக் கொல்லு தல்.

பிரவாகாராதி — நீர்ப்பிரவாகம் போன்ற அநாதி.

பிரவிருத்திரூபம் — தொழில் வடிவம்.

பிராகிருதராவார் – பூமியில் ஜனித்தபின் சொப்பனத் தின் ஞானம்போல் அறிர் தறியாமலும், கிளிஞ்சியை வென்ளி பெண்ற அறிவத போல விபரீத ஞானியுமாய் அதனு லே தேகாதிகள ஆன்மா என்றும், பிரதிருதி ஜேர்நியே வஸ்தைக்குளையே பர பென்றும் எண்ணுமவர்.

பிராணுயாமம் — பிராணவாயு வைத் தடுத்தல்.

பிரார்திஞானம் – விபரீத வுணர்வு.

பிராரத் தவின் — இப்பொழுத அநாபவிக்கப்படும் முன்னே விண்.

பிரோகவவத்தை — ஏவுகிலே. பிள்ளேத்திருநாமம் — பிள்ளேப் பருவத்திலிட்டதிருப்பெயர்.

பிறி தினியைபு கீக்கு தல் – மற் ருன்றன் சம்பர்தத்தை கீக்கல்.

புத்தி தத்துவம் — முப்பத்தாறு தத்து வங்களுள் ஒன்று. அஃது உயிர்களின்புண்ணிய பாவங்களுக்குப் பற்றுக்கோ டாயும், பொரூஃ பிச்சயிப்ப தாயும், சுகதுக்கமோகரூப மாய்ப் பரிணமித்தே விடய மாயும் இருப்பது.

புத்திபூருவம்-அறியப்பட்டது. புத்திரமார்க்கம் — புத்திரவுரி மைக்குரியமேறி.

புத்திவிருத்தி — மன த் தின் தொழில்.

புருடதத்தவம் — ஆன்மா.

புலப்படக்காண்டல் – வெளிப் பட்டுத்தோன் றக்காண்டல். புலனுணர்வு — கருவிகளானுப பாச்ஞானம்.

புறவிருள் — வெளியிற்காணப் படும் பூதவிருள்.

புகுமு நூகாகுள். புகாருற்பவம் - மீளப்பிறத்தல். பூகார்தேனை – வி இடையைவழங்கு வி த்தற் பொருட்டு வி இப் பயுகா உள்ளதனுஅம் இல் லதனுஆம் வரு ணி த் தக் கடறுவதா.இதுகுவைட நாலார் அர்த்தவாதம் என்பர்.

பூதக்கூட்டாவு — பூதங்களின் கலப்பு.

பூதசாரவுடம்பு — பஞ்சபூதங் களின் சாரங்களால் ஆக்கப் பட்டதேகம். அது தேவ சரீரம்.

பூதமயம் — பூதவடிவம்.

பூாணங்‱ — எங்கும் ஙிறைந்த ைங்‰ை.

பூருவபக்கம் - விடயமும் பிறவு மாகச் சித்தாந்த விரோத மாய்ப் பிறரால் கூறப்பட்ட வாக்கியம்.

பெத்தகாலம் — மலப்பிணிப் புண்டு நிற்கும் காலம்.

பெறுவிக்கப்பட்ட — தோற்று விக்கப்பட்ட.

போருள் – பெருங்கருணே.

பைமறியாப் பார்த்தல் – மறிக் ் கப்பட்ட பைபோலப் பார்த் தல். மறித்தல் – உள்வெளி யாகத்திருப்புதல்.

பொதிர்து கொள்ளுதல்-அடக் கிக் கொள்ளுதல். பொதாகீக்கல் - ஒரு வர்க்கே உரிமையாக்கல்.

பொ தவகையான றிவுஙிகழ் தல்-கிருவிகற்பமாய றி வுண் டா தல்.

பொதுவியல்பு - பொதுவிலக்க ணம்.

பொ<u>ருட்</u>டன்மை — பொ*ரு* ளியல்பு.

பொருளியல்புக\_ றம் வாக்கியங் கள் — பொருள்களின் இலக் கணம்க\_றம் தொடர்மொழி கள்.

பொருளியல்புரைத்தல் — வரு பொருளு சை த் தல்: இத மூவகைவாழ்த்துள் ஒன்று.

பொருள்படா–உண்மையாகா.

போக் தத் துவம்-ச் தாசிவ தத் து வம்.

போகரூபம் — அநபவவடிவம். போகாவத்தை — பிர பஞ் சத் தைக்காக்கும்கிஸ், பிரபஞ் சத்தைப் படைக்க முயன்ற கிஸ்.

போக்கியரூபம் – அதுபவிக்கப் படும் பொருள் வடிவம்.

போர் தபயன் – பெறப்பட்ட பயன்.

மகாகாயம் – பெருவெளி.

மகாருத்திரன் – பாமசிவன்.

மகேசுரமூர்த்தி—மகேசுரமூர்த் தம்; சீர்திரசேகரர், உமா மகேசீர், இடபாரூடர் முத லிய இருபத்தைர்து கேவல வடிவம். மங்கலவாழ்த்து — கன்மைபயக் கும் வாழ்த்து.

மங்கிப்போதல் — கு ை ற ் தோ போதல்.

மந்ததாம் — அதிகமந்தம்.

மந்தவுணர்வு - கூர்மையில்லாத புத்தி.

மைத்தொசாக்கித்தியம் — மக்திரத் தின் அண்மை.

மக்திர மகேசர் — விஞ்ஞான கலை ருள் ளே மலபரிபாகத் திற்கேற்பச் சதாசிவ மூர்த் தியாலே மக்திரருக்குத்தூல வராக நியமிக்கப்பட்டுச் சுத் தாத்துவாவில் இருப்போர்.

மயக்கவாசுளே — திரிபறிவு.

மலவாசுண — மலப்பயிற்சி. மனவெழுச்சி-உள்ளக்கிளர்ச்சி மனேவிகற்பம்-மனவேறுபாடு. மாட்டெறி தல்-ஒர்உத்தி, அத ஒன் றற்குச் சொல்லப்பட்ட இலக்கணத்தை அத ணப் பெறுதற்குரிய மற்டு மூன் றற்கும் மாட்டிவிடுதல்.

மாயாகாரியம் — அசித்தப் பிர பஞ்சம்.

மாறுகோளுவை — முன் பின் முரணும் வசேனம்.

மானதக்காட்சி — மனத் தா ஜானரும் காட்சி.

மிக்குவழங்குதல் — பார்தாகிகழ் தல்.

மித்தையுணர்வு – பொய்ய மிவு. முகர்துகொள்ளு தல்– அள்ளிக் கொள்ளு தல். முடிவினே — பிராரத்தவினே.

முதற்காரணம் — காரியத்தோ டொற்றுமைப்பட்டு கிற்கும் காரணம்.

முது வேனில் — முதிர்ந்த வெய் யிற்காலம் அஃதா ஆனி ஆடி மாதங்கள்.

முத்திறத்தைர்தை வத்தை — கேவேலாதி முத்திறமுடைய இர்துவத்தை.

முப்பொருள் – பதிபசுபாசம்.

மும்மையணு – மூன்றசேர்ந்த ஓர் அணு.

முற்பக்கம் — பூருவபக்கம்.

முற்றாணர்வு எல்லாவற்றையும் தடையின்றி அறியும்அறிவு.

முனிகணம் — முனிவர் கூட் டம். அவர் சனற்குமாரர் முதலாயினேர்.

மூடரூபம் – மூடமாயிருக்கும் தன்மை.

மூலகாரணம் —முதற்காரணம்.

மூலப்பகு இ — பிரெகிரு தி. இரு பத்து ரான்காம் தத்து வமா யுள்ளது. இது அ சுத் த மாயையினின்றம் தோன்றி அசுத்தப் பிரபஞ்சத்திற்குக் காரணமாய் இருப்பது.

மூவகைப்பிரபஞ்சம் — சுத்தப் பிரபஞ்சம், மிச்சிரப்பிரபஞ் சம், அசுத்தப் பிரபஞ்சம் என்பன. மிச்சிரம் — சுத் தம் அசுத்தம் இரண்டின் கலப்பு. மூவைகைப் புறச்சமயம் — புறப் புறச்சமயம், புறச்சமயம், அகப்புறச்சமயம் என்பன.

மூன்றவத்தை — கேவலம் சக லம் ஈத்தம்.

மெய்கண்டான் — சத்தினியல் பை அறிக்கோன்.

மெய்கண்டதேவன் – மெய்ப் பொருளுணர்க்க தேவன்.

மெய்ஞ்ஞானம் — மெய்ஞ்ஞான மாதிய சிவசத்த, வீடுபயக் கும் உணர்வு.

மெய்ப்பொருள் — சத்தாயுள்ள கிவம்,

மேற்கோடல் - எது திருட்டார் தம் முதலியவற்றுல் சாதிக் கப்படும் தன்மையுண்மை யின் மற்றைய போலி நிச்ச யங்களேவென்று அங்கோர மாய் மேற்பட்டெழு தல். மீதாரல்.

மொழிபெயர்த் தல்-ஒரு பாடை யில் உள்ளபொருளே மற் ஜொரு பாடையிலே திருப் பிச் செய்தல்.

மோகளுபம் – மோகமாயிருக் கும் தன்மை.

யாப்புறுத்தல் – வலியாக்கல். யோகமதம் – பாதஞ்சல நூற் கொள்கை.

வடமொழி மாதம் - வடநூற் கொள்கை.

வரம்பின்றியோடல் - எல் 2ல யின்றிச் செல்லு தல்.

வருவாய் - வரும்வழி.

வரைந்து வைத்தல்- முடி வு பண்ணுதல்.

வரையறை - எல்ஃப்படுத்தல். வலியுறுத்துதல் –பெலமுடைய தாக்கல்

வழிமொழி தல்— அநுவதித்தல். வாக்கியசேடம் - வா க் கி யக் குறை அ ஃ தா வது ஒரு வாக்கியத்தை ஐ ய ம ற த் தணி தற்கு அநகடலமாகிய குறைவாக்கியம்

வாதனுமலம் - பயிற்சி ப ற் றி வேர்தமலம்.

வாயிற்காட்சி - இந் தி ரி யக் காட்சி

வாய்பாடு - வாயிற்படுவதாகிய வாக்கியம்.

விசிட்டசத்தை - விசேழக்கப் பட்ட உண்மைத்தன்மையா கிய சாதி

விச்சுவரூபம் - பாரமேசுரவடி வம்.

விஞ்ஞான நீக்கை – ஞான நீக் கை

விஞ்ஞானவாதி - ஞானமே உள்பொருள் என்று சொல்லுபவன்.

வி தந்தோது தல் - எடுத்துச் சொல்லு தல்.

விதிக்குஞ்சொல் – விதியைப் புலப்படுத்தாஞ்சொல், இ.த கோச் செய்க இதுகோ ஒழிக என நியமிக்குஞ் சொல்.

விதிவாக்கியம் – இ த \*ன ச் செய்க என்று கிய மிக்கும் வாக்கியம்.

வீராயகக்கடவுள் - சி வ பி ரா னுடைய மூத்த பிள்ளயார் தன்னினும் தீலமையான வர் பிறரிலராகப்பெற்றகட வுள் என்பது பொருள். கட வுள் என்பதில் கட பகுதி உள்தொழிற்பெயர் விகுதி. கடத்தல் என்பது பொருள். என வே, தத்துவாதீதர் என்பது கருத்த

விருத்திப்படுதல் — படம் குடி லானற்போல விரிதல்.

விலக்கியல் — விலக்குவனவற் றைக் கூறும் இயல்.

விவகரிக்குஞ்சொல்— பொருள அறிவிக்கும் சொல்.

விவேகித்தறி தல் — மெய்யாக உணர் தல், பகுத்தறி தல்.

விழுச்சுடர் – மிக்கவொளி.

விள்ளற்பாலத—விடற்பாலது.

விணக்கீடாக — விணக்குச்சம மாக.

விணமுதல் — விணஙிகழ்ச்சிக் குத் தூலமைப்பட்டு நிற்பது. இதின வடநாலார் கருத்தா என்பர்.

வினேவயம்—வினேயே திலமை யாக அதன்பால் அமைதல். வீடுபேறு — முத்திபெறுதல், முத்தியாகிய பயன். வெள்ள றிவு — உள்ளீடில்லா த அறிவு, பொய்யுணர்வு.

வெற்றெனத் தொடுத்தல்—ஒர் உத்தி. அதுபொருள்வெளிப் படையாகத் தோன் றச் சொற்கூளத்தொடுத்தல்.

வெற்றிப்பாடு — வெற்றியடை தல்.

வே தமாபுப**ற்றிய** பெ வே தத் திலே வழ முறைமைப**ற்றிய** பெ வை தி கவின் — வே தச

வை திகவினே — வே தசி மான கிரியை,

வை பைகோர் — வி பையி உலகத்துக்கு உயர் போதிக்கும் ஞான ; னும், குரு உபதேச னும்,சிவசாஸ் திரத்தி நித்தியாநித்தியவஸ் ¿ கிகளாய் மனுவாக்( வியாபாரங்களினுல் கன்மங்குளாயும் தல பட்டவர்களாகிக் கி தின் மோ கூ, த்னை

வி திமுகம் — நிருமிக்கும் உபலக்கணமாவது: — பொருளேக் கூறும் அதேஞே இமை தீனயும் உய்த்துக் டுணோவைப்பதாம்

வி திமுகம்—கிருமிக்கும்

## பிழையும் திருத்தமும்.

| பக்கம் |       | வரி         | பிழை                            | த                   | ருத்தம்                       |
|--------|-------|-------------|---------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| 6 198  | ട ചുത | o 6         | சு <b>ப்பி</b> ரமணியக்          |                     |                               |
|        |       |             |                                 | - சுப் <b>பி</b> ரம | ணியக்கடவுள்.                  |
| 6      | ,,    | 24          | உரைப்படும்                      | - உணாப்             | படும்.                        |
| 7      | ,,    | 1 .         | காரணுகிய                        | - காபண              | ூகிய∙                         |
| 27     | ,,    | 11          |                                 | சிவஞாக              | ன சி த் தி                    |
|        |       |             |                                 |                     | பொழிப்புரை.                   |
| 192    |       | <b>हि</b> व | கிர <b>க</b> கங்கடானும்         | - நிக்கொக           | ங்க <b>டானும்</b> .           |
| 193    |       | த           | ்தையாய்பெற்ற                    | - தந்தை             | தாய் பெற்ற.                   |
| 273    |       | A           | வசத்தி <b>க</b> ாதம்            | – சிவஞ்ச            | த்தி நாதம்.                   |
| 316    |       | ল           | காகேகம்                         | – ஏகாகே             | கம்.                          |
|        |       | <b>a</b> (  | வியுறுத்தவாறு                   | – வலியுத            | பத்தவாறு.                     |
| 361    |       | #8          | லத்திற் கசலஞ்                   | – சகலத்             | திற் சகலஞ்                    |
| 401    |       | 230         | ண்டுளை வென்பத                   |                     |                               |
|        |       |             | <i>ந்ருந்</i> பெரு <i>து</i> ம் | — ஆண்டு             | ு வென்பதெ<br>ந்ருந் பெறுதும். |
| 440    |       |             |                                 |                     |                               |
| 419    |       |             | த் தணர் த் தியென                |                     | னர்த்தியென.                   |
| 471    |       | ചി          | யபகவியாப்பியங்கள்               | — வியாப             | கை வியாப்பியங்கள்             |
|        |       | # E         | ந் <b>கி</b> மமங்கூடா தென்      |                     |                               |
|        |       |             | பது                             | — சங்கிம            | மங்கூடா தென்                  |
|        |       |             |                                 |                     | பது.                          |
| 519    |       | ೭           | <u>்</u> பமை சி <i>ற</i> ப்பு   | – உம்னை             | ம சிறப்பு.                    |
| 547    |       | Q           | வர் தபடம்போலக்                  |                     |                               |
|        |       |             | சத்தி                           | — வெர்த             | தபடம்போலச்<br>                |
|        |       |             |                                 |                     | சத்தி                         |

இவைகளேயன்றிப் புள்ளி நன்றுகப் பதியாத பிழைகள் காட்டப்படவில்ஃ. விடுபட்டவைகளேயும் திருத்தி வாசிக்க.

